an Cendikiawan Nusantars

; olek *
' " . " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

NARASI DAMAI DI TENGAH POLARISASI: DAKWAH ISLAM SEBAGAI
JEMBATAN REKONSILIASI SOSIAL

PEACE NARRATIVE AMIDST POLARIZATION: ISLAMIC DA'WAH AS A
BRIDGE FOR SOCIAL RECONCILIATION

Andi Hadi Ibrahim Baso!, Mahmuddin?, Hasan bin Juhanis**
2Dakwah dan Komunikasi, Dirasaat Islamiyah, UINAM
3Ahwal Syakhsiyah, Fakultas Agama Islam, UNISMUH
Email: iandihadi@yahoo.co.id', mahmuddin.dakwah@uin-alauddin.ac.id’, hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id>*

Article Info Abstract

Article history :

Received : 16-12-2025 This study examines the critical role of Islamic dakwah (preaching) in fostering

Revised : 17-12-2025 social reconciliation amidst escalating social, political, and religious
Accepted : 19-12-2025 polarization in contemporary Indonesia, particularly intensified after the 2014
Pulished :21-12-2025 and 2019 presidential elections. This polarization, predominantly affective

rather than ideological, has eroded social cohesion, fueled hate speech and
disinformation, and undermined trust in democratic institutions. Utilizing a
qualitative approach, this research re-conceptualizes dakwah as a holistic,
transcendental, and social communication process, moving beyond
conventional, exclusive models. The findings highlight that dakwah, rooted in
core Islamic principles such as rahmatan lil ‘alamin (mercy for all creation),
ukhuwah (brotherhood), musyawarah (deliberation), and al-'adl wal ihsan
(justice and benevolence), offers a robust theological and sociological
foundation for peace-building. Effective contemporary strategies include
proactive digital counter-narratives, empathetic interfaith dialogue, peace
literacy education, and cultural/social dakwah bil-hal (action-based
preaching). The study concludes that by embracing these inclusive and
adaptive strategies, dakwah can effectively mitigate tensions, counter hate
narratives, and rebuild social cohesion, transforming conflict into harmony
and fostering a healthy public sphere.

Keywords : Da'wah, Polarization, Reconciliation

Abstrak

Penelitian ini mengkaji peran krusial dakwah Islam dalam mendorong rekonsiliasi sosial di tengah
meningkatnya polarisasi sosial, politik, dan keagamaan di Indonesia kontemporer, yang khususnya semakin
intensif setelah pemilihan presiden tahun 2014 dan 2019. Polarisasi ini, yang lebih bersifat afektif daripada
ideologis, telah mengikis kohesi sosial, memicu ujaran kebencian dan disinformasi, serta merusak
kepercayaan terhadap lembaga-lembaga demokrasi. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian
ini mengonseptualisasi ulang dakwah sebagai proses komunikasi sosial, transendental, dan holistik, yang
bergerak melampaui model-model konvensional yang bersifat eksklusif. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa dakwah yang berakar pada prinsip-prinsip inti Islam seperti rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi
semesta alam), ukhuwah (persaudaraan), musyawarah, dan al-'adl wal ihsan (keadilan dan kebajikan),
menawarkan landasan teologis dan sosiologis yang kokoh bagi pembangunan perdamaian. Strategi
kontemporer yang efektif mencakup kontra-narasi digital yang proaktif, dialog antariman yang empatik,
edukasi literasi perdamaian, serta dakwah bil-hal (dakwah melalui tindakan nyata) secara budaya dan sosial.
Studi ini menyimpulkan bahwa dengan merangkul strategi yang inklusif dan adaptif ini, dakwah dapat secara
efektif memitigasi ketegangan, melawan narasi kebencian, dan membangun kembali kohesi sosial, sehingga
mengubah konflik menjadi harmoni serta menumbuhkan ruang publik yang sehat.

Kata Kunci: Dakwah, Polarisasi, Rekonsiliasi

12383


mailto:%20iandihadi@yahoo.co.id1,
mailto:mahmuddin.dakwah@uin-alauddin.ac.id2,
mailto:hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id

{ ple ] : KIAWSE ] Ard *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

PENDAHULUAN

Indonesia kontemporer menghadapi tantangan berat: meningkatnya polarisasi sosial, politik,
dan agama, terutama meningkat setelah pemilihan presiden 2014 dan 2019. Fenomena ini telah
melampaui perbedaan politik yang sehat, berubah menjadi polarisasi afektif di mana masyarakat
dibagi bukan oleh ideologi tetapi oleh sentimen emosional dan identitas kelompok yang kaku.
Persaingan politik telah menjadi “persaingan emosional untuk hidup,” dengan identitas agama
sering mendominasi wacana kebijakan rasional. Dampak destruktif dari polarisasi ini terbukti di
semua lapisan masyarakat, secara signifikan mengikis kohesi sosial, mendorong ujaran kebencian,
disinformasi, dan tipuan di ruang publik, terutama media sosial, yang secara sistematis
memperdalam perpecahan dan menciptakan “ruang gema” di mana dialog konstruktif menjadi tidak
mungkin. Situasi ini menghambat pembuatan kebijakan publik, mengurangi kepercayaan publik
terhadap lembaga-lembaga demokrasi, dan berkontribusi pada apa yang diidentifikasi oleh para
ilmuwan politik sebagai “kemunduran demokrasi” atau ‘‘autokratisasi,” yang menimbulkan
ancaman nyata bagi keberlanjutan demokrasi Indonesia. Lebih jauh lagi, kondisi ini mengarah pada
tidak hanya fragmentasi emosional tetapi juga fragmentasi epistemologis, di mana segmen sosial
yang berbeda hidup dalam realitas yang sama sekali berbeda, membuat rekonsiliasi sangat sulit
karena kurangnya kesepakatan tentang fakta-fakta dasar dan kerangka moral. Dalam lanskap
ketegangan ini, dakwah (khotbah) Islam memegang posisi yang unik dan strategis sebagai media
komunikasi agama. Sering dianggap sempit sebagai kuliah belaka, dakwah pada dasarnya adalah
proses komunikasi holistik dengan potensi signifikan untuk mengurangi konflik dan membangun
narasi damai. Sebagai agama mayoritas di Indonesia, Islam memiliki modal teologis dan sosial yang
kuat untuk berfungsi sebagai jembatan rekonsiliasi, asalkan nilai-nilai universalnya diartikulasikan
dan dilaksanakan dengan tepat. Oleh karena itu, ada kebutuhan mendesak untuk merumuskan ulang
dan mengarahkan ulang strategi dakwah agar relevan dan efektif dalam mengatasi tantangan
kontemporer, beralih dari model konvensional, eksklusif, dan doktriner menuju pendekatan
persuasif, humanistik, dan inklusif. Penelitian ini bertujuan untuk berkontribusi secara akademis
dan praktis untuk pengembangan model dakwah Islam kontekstual dan responsif yang tidak hanya
meningkatkan kesalehan individu tetapi juga secara aktif berkontribusi pada penyembuhan luka
sosial dan memperkuat persatuan nasional.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk menyelidiki peran dakwah Islam
dalam rekonsiliasi sosial di tengah polarisasi di Indonesia. Studi ini terutama teoretis, mengacu pada
literatur yang ada dan analisis tekstual daripada kerja lapangan empiris. Materi penelitian ini terdiri
dari beragam jurnal akademik, buku, dan teks agama yang membahas polarisasi sosial, dakwah
Islam, dan rekonsiliasi. Sumber daya utama termasuk artikel ilmiah tentang polarisasi politik
Indonesia (misalnya, Jati, 2020, hal. 155 dan Marlef et al., 2025, hal. 157), analisis kemunduran
demokrasi (misalnya, Mietzner, 2024, him. 887-905), dan karya-karya yang mengeksplorasi dasar-
dasar teologis dan sosiologis dakwah Islam (misalnya, Muthmainnah, 2015, hlm. 245-256). Selain
itu, sumber-sumber Islam utama seperti Al-Qur'an dan Hadis, bersama dengan interpretasinya
(misalnya, Shihab, 2002, hlm. 552 dan al-'Asqalani, 1379 H, hal. 57), membentuk dasar tekstual
inti untuk memahami konsep-konsep rahmatan lil 'alamin, al-ukhuwah, musyawarah, dan 'adl wal
ihsan.

12384



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Penelitian ini tidak memiliki lokasi geografis tertentu karena merupakan studi berbasis
perpustakaan, dengan fokus pada analisis konseptual dan teoritis dari data yang ada. Masalah
penelitian utama yang dibahas adalah meningkatnya polarisasi sosial, politik, dan agama di
Indonesia kontemporer, khususnya pasca-pemilihan presiden 2014 dan 2019, yang telah
menyebabkan polarisasi afektif, erosi kohesi sosial, dan kemunduran demokrasi. Polarisasi ini
ditandai oleh sentimen emosional dan identitas kelompok yang kaku, bukan perbedaan ideologis,
dan diperburuk oleh ujaran kebencian, disinformasi, dan pembentukan “ruang gema” dalam wacana
publik, terutama di media sosial. Studi ini bertujuan untuk mengevaluasi kembali dan mengarahkan
ulang strategi dakwah untuk secara efektif melawan kekuatan yang memecah belah ini dan
mempromosikan rekonsiliasi sosial.

Pengumpulan data dilakukan melalui tinjauan literatur yang komprehensif, yang melibatkan
identifikasi, pengambilan, dan analisis kritis teks akademik dan agama yang relevan. Prosesnya
termasuk pemindaian sistematis database dan platform ilmiah untuk mengumpulkan informasi
tentang anatomi dan dampak polarisasi, dasar-dasar teologis dan sosiologis dakwah Islam untuk
perdamaian, dan strategi dakwah kontemporer. Pemilihan teks memprioritaskan teks yang
memberikan analisis mendalam, temuan empiris (jika tersedia untuk polarisasi), dan kerangka kerja
konseptual yang berkaitan dengan pertanyaan penelitian. Perhatian khusus diberikan pada studi
yang menyoroti peran politik identitas, politisasi agama, media sosial, dan interpretasi agama
eksklusif sebagai pendorong polarisasi.

Analisis data melibatkan pendekatan interpretatif tematik dan kritis. Informasi yang diambil
dari literatur dikategorikan berdasarkan pertanyaan penelitian, memungkinkan untuk pemeriksaan
terstruktur dari setiap tema. Analisis berfokus pada sintesis temuan dari berbagai sumber untuk
membangun pemahaman yang koheren tentang dinamika dan dampak polarisasi, dan untuk
menggambarkan fondasi teologis dan sosiologis dakwah sebagai instrumen untuk rekonsiliasi.
Selanjutnya, penelitian ini menilai secara kritis praktik-praktik dakwah yang ada dan mengusulkan
strategi kontemporer, seperti konstruksi kontra-naratif di ruang digital, komunikasi empatik, dialog
antaragama, pendidikan literasi perdamaian, dan dakwah budaya/sosial (dakwah bil-hal).
Tujuannya adalah untuk mengidentifikasi bagaimana strategi ini dapat berfungsi sebagai jembatan
untuk mengurangi ketegangan, memerangi narasi kebencian, dan membangun kembali kohesi sosial
di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Polarisasi Sosial dalam Konteks Indonesia Kontemporer
1. Definisi dan Bentuk Polarisasi

Polarisasi, dalam konteks ilmu sosial, merujuk pada pembelahan masyarakat ke dalam
dua kubu yang berseberangan secara tajam (Atika Marlef dkk. 2025, h. 157). Dalam analisis
fenomena di Indonesia, penting untuk membedakan antara polarisasi ideologis, yang berakar
pada perbedaan substantif mengenai kebijakan, dengan polarisasi afektif. Polarisasi afektif
didefinisikan sebagai "kecenderungan individu untuk memandang partisan dari kubu lawan
secara negatif dan partisan dari kubu sendiri secara positif'. Berbagai studi menunjukkan
bahwa polarisasi yang terjadi di Indonesia lebih dominan bersifat afektif, di mana sentimen
"suka" dan "tidak suka" terhadap identitas kelompok menjadi lebih kuat daripada perdebatan

12385



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

E-ISSN : 3046-4560

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

programatik. Pembelahan ini didorong oleh proses penyortiran sosial (social sorting) yang
mengelompokkan masyarakat berdasarkan garis identitas agama dan kedaerahan, bukan
berdasarkan spektrum ideologi politik kiri-kanan yang jelas (Jati, 2019).

Bentuk polarisasi ini termanifestasi dalam berbagai arena kehidupan. Secara politik, ia
terlihat jelas dalam dikotomi antara kelompok "pro-pemerintah" dan "anti-pemerintah" yang
saling menegasikan. Secara keagamaan, polarisasi ini diekspresikan melalui narasi-narasi yang
memecah belah, seperti "Partai Allah versus Partai Setan," yang secara efektif membingkai
kontestasi politik sebagai perang suci dan mendehumanisasi lawan politik. D1 ranah sosial-
budaya, fenomena ini melahirkan istilah-istilah peyoratif seperti "cebong" untuk pendukung
Joko Widodo dan "kampret" untuk pendukung Prabowo Subianto. Istilah-istilah ini, yang
awalnya muncul di media sosial, dengan cepat meresap ke dalam percakapan sehari-hari dan
berfungsi sebagai penanda identitas yang memperkuat segregasi sosial dan kebencian antar
kelompok (Muhammad Irfan, 2021, h. 83-96).

. Faktor-Faktor Pendorong Polarisasi

Eskalasi polarisasi di Indonesia didorong oleh interaksi kompleks antara beberapa
faktor kunci. Pertama, politik identitas dan politisasi agama menjadi pendorong utama.
Pemilihan Presiden 2019 menjadi contoh paling gamblang di mana simbol-simbol, figur
(ulama), dan seremoni keagamaan (seperti /jtima' Ulama) secara sistematis dimobilisasi untuk
melegitimasi satu kandidat dan mendelegitimasi kandidat lainnya. Agama, dalam konteks ini,
ditransaksikan dan digunakan sebagai "senjata" untuk mengalahkan lawan politik, yang pada
akhirnya memicu menguatnya "politik kebencian" (hate politics) dan menciptakan perpecahan
tajam di kalangan umat beragama itu sendiri (Ronaldo dan Darmaiza, h. 85.).

Kedua, peran media sosial dan disinformasi berfungsi sebagai akselerator yang
mempercepat dan memperdalam pembelahan. Arsitektur platform media sosial, dengan
algoritma yang dirancang untuk memaksimalkan "keterlibatan" (engagement), secara inheren
lebih menyukai konten yang bersifat emosional, provokatif, dan memecah belah (Wardani, h.
2). Hal ini menciptakan "ruang gema" (echo chambers) dan "gelembung filter" (filter bubbles)
yang mengisolasi pengguna dari pandangan yang berbeda dan terus-menerus memperkuat bias
yang sudah ada (Marlef dkk., 2025, h. 159). Studi menunjukkan bahwa media sosial menjadi
kanal utama bagi transmisi sentimen kebencian, seperti sentimen anti-Tionghoa, yang secara
langsung berkorelasi dengan preferensi politik (Pepinsky, h. 205). Fenomena ini diperparah
oleh operasi "buzzer" bayaran yang secara terkoordinasi menyebarkan disinformasi, fitnah, dan
narasi adu domba untuk memanipulasi opini publik dan mendelegitimasi suara-suara kritis,
yang pada akhirnya berkontribusi pada fragmentasi masyarakat sipil (Giga Focus, 2025, h. 10).

Ketiga, menguatnya interpretasi agama yang eksklusif menyediakan fondasi
ideologis bagi polarisasi. Narasi keagamaan yang menekankan puritanisme, memusuhi
perbedaan (the other), dan mengklaim monopoli atas kebenaran menciptakan lahan subur bagi
politisi untuk mengeksploitasi sentimen dan kebencian yang telah ada di Masyarakat (Jati, h.
158). Ketika pandangan keagamaan menjadi kaku dan tertutup, ruang untuk dialog dan
kompromi menyempit, dan identitas agama menjadi benteng pemisah alih-alih jembatan
pemersatu. Kombinasi dari ketiga faktor ini menciptakan sebuah siklus yang saling
menguatkan: elit politik memanfaatkan identitas agama untuk mobilisasi, media sosial

12386



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

mengamplifikasi pesan-pesan yang memecah belah, dan interpretasi agama yang kaku
memberikan justifikasi teologis bagi perpecahan tersebut (Jati, h. 158, and Pepinsky, h. 208).

Dampak Polarisasi Terhadap Kehidupan Berbangsa dan Beragama

Dampak kumulatif dari polarisasi afektif yang mendalam ini sangat merusak tatanan
sosial dan demokrasi Indonesia. Di tingkat masyarakat, polarisasi melemahkan kohesi dan
solidaritas nasional, meningkatkan intoleransi sosial, dan memicu konflik horizontal yang
dapat berujung pada kekerasan (Wardani, h. 157). Kepercayaan antarwarga terkikis, digantikan
oleh kecurigaan dan permusuhan yang merusak modal sosial yang telah dibangun selama
bertahun-tahun. Relasi sosial menjadi rapuh, di mana perbedaan pilihan politik dapat merusak
hubungan pertemanan dan kekerabatan yang telah lama terjalin (Baan, h. 2).

Di tingkat kelembagaan, polarisasi menyebabkan kebuntuan politik (political gridlock),
di mana kompromi menjadi sulit dicapai, sehingga menghambat proses pembuatan kebijakan
yang efektif untuk kepentingan publik. Lebih jauh lagi, polarisasi mengikis kepercayaan publik
terhadap institusi-institusi fundamental negara, termasuk pemerintah, parlemen, dan media.
Ketika setiap kebijakan dan informasi disaring melalui lensa partisan, legitimasi institusi
negara dipertanyakan, memicu krisis kepercayaan yang dapat membahayakan stabilitas jangka
panjang. Fenomena ini secara keseluruhan berkontribusi pada penurunan kualitas demokrasi di
Indonesia, sebuah tren yang dicatat oleh berbagai indeks demokrasi global, yang menandai
adanya proses regresi demokrasi atau "pembelokan ke arah iliberal" (illiberal turn) dalam
politik Indonesia (Marlek, dkk., 2025, h. 157, and Mietzer, h. 888, and Muhammad Aulia,
2021).

Secara mendalam, kondisi ini tidak hanya menciptakan perpecahan emosional, tetapi
juga fragmentasi epistemik. Artinya, polarisasi telah sampai pada titik di mana segmen-segmen
masyarakat yang berbeda tidak lagi hanya tidak setuju satu sama lain, tetapi mereka hidup
dalam realitas yang sama sekali berbeda. Mereka memiliki sumber informasi yang berbeda,
"fakta" yang berbeda, dan kerangka moral yang berbeda untuk menafsirkan dunia. Kehancuran
landasan realitas bersama ini membuat rekonsiliasi menjadi tantangan yang luar biasa berat,
karena dialog tidak mungkin terjadi jika tidak ada kesepakatan mengenai fakta-fakta dasar. Ini
adalah tantangan yang jauh lebih dalam daripada sekadar menyembuhkan luka emosional; ini
adalah tentang membangun kembali sebuah kenyataan Bersama (Marlek, dkk., 2025, h. 159).

Dakwah Islam sebagai Instrumen Rekonsiliasi Sosial

1.

Konsep Dakwah sebagai Komunikasi Transendental dan Sosial

Untuk memahami potensi dakwah sebagai jembatan rekonsiliasi, konsep dakwah itu
sendiri harus diperluas melampaui persepsi umum yang sempit. Dakwah bukanlah sekadar
aktivitas mengajak (proselytizing) atau ceramah satu arah, melainkan sebuah proses
komunikasi yang holistik dan multidimensional. Ia memiliki dimensi transendental, yaitu
upaya untuk menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta Allah Subhanahu wa Ta'ala
melalui penyampaian risalah-Nya. Namun, pada saat yang sama, ia juga memiliki dimensi
sosial yang tak terpisahkan, yaitu upaya untuk membangun hubungan yang harmonis, adil, dan
penuh kasih sayang antar sesama manusia. Dakwah yang efektif adalah dakwah yang mampu
menyeimbangkan kedua dimensi ini, yang tidak hanya berfokus pada peningkatan kesalehan

12387



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

ritual individu, tetapi juga secara aktif berkontribusi pada perbaikan kondisi sosial (islah al-
mujtama') dan terwujudnya kedamaian di tengah masyarakat (Muthmainnah, 2023, h. 23).

Dalam konteks polarisasi, dakwah yang hanya menekankan pada aspek transendental
tanpa kepekaan sosial dapat menjadi bagian dari masalah, misalnya dengan memperkuat
identitas kelompok yang eksklusif. Sebaliknya, dakwah yang berorientasi pada rekonsiliasi
sosial memahami bahwa tujuan utama dari risalah Islam adalah untuk mewujudkan
kemaslahatan dan kedamaian di muka bumi. Oleh karena itu, dakwah menjadi sebuah proses
komunikasi strategis yang bertujuan untuk mentransformasi konflik menjadi harmoni,
kebencian menjadi kasih sayang, dan perpecahan menjadi persatuan, dengan berlandaskan pada
nilai-nilai luhur yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Sunnah (Khazanah, h. 2).

2. Fondasi Teologis Narasi Damai dalam Islam

Potensi dakwah sebagai instrumen rekonsiliasi tidak muncul dari ruang hampa,
melainkan berakar kuat pada fondasi teologis yang kokoh dalam sumber-sumber primer Islam.
Terdapat beberapa konsep kunci dalam Al-Qur'an dan Hadis yang secara eksplisit mendukung
narasi damai, inklusivitas, dan persaudaraan. Konsep-konsep ini, jika digali dan diartikulasikan
dengan tepat, dapat menjadi landasan spiritual dan intelektual bagi gerakan dakwah
rekonsiliatif.

a. Rahmatan lil ‘Alamin (Rahmat bagi Seluruh Alam)

Prinsip ini merupakan visi universal dari misi kenabian Muhammad
sallallahu 'alayhi wa sallam, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT:

Cpnalladl 322 5 ) @l g
Terjemahnya:

"Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi
seluruh alam." (QS. Al-Anbiya': 107).

Penafsiran terhadap ayat ini menjadi kunci untuk membangun teologi perdamaian
yang inklusif. M. Quraish Shihab dalam T7afsir A/-Misbah menjelaskan bahwa penggunaan
kata ‘alamin menunjukkan cakupan rahmat yang seluas-luasnya, tidak terbatas hanya untuk
umat Islam (M. Quraish Shihab, 2002, h. 552). Bahwa risalah Muhammad saw. terbatas
pada tujuan untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam, yakni bagi semua makhluk yang
berakal. Rahmat beliau saw. tampak dalam kenyataan bahwa beliau diutus pada masa
kosong dari rasul-rasul, untuk menyelamatkan manusia dari berbagai khayalan yang telah
menjerumuskan mereka, sehingga mereka hidup dalam kegelapan pekat yang membuat
mereka tidak mampu membedakan antara yang benar dan yang batil. Mereka saling
menumpahkan darah, permusuhan telah menggerus semua makna kebaikan dalam fitrah
mereka, dan telah mengeringkan setiap mata air kasih sayang dalam hati mereka. Beliau
saw. menjadi rahmat dengan syariatnya yang memuat segala kemaslahatan bagi hamba.
Semua yang ada di dalamnya adalah maslahat, mencakup segala bentuk kebaikan baik
secara langsung, secara isyarat, maupun dengan menetapkan kaidah-kaidah dasar bagi setiap
manfaat kemanusiaan (Abu Zahrah, Muhammad bin Ahmad, h. 4928). Prinsip rahmatan lil ‘alamin
secara fundamental menolak segala bentuk pemahaman dan praktik keagamaan yang

12388



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

bersifat eksklusif, diskriminatif, dan menebar kebencian, serta menjadi landasan teologis
utama untuk membangun hubungan yang harmonis dalam masyarakat yang plural.

b. Ukhuwah (Persaudaraan)

Konsep persaudaraan dalam Islam memiliki dimensi yang mendalam dan menjadi
pilar utama dalam membangun kohesi sosial. Al-Qur'an secara tegas menyatakan ikatan
persaudaraan di antara orang-orang beriman dan kewajiban untuk mendamaikan
perselisihan:

055525 2800 15805 &35 (i 1 ALals 354 &) el 1)
Terjemahnya:

"Orang-orang beriman itu sesungguhnya bersaudara. Sebab itu damaikanlah (perbaikilah
hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu
mendapat rahmat." (QS. Al-Hujurat: 10).

Sesungguhnya orang-orang mukmin itu adalah bersaudara karena mereka
bersandar (bersandar kembali) pada satu asal, yaitu iman yang menjadikan hidup kekal.
Karena asal (itu) bermula dari Nabi £, maka beliau adalah bapak orang-orang mukmin dan
istri-istrinya adalah ibu-ibu mereka. Kalimat ini adalah penjelasan dan penegasan atas
perintah untuk melakukan perdamaian (Muhammad Thana’ Allah al-Mazhari, Juz 9, h.
50). Persaudaraan di sini didasarkan pada ikatan akidah yang melampaui ikatan darah.
Namun, cakupan konsep ini diperluas secara etis melalui sabda Nabi Muhammad saw.
sebagimana berikut dalam (al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘il Abu ‘Abdillah, juz 1, h.

12):

il any Sl s ‘ééﬁsi Sl Yy 2O\ el-u}dr- A g...d\ B u.u\ le
At

Artinya:

“Dari Anas, dari Nabi ¥, beliau bersabda: ‘Tidaklah beriman salah seorang di antara kalian
hingga ia mencintai untuk saudaranya apa yang ia cintai untuk dirinya sendiri.””

Al-Hafizh Ibnu Hajar al-'Asqalani dalam kitab syarahnya yang monumental, Fath
al-Bari, memberikan penjelasan mendalam mengenai hadis ini. Beliau menegaskan bahwa
frasa la yu'minu (tidak beriman) tidak berarti menafikan keimanan secara total hingga
menyebabkan seseorang menjadi kafir, melainkan menafikan kesempurnaan iman (kamal
al-iman) . Lebih lanjut, meskipun lafaz akhihi (saudaranya) dalam konteks primernya
merujuk pada saudara seiman, para ulama seperti Imam an-Nawawi memperluas
maknanya hingga mencakup persaudaraan kemanusiaan secara universal (ukhuwwah
insaniyyah). Dalam konteks ini, mencintai "saudara" non-Muslim diwujudkan dengan
menginginkan kebaikan tertinggi untuknya sebagaimana kita menginginkannya untuk diri
kita sendiri, yaitu hidayah dan keselamatan di dunia dan akhirat. Penafsiran yang luas ini
memberikan landasan etis yang kuat bagi dakwah untuk membangun empati dan
solidaritas yang melintasi batas-batas primordial (Ibnu Hajar al-'Asqalani, 1379H, h. 59).

¢. Musyawarah (Musyawarah/Deliberasi)

12389



an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Prinsip musyawarah merupakan fondasi bagi etika komunikasi dan pengambilan
keputusan dalam Islam. Allah swt. secara langsung memerintahkan Nabi-Nya untuk
melakukan musyawarah, meskipun beliau menerima wahyu:

R S ) 0 e R e 138 1 i 585
Terjemahnya:

"...dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah
membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah..." (QS. Ali 'Imran: 159).

Imam Ibnu Jarir ath-Thabari dalam tafsirnya menjelaskan bahwa perintah ini
memiliki beberapa hikmah yang mendalam. Meskipun Nabi Muhammad saw. tidak
membutuhkan pandangan manusia karena dibimbing langsung oleh wahyu, Allah
memerintahkannya untuk bermusyawarah demi menenangkan hati para sahabatnya,
menunjukkan penghargaan, dan yang terpenting, untuk meletakkan sebuah preseden dan
sunnah yang harus diikuti oleh umatnya setelah beliau wafat (Abt Ja'far Muhammad ibn
Jarir al-Tabarf,, 2000, h. 342-344). Musyawarah adalah manifestasi dari sikap rendah hati,
pengakuan atas keterbatasan diri, dan penghormatan terhadap pandangan orang lain.
Dalam konteks masyarakat yang terpolarisasi, dakwah yang mengedepankan prinsip
musyawarah adalah dakwah yang menolak pendekatan otoriter dan pemaksaan kehendak.
Ia mempromosikan dialog, deliberasi, dan pencarian solusi bersama sebagai jalan untuk
menyelesaikan perbedaan dan membangun konsensus (47).

d. Al-‘Adl wal Ihsan (Keadilan dan Kebaikan)

Keadilan dan kebaikan adalah dua pilar etika sosial dalam Islam yang diperintahkan
secara bersamaan dalam Al-Qur'an:

e Ay QD5 oLntall o oty A0l (g3 £l 5 lals Jially 22l &)
O3 /8% a8l Sl

Terjemahnya:

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberi
kepada kaum kerabat. Dan Dia melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan

permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.”
(QS. An-Nahl: 90).

Para mufasir, termasuk Ibnu Katsir, menjelaskan perbedaan fundamental antara
kedua konsep ini. A/-'Adl (keadilan) adalah prinsip kesetaraan, keseimbangan, dan
memberikan kepada setiap pihak haknya secara proporsional. Ini adalah standar minimum
yang harus ditegakkan untuk menjaga stabilitas dan ketertiban sosial. Keadilan dalam
Islam bersifat universal, bahkan harus ditegakkan terhadap musuh sekalipun (QS. Al-
Ma'idah : 8) (Quraish Shihab, 1996, h. 12). Namun, untuk mencapai rekonsiliasi sejati,
Islam mendorong umatnya untuk naik ke tingkat al-/hsan. Ihsan adalah berbuat lebih baik
dari sekadar adil; ia adalah kebaikan, kemurahan hati, dan keunggulan akhlak. /hsan berarti
membalas keburukan dengan kebaikan, memaatkan ketika memiliki hak untuk membalas,
dan memberi lebih dari yang seharusnya. Dakwah rekonsiliatif harus menyerukan kedua

12390



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

hal ini: penegakan keadilan struktural untuk mengatasi ketidakadilan yang menjadi akar
konflik, sekaligus promosi budaya iksan dalam interaksi interpersonal untuk
menyembuhkan luka dan membangun kembali kepercayaan (Hamam Faizin, 2017, h.
113).

Keempat prinsip ini—rahmah, ukhuwah, musyawarah, dan ‘adl-ihsan—bukanlah
sekadar daftar kebajikan yang terpisah. Mereka membentuk sebuah kerangka etika yang
terintegrasi dan saling bergantung untuk kehidupan publik. Rahmatan lil ‘alamin berfungsi
sebagai visi atau tujuan tertinggi (magsad). Ukhuwah menyediakan fondasi sosial berupa
ikatan solidaritas. Al-‘Adl wal Ihsan menjadi norma-norma yang mengatur interaksi.
Sementara Musyawarah menyediakan mekanisme politik untuk mengelola perbedaan.
Dakwah yang efektif untuk rekonsiliasi harus mampu mengartikulasikan dan
mencontohkan keseluruhan kerangka kerja ini secara holistik, mengubah tujuannya dari
sekadar "mengajarkan perdamaian" menjadi "menumbuhkan ruang publik yang adil,
deliberatif, dan penuh kasih sayang".

3. Analisis Peran Aktor dan Lembaga Dakwah

Landasan teologis di atas menjadi hidup dan relevan melalui peran aktif para aktor dan
lembaga dakwah di Indonesia. Sejarah dan realitas kontemporer menunjukkan bagaimana figur
dan organisasi tertentu telah menjadi garda terdepan dalam mengamalkan dakwah rekonsiliatif.
Salah satu contoh paling menonjol adalah mendiang K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur).
Sebagai seorang ulama, pemimpin Nahdlatul Ulama (NU), dan Presiden Republik Indonesia,
Gus Dur secara konsisten mempraktikkan dakwah yang inklusif dan pluralis. Pemikirannya
yang berani dalam menjembatani kesenjangan antara agama dan politik, pembelaannya yang
gigih terhadap hak-hak kelompok minoritas, dan upayanya dalam mempromosikan dialog
antariman merupakan manifestasi nyata dari prinsip rahmatan lil 'alamin dan al-'adl. Gus Dur
menjadi teladan bagaimana seorang tokoh agama dapat menjadi agen perdamaian dan
rekonsiliasi di tingkat nasional. (Subhan Maulana, 2023 and A. Fikri Amiruddin Thsani, 2020).

Pada level kelembagaan, dua organisasi massa Islam terbesar di Indonesia, Nahdlatul
Ulama (NU) dan Muhammadiyah, memainkan peran vital sebagai "penyangga infrastruktur
sosial" bangsa. Keduanya secara konsisten mempromosikan pemahaman Islam yang moderat
(wasathiyah), toleran, dan selaras dengan nilai-nilai kebangsaan. Melalui jaringan lembaga
pendidikan (pesantren, sekolah, dan universitas), layanan kesehatan, dan program
pemberdayaan sosial yang luas, NU dan Muhammadiyah telah terbukti menjadi benteng
pertahanan terhadap ideologi ekstrem dan radikal ( Septian Arief Budiman dan M. M.
Setyahadi, 2019, h. 563). Pasca-pemilu yang memanas, para pemimpin kedua organisasi ini
seringkali tampil sebagai penyejuk, menyerukan rekonsiliasi dan persatuan nasional, serta
mendorong pertemuan antara elit politik yang berseteru. Kolaborasi antara NU,
Muhammadiyah, dan ormas-ormas moderat lainnya menjadi kunci dalam program
deradikalisasi dan penjagaan stabilitas sosial, menunjukkan bagaimana lembaga dakwah dapat
berkontribusi secara konkret dalam meredam polarisasi. Keberhasilan mereka dapat ditelusuri
dari kemampuan mereka untuk melembagakan kerangka etika Islam yang damai ke dalam
struktur organisasi, kurikulum pendidikan, dan fatwa-fatwa publik mereka, menjadikan mereka
sebagai tafsir hidup dari prinsip-prinsip rekonsiliasi Islam.

12391



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Strategi Dakwah Kontemporer untuk Membangun Jembatan Rekonsiliasi

Menghadapi kompleksitas polarisasi di era digital, dakwah rekonsiliatif memerlukan strategi
yang inovatif, adaptif, dan terencana. Pendekatan konvensional tidak lagi memadai untuk
menjangkau audiens yang terfragmentasi dan melawan narasi kebencian yang tersebar masif. Oleh
karena itu, diperlukan pergeseran paradigma yang mendasar dalam metode dan medium dakwah.

1. Dakwah di Ruang Digital: Mengkonstruksi Kontra-Narasi Kebencian

Medan pertempuran narasi hari ini sebagian besar berada di ruang digital. Alih-alih
hanya bersikap reaktif dengan melaporkan atau membantah konten negatif, strategi dakwah
yang efektif harus berfokus pada konstruksi proaktif kontra-narasi atau narasi alternatif yang
positif dan menarik. Ini berarti menciptakan dan menyebarluaskan konten yang menampilkan
wajah Islam yang sejuk, toleran, rasional, dan inklusif. Konten tersebut tidak hanya membahas
isu-isu ritual, tetapi juga mengangkat tema-tema kemanusiaan universal dari perspektif Islam,
seperti keadilan sosial, pelestarian lingkungan, kesetaraan gender, dan kesehatan mental,
sehingga menunjukkan Islam sebagai sumber solusi bagi masalah-masalah kontemporer. (At-
Tawasul, 2023, h. 120).

Untuk dapat bersaing dalam ekosistem informasi digital yang padat, konten dakwah
harus dikemas dalam format yang kreatif dan sesuai dengan preferensi audiens, terutama
generasi muda. Ini termasuk penggunaan video pendek (seperti di TikTok dan Instagram
Reels), infografis yang menarik secara visual, podcast dengan gaya percakapan yang santai,
dan storytelling yang menyentuh emosi (Komunida, 2020, h. 50). Para dai dan lembaga dakwah
perlu memahami cara kerja algoritma media sosial dan mengoptimalkannya untuk
menyebarkan pesan damai seluas mungkin.

2. Pendekatan Komunikasi Empatik dan Dialog Lintas Iman

Di luar ruang digital, strategi komunikasi tatap muka tetap krusial. Namun,
pendekatannya harus bergeser dari debat yang bertujuan untuk "menang" menjadi dialog yang
bertujuan untuk "memahami." Ini memerlukan penerapan komunikasi empatik, sebuah model
komunikasi yang menekankan pada mendengarkan secara aktif, menempatkan diri pada posisi
orang lain, dan menahan diri dari penghakiman . Tujuannya adalah untuk membangun
hubungan dan kepercayaan sebelum membahas perbedaan pandangan. Dakwah dengan
pendekatan ini tidak memposisikan dai sebagai satu-satunya sumber kebenaran, melainkan
sebagai fasilitator dialog yang rendah hati (Syukri Syamaun,, 2019).

Implementasi konkret dari pendekatan ini adalah melalui penyelenggaraan dialog lintas
iman dan lintas kelompok yang terstruktur. Forum-forum ini harus dirancang bukan untuk
memperdebatkan teologi, melainkan untuk berbagi pengalaman personal, membahas masalah-
masalah bersama di tingkat komunitas (misalnya, masalah sampah, keamanan, atau
pendidikan), dan bekerja sama dalam proyek-proyek sosial. Ketika individu dari kelompok
yang berbeda bekerja bahu-membahu untuk tujuan bersama, stereotip dan prasangka akan
terkikis secara alami, digantikan oleh pemahaman dan rasa hormat yang tulus. Ini adalah bentuk
dakwah bil-hal (dakwah melalui perbuatan) yang seringkali jauh lebih efektif daripada ribuan
kata (Ittishol, 2021 and Jian, 2024, h. 45).

12392



an Cendikiawan Nusantars

1 alc *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

3. Pendidikan Dakwah Berbasis Literasi Perdamaian

Strategi jangka panjang yang paling fundamental adalah mereformasi sistem
pendidikan kader dakwah. Lembaga-lembaga pendidikan Islam—mulai dari pesantren,
madrasah, hingga fakultas dakwah di perguruan tinggi Islam perlu secara sistematis
mengintegrasikan kurikulum literasi perdamaian ke dalam pembelajarannya (Rifki Rosyad,,
2022, h. 25). Kurikulum ini tidak boleh hanya menjadi mata pelajaran tambahan, melainkan
harus meresap ke dalam seluruh proses pendidikan. Materinya harus mencakup beberapa pilar
utama: (a) pendalaman teologi perdamaian dalam Islam (seperti yang dibahas di bagian II.B);
(b) pelatihan keterampilan resolusi konflik dan mediasi non-kekerasan; (c) literasi media dan
digital untuk membekali calon dai dengan kemampuan berpikir kritis dalam mengidentifikasi
hoaks dan disinformasi; dan (d) studi tentang sejarah kerukunan dan kearifan lokal dalam
mengelola keberagaman di Nusantara. Dengan demikian, akan lahir generasi baru para dai yang
tidak hanya menguasai ilmu agama klasik, tetapi juga memiliki kompetensi sosial dan
keterampilan komunikasi yang dibutuhkan untuk menjadi agen perdamaian di masyarakat
modern.

4. Studi Kasus Praktik Dakwah Damai

Untuk menunjukkan bahwa strategi-strategi di atas bukanlah utopia, penting untuk
melihat contoh-contoh nyata keberhasilannya di Indonesia. Sejarah mencatat model dakwah
kultural Walisongo sebagai salah satu praktik dakwah damai paling sukses. Para wali tidak
datang dengan memberangus budaya lokal, melainkan mengakulturasikannya dengan nilai-
nilai Islam. Sunan Kalijaga, misalnya, menggunakan media seni seperti wayang, gamelan, dan
tembang untuk menyampaikan pesan-pesan tauhid dengan cara yang halus dan mudah diterima
oleh masyarakat Jawa saat itu. Pendekatan ini menunjukkan kearifan dalam memahami konteks
sosial-budaya dan memilih strategi dakwah yang non-konfrontatif (Lentera, 2021, h. 110-112).

Di era kontemporer, muncul berbagai komunitas yang mempraktikkan model dakwah
serupa. Gerakan Maiyah yang digagas oleh Emha Ainun Nadjib (Cak Nun) menjadi contoh
ruang publik alternatif di mana orang dari berbagai latar belakang (agama, suku, status sosial,
pilihan politik) dapat berkumpul untuk berdialog secara setara, kritis, dan reflektif tanpa agenda
politik praktis. Komunitas-komunitas anak muda seperti Komunitas Pendakwah Keren
(KPK) menggunakan pendekatan yang lebih modern dan kreatif, relevan dengan gaya hidup
generasi milenial, untuk menyebarkan pesan Islam yang positif dan damai. Selain itu, banyak
komunitas dakwah yang fokus pada kegiatan sosial (dakwah bil-hal), seperti komunitas hijrah
yang menyediakan layanan hapus tato gratis atau komunitas muslimah yang mengorganisir
program bantuan untuk lansia dhuafa dan pengobatan gratis. Praktik-praktik ini membangun
jembatan rekonsiliasi melalui tindakan nyata yang melayani kebutuhan dasar masyarakat,
melampaui sekat-sekat ideologis (Siti Zaida Hanum dan Abraham Zakky Zulhazmi,, 2022, h.
112-114).

Tantangan dan Peluang Dakwah Rekonsiliatif di Masa Depan

Upaya untuk mengarusutamakan dakwah rekonsiliatif dihadapkan pada serangkaian
tantangan yang signifikan, namun juga didukung oleh peluang-peluang strategis yang dapat
dioptimalkan untuk masa depan yang lebih damai.

12393



an Cendikiawan Nusantars

1 alc *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

1. Tantangan

Tantangan pertama dan paling utama adalah resistensi dari kelompok-kelompok
Islamis eksklusif dan radikal. Kelompok-kelompok ini seringkali memandang dakwah yang
moderat, inklusif, dan toleran sebagai bentuk sinkretisme atau "pendangkalan akidah." Narasi
mereka, yang dibangun di atas politik identitas, permusuhan terhadap "yang lain" (the other),
dan klaim kebenaran tunggal, secara diametral bertentangan dengan pesan rekonsiliasi.
Kehadiran mereka yang vokal dan terorganisir, terutama di platform digital, menciptakan
medan pertempuran narasi yang sengit dan menjadi penghalang utama bagi upaya penyebaran
pesan damai (Amsal Al-Qur'an, 2024 and Al-Tsiqah, 2020, h. 97).

Tantangan kedua adalah disinformasi digital dan operasi '""buzzer" yang sistematis.
Dakwah damai tidak beroperasi dalam ruang hampa, melainkan dalam ekosistem informasi
yang telah tercemar oleh hoaks, fitnah, dan ujaran kebencian yang disebarkan oleh aktor-aktor
bayaran untuk tujuan politik atau ideologis. Jaringan "buzzer" ini secara aktif bekerja untuk
mendelegitimasi tokoh-tokoh dan organisasi moderat, memelintir narasi keagamaan untuk
memprovokasi kemarahan publik, dan memperdalam polarisasi. Serangan siber dan kampanye
kotor ini menciptakan lingkungan yang toksik dan menghambat dialog yang sehat (Tazkia
Nazdifa Assyahida,, 2024 and Teknika, 2024).

Tantangan ketiga bersifat internal, yaitu bias ideologis dan kesenjangan kompetensi
di kalangan para dai sendiri. Masih banyak pendakwah yang terjebak dalam metode dakwah
konvensional dan belum memiliki literasi digital, keterampilan produksi konten media, atau
pemahaman tentang teori komunikasi modern yang diperlukan untuk bersaing secara efektif di
era digital. Selain itu, beberapa dai mungkin secara tidak sadar masih membawa bias-bias
kelompok yang menghalangi mereka untuk menyampaikan pesan yang benar-benar inklusif
dan merangkul semua pihak. Kesenjangan antara penguasaan ilmu agama tradisional dengan
kompetensi komunikasi kontemporer ini menjadi hambatan serius dalam implementasi strategi
dakwah rekonsiliatif. (Ibnu Qomar El-Banthory,, 2014, h. 105 and Amin Abdullah, 2019, h.
45).

Dalam lanskap ini, tantangan yang paling mendasar adalah krisis otoritas keagamaan.
Di era media sosial yang terdesentralisasi, otoritas keagamaan tidak lagi dimonopoli oleh
lembaga-lembaga tradisional seperti NU, Muhammadiyah, atau MUI. Siapa pun dapat menjadi
"ustaz dadakan" dan membangun pengikut dalam jumlah besar hanya dengan modal
popularitas dan kemampuan retorika, tanpa melalui proses kaderisasi dan verifikasi keilmuan
yang ketat (Fahri Ramadhan & Athaya Dzaikra, 2024, h. 2024, h. 73). Hal ini menyebabkan
publik dibanjiri oleh berbagai fatwa dan pandangan keagamaan yang seringkali saling
bertentangan, membingungkan, dan bahkan provokatif, sehingga otoritas suara-suara moderat
yang kredibel menjadi tergerus (Idarotuna, 2023, h. 115).

2. Peluang

Di tengah berbagai tantangan tersebut, terdapat pula peluang besar yang dapat
dimanfaatkan. Peluang pertama dan terbesar terletak pada peran sentral generasi muda
Muslim. Generasi milenial dan Gen Z adalah digital natives yang secara inheren akrab dengan
teknologi dan budaya digital. Mereka tidak hanya konsumen pasif, tetapi juga produsen konten

12394



an Cendikiawan Nusantars

E-ISSN : 3046-4560

1 alc *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

yang kreatif. Keterlibatan mereka dalam gerakan dakwah damai sangat krusial.
Memberdayakan mereka dengan pengetahuan teologis yang moderat dan keterampilan
produksi media dapat mengubah mereka menjadi pasukan siber yang efektif dalam
menyebarkan narasi perdamaian, toleransi, dan persaudaraan melalui platform yang mereka
kuasai, seperti TikTok, Instagram, dan YouTube (Fathurrrahman 'Arif Rumata dan Muh.
Rusydi,, 2021, h. 174 and Komunida, 2024, h. 248 and Tadbir, 2024, h. 260).

Peluang kedua adalah potensi inovasi media dakwah digital yang tak terbatas.
Perkembangan teknologi terus membuka cakrawala baru untuk format dakwah yang lebih
interaktif dan imersif. Penggunaan podcast untuk diskusi mendalam, webinar untuk kajian
interaktif, hingga pemanfaatan virtual reality atau gamifikasi untuk pendidikan nilai-nilai Islam
adalah beberapa contoh inovasi yang dapat membuat pesan perdamaian menjadi lebih menarik
dan relevan bagi audiens modern. Kemampuan untuk mengemas pesan-pesan luhur dalam
medium yang kontemporer adalah kunci untuk memenangkan perhatian di tengah kebisingan
informasi (Syiar, 2023, h. 55).

Peluang ketiga adalah momentum untuk kolaborasi strategis antar-organisasi
keagamaan. Ancaman bersama dari polarisasi, ekstremisme, dan disintegrasi sosial dapat
menjadi katalisator yang kuat untuk mendorong kerja sama yang lebih erat antara NU,
Muhammadiyah, dan berbagai organisasi masyarakat sipil moderat lainnya. Dengan
membentuk aliansi atau konsorsium, mereka dapat menyatukan sumber daya, keahlian, dan
jaringan yang mereka miliki untuk melancarkan kampanye perdamaian berskala nasional.
Inisiatif bersama dalam produksi konten digital, program deradikalisasi, dan advokasi
kebijakan akan memiliki dampak yang jauh lebih besar daripada jika setiap organisasi bergerak
sendiri-sendiri.

Pada akhirnya, peluang terbesar jangka panjang adalah mentransformasi esensi dakwah
itu sendiri. Daripada sekadar menjadi diseminasi informasi yang bersifat monolog, dakwah
memiliki potensi untuk menjadi fasilitasi komunitas yang bersifat dialogis. Kekuatan sejati
media digital bukanlah kemampuannya untuk menyiarkan pesan satu arah ke jutaan orang,
melainkan kemampuannya untuk menghubungkan orang dan membangun komunitas. Strategi
dakwah masa depan yang paling ampuh melawan polarisasi adalah dengan menciptakan dan
merawat ruang-ruang komunitas digital yang inklusif, partisipatif, dan aman. Dalam ruang ini,
generasi muda tidak hanya menjadi objek dakwah, tetapi subjek yang aktif berdialog,
berkolaborasi, dan bersama-sama menciptakan narasi damai. Ini akan mengubah peran dai dari
"orang bijak di atas panggung" (sage on the stage) menjadi "pembimbing di sisi" (guide on the
side), sebuah pergeseran yang fundamental untuk masa depan dakwah yang rekonsiliatif
(Tasamuh, 2020, h. 68).

KESIMPULAN

1.

Anatomi dan Dampak Polarisasi Sosial, Politik, dan Keagamaan.

Polarisasi di Indonesia lebih dominan bersifat afektif, ditandai dengan sentimen emosional
berbasis identitas (agama, etnis, dan politik) dibandingkan perdebatan programatik. Faktor
pendorong utama adalah politisasi agama, peran media sosial dan disinformasi, serta
interpretasi keagamaan yang eksklusif. Dampaknya meluas, merusak kohesi sosial, memicu

12395



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

konflik horizontal, mengikis kepercayaan pada institusi negara, hingga menimbulkan
fragmentasi epistemik di masyarakat.

2. Landasan Teologis dan Peran Dakwah Islam dalam Rekonsiliasi Sosial.

Dakwah Islam memiliki dimensi transendental sekaligus sosial yang menempatkannya sebagai
instrumen penting dalam membangun narasi damai. Ajaran Islam berlandaskan prinsip
rahmatan lil ‘alamin, ukhuwah, musyawarah, serta al-‘adl wal ihsan yang menolak
eksklusivitas dan mendorong inklusivitas. Tokoh-tokoh seperti Gus Dur serta lembaga besar
seperti NU dan Muhammadiyah membuktikan peran strategis dakwah inklusif dalam meredam
konflik dan menjaga kohesi bangsa.

3. Strategi Dakwah Kontemporer sebagai Jembatan Rekonsiliasi.

Strategi efektif mencakup: (a) konstruksi kontra-narasi damai di ruang digital, (b) pendekatan
komunikasi empatik dan dialog lintas iman, (c) pendidikan dakwah berbasis literasi
perdamaian, serta (d) praktik dakwah kultural dan sosial (dakwah bil-hal). Implementasi
strategi ini mampu melawan narasi kebencian, memperkuat solidaritas, dan membangun
kembali ruang publik yang sehat serta harmonis.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, Amin. (2019). Tantangan Dakwah di Era Globalisasi. Y ogyakarta: Samudra Biru.
Abu Zahrah, Muhammad bin Ahmad. (t.t.). Zahrah al-Tafasir. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

Al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘ll Abu ‘Abdillah. (1422 H). Sahih al-Bukhari. (Muhammad
Zuhayr bin Nasir al-Nasir, Ed.). Kairo: Dar Tawq al-Najah.

Al-Mazhar1, Muhammad Thana’ Allah. (1412 H). A/-Tafsir al-Mazhari. (Ghulam Nabi al-Ttnisi,
Ed.). Pakistan: Maktabah al-Rushdiyyah.

Al-Tabar1, Abtu Ja‘far Muhammad ibn Jarir. (2000). Jami“ al-Bayan ‘an Ta 'wil ay al-Qur an.
Beirut: Mu’assasat al-Risalah.

Apriyanto, William Prima, Widadi, Siti Asri, & Zaky, Muhammad. (2025). Analisis Kriminologi
terhadap Fenomena Buzzer di Media Sosial dan Dampaknya terhadap Legitimasi Media Pers.
Jurnal Sosial Politika, 6(1).

Ash-Shidiq, Muhammad Aulia. (2021). Ujaran Kebencian di Kalangan Pengguna Media Sosial di
Indonesia: Agama dan Pandangan Politik. Automata, 2(1).

Assyahida, Tazkia Nazdifa. (2024). Disinformation in Digital Elections: Cross-Border Actors and
the Threat to Information Sovereignty. Journal of Social and Political Sciences, 8(2).

At-Tawasul: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam. (2023). Counter-Narrative dalam Dakwah
Digital: Strategi Melawan Islamofobia di Ruang Publik. At-Tawasul, 7(2).

Baan. (t.t.). Polarisasi Politik di Indonesia.

Budiman, Septian Arief, & Setyahadi, M. M. (2019). Peran Ormas Islam dalam Menjaga Stabilitas
Politik Sosial Budaya Indonesia Pasca Pemilu 2019. Jurnal Renaissance, 4(2).

El-Banthory, Ibnu Qomar. (2014). Problematika Dakwah Kontemporer di Indonesia. Mimbar:
Jurnal Sosial dan Pembangunan, 30(1).

Faizin, Hamam. (2017). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Al-Qur'an Surat An-Nahl Ayat 90.
Tasyri', 24(2).

12396



an Cendikiawan Nusantars

1 alc *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Fikri, Muhammad Ali. (2021). Peran Pendidikan Agama Islam dalam Mempromosikan Perdamaian
dan Rekonsiliasi Sosial. Jurnal Sasana, 7(1).

Hajar al-‘Asqalant, Ibnu. (1379 H). Fath al-Bari Syarh Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Ma’rifah.

Hanum, Siti Zaida, & Zulhazmi, Abraham Zakky. (2022). Strategi Dakwah Muslimah di Perkotaan
(Studi Kasus Komunitas Humaira Surakarta). Academic Journal of Da’wa and
Communication, 3(1).

Idarotuna: Jurnal Kajian Manajemen Dakwah. (2023). Moderasi Beragama di Kalangan Generasi
Z: Studi pada Ormas Islam NU dan Persis. Idarotuna, 7(1).

Ihsani, A. Fikri Amiruddin. (2020). Dakwah Multikultural Gerakan Gusdurian Surabaya. (Tesis,
UIN Sunan Ampel Surabaya).

Irfan, Muhammad. (2023). Polarisasi Politik dan Dampaknya Terhadap Masyarakat. JDIH
Sukoharjo.

Ismail, Indriani H., & Hasaruddin. (2023). Reposisi Gerakan Islam Modern di Asia Tenggara.
Jurnal llmiah Syi’ar, 23(1).

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam. (2021). Religious Moderation-Based
Communication Strategies in Resolving Socio-Religious Conflicts. Ittishol, 5(2).

Jati, Wasisto Raharjo. (2020). Polarization of Indonesian Society during 2014-2020: Causes and
Its Impacts toward Democracy. JSP: Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 24(2).

Jian: Jurnal I[lmu Administrasi Negara. (2024). Peran Tokoh Agama dan Influencer Muslim dalam
Dakwah Digital. Jian, 12(1).

JRPP: Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran. (2023). Peran Media Dakwah Islam dalam
Mencegah Konflik Sosial. JRPP, 6(2).

Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora. (2022). Dinamika Dakwah Islam di Ruang Publik
Digital: Antara Polarisasi dan Rekonsiliasi. Khazanah, 20(1).

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah. (2020). Peran Generasi Milenial dalam
Mengkreasikan Dakwah di Era Digital. Komunida, 10(1).

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah. (2024). Dakwah Moderat Habib Husein Ja’far Al-
Hadar di Kalangan Milenial. Komunida, 14(2).

Lentera: Jurnal [Imu Dakwah dan Komunikasi. (2021). Akulturasi Islam dan Budaya Nusantara:
Studi Keberhasilan Dakwah Damai. Lentera, 15(2).

Marlef, Atika, dkk. (2025). Kapita Selekta Psikologi Sosial: Menggali Akar Polarisasi Politik di
Indonesia. Indonesian Journal of Education and Development Research, 3(1).

Mietzner, Marcus. (2024). Autocratisation in Indonesia: From Democratic Decline to Neo-
Authoritarian Stability? Third World Quarterly, 45(5).

Muthmainnah, Sitti. (2015). Peran Dakwah dalam Mengatasi Konflik-Konflik Sosial Masa Kini.
Jurnal Al-Khitabah, 2(2).

Pepinsky, Thomas B. (2021). Resentment and Polarization in Indonesia. Journal of East Asian
Studies, 21(2).

Quraish Shihab, Muhammad. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai
Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

Quraish Shihab, Muhammad. (2002). Tafsir AlI-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an
(Vol. 8). Jakarta: Lentera Hati.

12397



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Ramadhan, Fahri, & Dzaikra, Athaya. (2024). Islam Wasathiyah dan Tantangannya di Era Digital.
Sagoe Cendikia: Jurnal Studi Islam, 1(1).

Retnaningsih, Hartini. (2015). Ujaran Kebencian (Hate Speech): Pengaturan dan Penanganannya.
Info Singkat: Kajian Singkat terhadap Isu Aktual dan Strategis, VII(21).

Ronaldo, Riki, & Darmaiza. (2021). Politisasi Agama dan Politik Kebencian pada Pemilu Presiden
Indonesia 2019. Indonesian Journal of Religion and Society, 3(2).

Rosyad, Rifki. (2022). Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas. Bandung: UIN Sunan Gunung
Djati Press.

Rumata, Fathurrrahman ‘Arif, & Rusydi, Muh. (2021). Dakwah Digital sebagai Sarana Peningkatan
Pemahaman Moderasi Beragama di Kalangan Pemuda. Jurnal llmu Dakwah, 41(2).

Subhan, Maulana. (2023). Demokrasi Islam ala Gus Dur: Menggagas Rekonsiliasi Agama dan
Politik. Aktivis Autentik.

Syamaun, Syukri. (2019). The Transactional Model of Communication in Islamic Counseling
Activities. TAUJIEH: Jurnal Pendidikan Islam dan Manajemen, 12(1).

Syiar: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam. (2023). Inovasi Dakwah di Era Digital:
Transformasi Pesan Keagamaan Melalui Platform Modern. Syiar, 8(1).

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah. (2024). Dakwah Moderat Duta Damai BNPT RI di Ruang
Virtual. Tadbir, 6(2).

Tasamuh: Jurnal Studi Islam. (2020). Dakwah Digital dan Generasi Milenial: Studi Kasus Santri di
Era Informasi. Tasamuh, 12(1).

Teknika: Jurnal Tadqiqat al-Ilm wa al-Ma’rifah. (2024). The Impact of Trolls and Disinformation
on Digital Democracy in Indonesia’s 2024 Elections. Teknika, 15(1).

Wardani, Mufti. (2023). The Impact of Political Polarization on Social Cohesion in a Multicultural
Society. International Journal of Social Science and Human Research, 6(10).

12398



