
  
  
  
   
 
 

12383 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

NARASI DAMAI DI TENGAH POLARISASI: DAKWAH ISLAM SEBAGAI 

JEMBATAN REKONSILIASI SOSIAL 
 

PEACE NARRATIVE AMIDST POLARIZATION: ISLAMIC DA'WAH AS A 

BRIDGE FOR SOCIAL RECONCILIATION 
 

Andi Hadi Ibrahim Baso1, Mahmuddin2, Hasan bin Juhanis3*  
 1,2Dakwah dan Komunikasi, Dirasaat Islamiyah, UINAM 
3Ahwal Syakhsiyah, Fakultas Agama Islam, UNISMUH 

Email:  iandihadi@yahoo.co.id1,  mahmuddin.dakwah@uin-alauddin.ac.id2, hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id3* 

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 16-12-2025 

Revised    : 17-12-2025 

Accepted  : 19-12-2025 

Pulished   : 21-12-2025 

Abstract 

 

This study examines the critical role of Islamic dakwah (preaching) in fostering 

social reconciliation amidst escalating social, political, and religious 

polarization in contemporary Indonesia, particularly intensified after the 2014 

and 2019 presidential elections. This polarization, predominantly affective 

rather than ideological, has eroded social cohesion, fueled hate speech and 

disinformation, and undermined trust in democratic institutions. Utilizing a 

qualitative approach, this research re-conceptualizes dakwah as a holistic, 

transcendental, and social communication process, moving beyond 

conventional, exclusive models. The findings highlight that dakwah, rooted in 

core Islamic principles such as rahmatan lil ‘alamin (mercy for all creation), 

ukhuwah (brotherhood), musyawarah (deliberation), and al-'adl wal iḥsān 

(justice and benevolence), offers a robust theological and sociological 

foundation for peace-building. Effective contemporary strategies include 

proactive digital counter-narratives, empathetic interfaith dialogue, peace 

literacy education, and cultural/social dakwah bil-ḥāl (action-based 

preaching). The study concludes that by embracing these inclusive and 

adaptive strategies, dakwah can effectively mitigate tensions, counter hate 

narratives, and rebuild social cohesion, transforming conflict into harmony 

and fostering a healthy public sphere. 

 

Keywords : Da'wah, Polarization, Reconciliation 

 
Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji peran krusial dakwah Islam dalam mendorong rekonsiliasi sosial di tengah 

meningkatnya polarisasi sosial, politik, dan keagamaan di Indonesia kontemporer, yang khususnya semakin 

intensif setelah pemilihan presiden tahun 2014 dan 2019. Polarisasi ini, yang lebih bersifat afektif daripada 

ideologis, telah mengikis kohesi sosial, memicu ujaran kebencian dan disinformasi, serta merusak 

kepercayaan terhadap lembaga-lembaga demokrasi. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian 

ini mengonseptualisasi ulang dakwah sebagai proses komunikasi sosial, transendental, dan holistik, yang 

bergerak melampaui model-model konvensional yang bersifat eksklusif. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa dakwah yang berakar pada prinsip-prinsip inti Islam seperti rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi 

semesta alam), ukhuwah (persaudaraan), musyawarah, dan al-'adl wal iḥsān (keadilan dan kebajikan), 

menawarkan landasan teologis dan sosiologis yang kokoh bagi pembangunan perdamaian. Strategi 

kontemporer yang efektif mencakup kontra-narasi digital yang proaktif, dialog antariman yang empatik, 

edukasi literasi perdamaian, serta dakwah bil-ḥāl (dakwah melalui tindakan nyata) secara budaya dan sosial. 

Studi ini menyimpulkan bahwa dengan merangkul strategi yang inklusif dan adaptif ini, dakwah dapat secara 

efektif memitigasi ketegangan, melawan narasi kebencian, dan membangun kembali kohesi sosial, sehingga 

mengubah konflik menjadi harmoni serta menumbuhkan ruang publik yang sehat. 

 

Kata Kunci: Dakwah, Polarisasi, Rekonsiliasi 

mailto:%20iandihadi@yahoo.co.id1,
mailto:mahmuddin.dakwah@uin-alauddin.ac.id2,
mailto:hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id


  
  
  
   
 
 

12384 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia kontemporer menghadapi tantangan berat: meningkatnya polarisasi sosial, politik, 

dan agama, terutama meningkat setelah pemilihan presiden 2014 dan 2019. Fenomena ini telah 

melampaui perbedaan politik yang sehat, berubah menjadi polarisasi afektif di mana masyarakat 

dibagi bukan oleh ideologi tetapi oleh sentimen emosional dan identitas kelompok yang kaku. 

Persaingan politik telah menjadi “persaingan emosional untuk hidup,” dengan identitas agama 

sering mendominasi wacana kebijakan rasional. Dampak destruktif dari polarisasi ini terbukti di 

semua lapisan masyarakat, secara signifikan mengikis kohesi sosial, mendorong ujaran kebencian, 

disinformasi, dan tipuan di ruang publik, terutama media sosial, yang secara sistematis 

memperdalam perpecahan dan menciptakan “ruang gema” di mana dialog konstruktif menjadi tidak 

mungkin. Situasi ini menghambat pembuatan kebijakan publik, mengurangi kepercayaan publik 

terhadap lembaga-lembaga demokrasi, dan berkontribusi pada apa yang diidentifikasi oleh para 

ilmuwan politik sebagai “kemunduran demokrasi” atau “autokratisasi,” yang menimbulkan 

ancaman nyata bagi keberlanjutan demokrasi Indonesia. Lebih jauh lagi, kondisi ini mengarah pada 

tidak hanya fragmentasi emosional tetapi juga fragmentasi epistemologis, di mana segmen sosial 

yang berbeda hidup dalam realitas yang sama sekali berbeda, membuat rekonsiliasi sangat sulit 

karena kurangnya kesepakatan tentang fakta-fakta dasar dan kerangka moral. Dalam lanskap 

ketegangan ini, dakwah (khotbah) Islam memegang posisi yang unik dan strategis sebagai media 

komunikasi agama. Sering dianggap sempit sebagai kuliah belaka, dakwah pada dasarnya adalah 

proses komunikasi holistik dengan potensi signifikan untuk mengurangi konflik dan membangun 

narasi damai. Sebagai agama mayoritas di Indonesia, Islam memiliki modal teologis dan sosial yang 

kuat untuk berfungsi sebagai jembatan rekonsiliasi, asalkan nilai-nilai universalnya diartikulasikan 

dan dilaksanakan dengan tepat. Oleh karena itu, ada kebutuhan mendesak untuk merumuskan ulang 

dan mengarahkan ulang strategi dakwah agar relevan dan efektif dalam mengatasi tantangan 

kontemporer, beralih dari model konvensional, eksklusif, dan doktriner menuju pendekatan 

persuasif, humanistik, dan inklusif. Penelitian ini bertujuan untuk berkontribusi secara akademis 

dan praktis untuk pengembangan model dakwah Islam kontekstual dan responsif yang tidak hanya 

meningkatkan kesalehan individu tetapi juga secara aktif berkontribusi pada penyembuhan luka 

sosial dan memperkuat persatuan nasional. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk menyelidiki peran dakwah Islam 

dalam rekonsiliasi sosial di tengah polarisasi di Indonesia. Studi ini terutama teoretis, mengacu pada 

literatur yang ada dan analisis tekstual daripada kerja lapangan empiris. Materi penelitian ini terdiri 

dari beragam jurnal akademik, buku, dan teks agama yang membahas polarisasi sosial, dakwah 

Islam, dan rekonsiliasi. Sumber daya utama termasuk artikel ilmiah tentang polarisasi politik 

Indonesia (misalnya, Jati, 2020, hal. 155 dan Marlef et al., 2025, hal. 157), analisis kemunduran 

demokrasi (misalnya, Mietzner, 2024, hlm. 887-905), dan karya-karya yang mengeksplorasi dasar-

dasar teologis dan sosiologis dakwah Islam (misalnya, Muthmainnah, 2015, hlm. 245-256). Selain 

itu, sumber-sumber Islam utama seperti Al-Qur'an dan Hadis, bersama dengan interpretasinya 

(misalnya, Shihab, 2002, hlm. 552 dan al-'Asqalānī, 1379 H, hal. 57), membentuk dasar tekstual 

inti untuk memahami konsep-konsep rahmatan lil 'ālamīn, al-ukhuwah, musyawarah, dan 'adl wal 

iḥsān. 



  
  
  
   
 
 

12385 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Penelitian ini tidak memiliki lokasi geografis tertentu karena merupakan studi berbasis 

perpustakaan, dengan fokus pada analisis konseptual dan teoritis dari data yang ada. Masalah 

penelitian utama yang dibahas adalah meningkatnya polarisasi sosial, politik, dan agama di 

Indonesia kontemporer, khususnya pasca-pemilihan presiden 2014 dan 2019, yang telah 

menyebabkan polarisasi afektif, erosi kohesi sosial, dan kemunduran demokrasi. Polarisasi ini 

ditandai oleh sentimen emosional dan identitas kelompok yang kaku, bukan perbedaan ideologis, 

dan diperburuk oleh ujaran kebencian, disinformasi, dan pembentukan “ruang gema” dalam wacana 

publik, terutama di media sosial. Studi ini bertujuan untuk mengevaluasi kembali dan mengarahkan 

ulang strategi dakwah untuk secara efektif melawan kekuatan yang memecah belah ini dan 

mempromosikan rekonsiliasi sosial. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tinjauan literatur yang komprehensif, yang melibatkan 

identifikasi, pengambilan, dan analisis kritis teks akademik dan agama yang relevan. Prosesnya 

termasuk pemindaian sistematis database dan platform ilmiah untuk mengumpulkan informasi 

tentang anatomi dan dampak polarisasi, dasar-dasar teologis dan sosiologis dakwah Islam untuk 

perdamaian, dan strategi dakwah kontemporer. Pemilihan teks memprioritaskan teks yang 

memberikan analisis mendalam, temuan empiris (jika tersedia untuk polarisasi), dan kerangka kerja 

konseptual yang berkaitan dengan pertanyaan penelitian. Perhatian khusus diberikan pada studi 

yang menyoroti peran politik identitas, politisasi agama, media sosial, dan interpretasi agama 

eksklusif sebagai pendorong polarisasi. 

Analisis data melibatkan pendekatan interpretatif tematik dan kritis. Informasi yang diambil 

dari literatur dikategorikan berdasarkan pertanyaan penelitian, memungkinkan untuk pemeriksaan 

terstruktur dari setiap tema. Analisis berfokus pada sintesis temuan dari berbagai sumber untuk 

membangun pemahaman yang koheren tentang dinamika dan dampak polarisasi, dan untuk 

menggambarkan fondasi teologis dan sosiologis dakwah sebagai instrumen untuk rekonsiliasi. 

Selanjutnya, penelitian ini menilai secara kritis praktik-praktik dakwah yang ada dan mengusulkan 

strategi kontemporer, seperti konstruksi kontra-naratif di ruang digital, komunikasi empatik, dialog 

antaragama, pendidikan literasi perdamaian, dan dakwah budaya/sosial (dakwah bil-ḥāl). 

Tujuannya adalah untuk mengidentifikasi bagaimana strategi ini dapat berfungsi sebagai jembatan 

untuk mengurangi ketegangan, memerangi narasi kebencian, dan membangun kembali kohesi sosial 

di Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Polarisasi Sosial dalam Konteks Indonesia Kontemporer 

1. Definisi dan Bentuk Polarisasi 

Polarisasi, dalam konteks ilmu sosial, merujuk pada pembelahan masyarakat ke dalam 

dua kubu yang berseberangan secara tajam (Atika Marlef dkk. 2025, h. 157). Dalam analisis 

fenomena di Indonesia, penting untuk membedakan antara polarisasi ideologis, yang berakar 

pada perbedaan substantif mengenai kebijakan, dengan polarisasi afektif. Polarisasi afektif 

didefinisikan sebagai "kecenderungan individu untuk memandang partisan dari kubu lawan 

secara negatif dan partisan dari kubu sendiri secara positif". Berbagai studi menunjukkan 

bahwa polarisasi yang terjadi di Indonesia lebih dominan bersifat afektif, di mana sentimen 

"suka" dan "tidak suka" terhadap identitas kelompok menjadi lebih kuat daripada perdebatan 



  
  
  
   
 
 

12386 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

programatik. Pembelahan ini didorong oleh proses penyortiran sosial (social sorting) yang 

mengelompokkan masyarakat berdasarkan garis identitas agama dan kedaerahan, bukan 

berdasarkan spektrum ideologi politik kiri-kanan yang jelas (Jati, 2019). 

Bentuk polarisasi ini termanifestasi dalam berbagai arena kehidupan. Secara politik, ia 

terlihat jelas dalam dikotomi antara kelompok "pro-pemerintah" dan "anti-pemerintah" yang 

saling menegasikan. Secara keagamaan, polarisasi ini diekspresikan melalui narasi-narasi yang 

memecah belah, seperti "Partai Allah versus Partai Setan," yang secara efektif membingkai 

kontestasi politik sebagai perang suci dan mendehumanisasi lawan politik. Di ranah sosial-

budaya, fenomena ini melahirkan istilah-istilah peyoratif seperti "cebong" untuk pendukung 

Joko Widodo dan "kampret" untuk pendukung Prabowo Subianto. Istilah-istilah ini, yang 

awalnya muncul di media sosial, dengan cepat meresap ke dalam percakapan sehari-hari dan 

berfungsi sebagai penanda identitas yang memperkuat segregasi sosial dan kebencian antar 

kelompok (Muhammad Irfan, 2021, h. 83-96).   

2. Faktor-Faktor Pendorong Polarisasi 

Eskalasi polarisasi di Indonesia didorong oleh interaksi kompleks antara beberapa 

faktor kunci. Pertama, politik identitas dan politisasi agama menjadi pendorong utama. 

Pemilihan Presiden 2019 menjadi contoh paling gamblang di mana simbol-simbol, figur 

(ulama), dan seremoni keagamaan (seperti Ijtima' Ulama) secara sistematis dimobilisasi untuk 

melegitimasi satu kandidat dan mendelegitimasi kandidat lainnya. Agama, dalam konteks ini, 

ditransaksikan dan digunakan sebagai "senjata" untuk mengalahkan lawan politik, yang pada 

akhirnya memicu menguatnya "politik kebencian" (hate politics) dan menciptakan perpecahan 

tajam di kalangan umat beragama itu sendiri (Ronaldo dan Darmaiza, h. 85.). 

Kedua, peran media sosial dan disinformasi berfungsi sebagai akselerator yang 

mempercepat dan memperdalam pembelahan. Arsitektur platform media sosial, dengan 

algoritma yang dirancang untuk memaksimalkan "keterlibatan" (engagement), secara inheren 

lebih menyukai konten yang bersifat emosional, provokatif, dan memecah belah (Wardani, h. 

2). Hal ini menciptakan "ruang gema" (echo chambers) dan "gelembung filter" (filter bubbles) 

yang mengisolasi pengguna dari pandangan yang berbeda dan terus-menerus memperkuat bias 

yang sudah ada (Marlef dkk., 2025, h. 159). Studi menunjukkan bahwa media sosial menjadi 

kanal utama bagi transmisi sentimen kebencian, seperti sentimen anti-Tionghoa, yang secara 

langsung berkorelasi dengan preferensi politik (Pepinsky, h. 205). Fenomena ini diperparah 

oleh operasi "buzzer" bayaran yang secara terkoordinasi menyebarkan disinformasi, fitnah, dan 

narasi adu domba untuk memanipulasi opini publik dan mendelegitimasi suara-suara kritis, 

yang pada akhirnya berkontribusi pada fragmentasi masyarakat sipil (Giga Focus, 2025, h. 10). 

Ketiga, menguatnya interpretasi agama yang eksklusif menyediakan fondasi 

ideologis bagi polarisasi. Narasi keagamaan yang menekankan puritanisme, memusuhi 

perbedaan (the other), dan mengklaim monopoli atas kebenaran menciptakan lahan subur bagi 

politisi untuk mengeksploitasi sentimen dan kebencian yang telah ada di Masyarakat (Jati, h. 

158). Ketika pandangan keagamaan menjadi kaku dan tertutup, ruang untuk dialog dan 

kompromi menyempit, dan identitas agama menjadi benteng pemisah alih-alih jembatan 

pemersatu. Kombinasi dari ketiga faktor ini menciptakan sebuah siklus yang saling 

menguatkan: elit politik memanfaatkan identitas agama untuk mobilisasi, media sosial 



  
  
  
   
 
 

12387 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

mengamplifikasi pesan-pesan yang memecah belah, dan interpretasi agama yang kaku 

memberikan justifikasi teologis bagi perpecahan tersebut (Jati, h. 158, and Pepinsky, h. 208). 

3. Dampak Polarisasi Terhadap Kehidupan Berbangsa dan Beragama 

Dampak kumulatif dari polarisasi afektif yang mendalam ini sangat merusak tatanan 

sosial dan demokrasi Indonesia. Di tingkat masyarakat, polarisasi melemahkan kohesi dan 

solidaritas nasional, meningkatkan intoleransi sosial, dan memicu konflik horizontal yang 

dapat berujung pada kekerasan (Wardani, h. 157). Kepercayaan antarwarga terkikis, digantikan 

oleh kecurigaan dan permusuhan yang merusak modal sosial yang telah dibangun selama 

bertahun-tahun. Relasi sosial menjadi rapuh, di mana perbedaan pilihan politik dapat merusak 

hubungan pertemanan dan kekerabatan yang telah lama terjalin (Baan, h. 2). 

Di tingkat kelembagaan, polarisasi menyebabkan kebuntuan politik (political gridlock), 

di mana kompromi menjadi sulit dicapai, sehingga menghambat proses pembuatan kebijakan 

yang efektif untuk kepentingan publik. Lebih jauh lagi, polarisasi mengikis kepercayaan publik 

terhadap institusi-institusi fundamental negara, termasuk pemerintah, parlemen, dan media. 

Ketika setiap kebijakan dan informasi disaring melalui lensa partisan, legitimasi institusi 

negara dipertanyakan, memicu krisis kepercayaan yang dapat membahayakan stabilitas jangka 

panjang. Fenomena ini secara keseluruhan berkontribusi pada penurunan kualitas demokrasi di 

Indonesia, sebuah tren yang dicatat oleh berbagai indeks demokrasi global, yang menandai 

adanya proses regresi demokrasi atau "pembelokan ke arah iliberal" (illiberal turn) dalam 

politik Indonesia (Marlek, dkk., 2025, h. 157, and Mietzer, h. 888, and Muhammad Aulia, 

2021). 

Secara mendalam, kondisi ini tidak hanya menciptakan perpecahan emosional, tetapi 

juga fragmentasi epistemik. Artinya, polarisasi telah sampai pada titik di mana segmen-segmen 

masyarakat yang berbeda tidak lagi hanya tidak setuju satu sama lain, tetapi mereka hidup 

dalam realitas yang sama sekali berbeda. Mereka memiliki sumber informasi yang berbeda, 

"fakta" yang berbeda, dan kerangka moral yang berbeda untuk menafsirkan dunia. Kehancuran 

landasan realitas bersama ini membuat rekonsiliasi menjadi tantangan yang luar biasa berat, 

karena dialog tidak mungkin terjadi jika tidak ada kesepakatan mengenai fakta-fakta dasar. Ini 

adalah tantangan yang jauh lebih dalam daripada sekadar menyembuhkan luka emosional; ini 

adalah tentang membangun kembali sebuah kenyataan Bersama (Marlek, dkk., 2025, h. 159). 

Dakwah Islam sebagai Instrumen Rekonsiliasi Sosial 

1. Konsep Dakwah sebagai Komunikasi Transendental dan Sosial 

Untuk memahami potensi dakwah sebagai jembatan rekonsiliasi, konsep dakwah itu 

sendiri harus diperluas melampaui persepsi umum yang sempit. Dakwah bukanlah sekadar 

aktivitas mengajak (proselytizing) atau ceramah satu arah, melainkan sebuah proses 

komunikasi yang holistik dan multidimensional. Ia memiliki dimensi transendental, yaitu 

upaya untuk menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta Allah Subhanahu wa Ta′ala 

melalui penyampaian risalah-Nya. Namun, pada saat yang sama, ia juga memiliki dimensi 

sosial yang tak terpisahkan, yaitu upaya untuk membangun hubungan yang harmonis, adil, dan 

penuh kasih sayang antar sesama manusia. Dakwah yang efektif adalah dakwah yang mampu 

menyeimbangkan kedua dimensi ini, yang tidak hanya berfokus pada peningkatan kesalehan 



  
  
  
   
 
 

12388 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

ritual individu, tetapi juga secara aktif berkontribusi pada perbaikan kondisi sosial (iṣlāḥ al-

mujtama') dan terwujudnya kedamaian di tengah masyarakat (Muthmainnah, 2023, h. 23). 

Dalam konteks polarisasi, dakwah yang hanya menekankan pada aspek transendental 

tanpa kepekaan sosial dapat menjadi bagian dari masalah, misalnya dengan memperkuat 

identitas kelompok yang eksklusif. Sebaliknya, dakwah yang berorientasi pada rekonsiliasi 

sosial memahami bahwa tujuan utama dari risalah Islam adalah untuk mewujudkan 

kemaslahatan dan kedamaian di muka bumi. Oleh karena itu, dakwah menjadi sebuah proses 

komunikasi strategis yang bertujuan untuk mentransformasi konflik menjadi harmoni, 

kebencian menjadi kasih sayang, dan perpecahan menjadi persatuan, dengan berlandaskan pada 

nilai-nilai luhur yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Sunnah (Khazanah, h. 2). 

2. Fondasi Teologis Narasi Damai dalam Islam 

Potensi dakwah sebagai instrumen rekonsiliasi tidak muncul dari ruang hampa, 

melainkan berakar kuat pada fondasi teologis yang kokoh dalam sumber-sumber primer Islam. 

Terdapat beberapa konsep kunci dalam Al-Qur'an dan Hadis yang secara eksplisit mendukung 

narasi damai, inklusivitas, dan persaudaraan. Konsep-konsep ini, jika digali dan diartikulasikan 

dengan tepat, dapat menjadi landasan spiritual dan intelektual bagi gerakan dakwah 

rekonsiliatif. 

a. Rahmatan lil ‘Ālamīn (Rahmat bagi Seluruh Alam) 

Prinsip ini merupakan visi universal dari misi kenabian Muhammad 

ṣallallaˉhu ′alayhi wa sallam, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT: 

 وَمَا أرَْسَلْناَكَ إلَِّا رَحْمَةً لِلْعاَلمَِينَ  

Terjemahnya: 

 "Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi 

seluruh alam." (QS. Al-Anbiya' : 107). 

Penafsiran terhadap ayat ini menjadi kunci untuk membangun teologi perdamaian 

yang inklusif. M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menjelaskan bahwa penggunaan 

kata 'ālamīn menunjukkan cakupan rahmat yang seluas-luasnya, tidak terbatas hanya untuk 

umat Islam (M. Quraish Shihab, 2002, h. 552). Bahwa risalah Muhammad saw. terbatas 

pada tujuan untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam, yakni bagi semua makhluk yang 

berakal. Rahmat beliau saw. tampak dalam kenyataan bahwa beliau diutus pada masa 

kosong dari rasul-rasul, untuk menyelamatkan manusia dari berbagai khayalan yang telah 

menjerumuskan mereka, sehingga mereka hidup dalam kegelapan pekat yang membuat 

mereka tidak mampu membedakan antara yang benar dan yang batil. Mereka saling 

menumpahkan darah, permusuhan telah menggerus semua makna kebaikan dalam fitrah 

mereka, dan telah mengeringkan setiap mata air kasih sayang dalam hati mereka. Beliau 

saw. menjadi rahmat dengan syariatnya yang memuat segala kemaslahatan bagi hamba. 

Semua yang ada di dalamnya adalah maslahat, mencakup segala bentuk kebaikan baik 

secara langsung, secara isyarat, maupun dengan menetapkan kaidah-kaidah dasar bagi setiap 

manfaat kemanusiaan (Abu Zahrah, Muhammad bin Ahmad, h. 4928). Prinsip raḥmatan lil 'ālamīn 

secara fundamental menolak segala bentuk pemahaman dan praktik keagamaan yang 



  
  
  
   
 
 

12389 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

bersifat eksklusif, diskriminatif, dan menebar kebencian, serta menjadi landasan teologis 

utama untuk membangun hubungan yang harmonis dalam masyarakat yang plural. 

b. Ukhuwah (Persaudaraan) 

Konsep persaudaraan dalam Islam memiliki dimensi yang mendalam dan menjadi 

pilar utama dalam membangun kohesi sosial. Al-Qur'an secara tegas menyatakan ikatan 

persaudaraan di antara orang-orang beriman dan kewajiban untuk mendamaikan 

perselisihan: 

َ لعََلاكُمْ ترُْحَمُونَ    إِنامَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ فأَصَْلِحُوا بَيْنَ أخََوَيْكُمْ وَاتاقوُا اللَّا

Terjemahnya: 

"Orang-orang beriman itu sesungguhnya bersaudara. Sebab itu damaikanlah (perbaikilah 

hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu 

mendapat rahmat." (QS. Al-Hujurat: 10). 

Sesungguhnya orang-orang mukmin itu adalah bersaudara karena mereka 

bersandar (bersandar kembali) pada satu asal, yaitu iman yang menjadikan hidup kekal. 

Karena asal (itu) bermula dari Nabi صلى الله عليه وسلم, maka beliau adalah bapak orang-orang mukmin dan 

istri-istrinya adalah ibu-ibu mereka. Kalimat ini adalah penjelasan dan penegasan atas 

perintah untuk melakukan perdamaian (Muḥammad Thanā’ Allāh al-Maẓharī, Juz 9, h. 

50). Persaudaraan di sini didasarkan pada ikatan akidah yang melampaui ikatan darah. 

Namun, cakupan konsep ini diperluas secara etis melalui sabda Nabi Muhammad saw. 

sebagimana berikut dalam (al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl Abū ‘Abdillāh, juz 1, h. 

12): 

ِ صَلاى اللهُ عَليَْهِ وَسَلامَ قاَلَ: »لََّ يؤُْمِنُ أحََدكُُمْ، حَتاى يحُِبا لِِخَِيهِ مَا يحُِ  بُّ عَنْ أنََسٍ عَنِ النابيِ 

 لِنفَْسِهِ«

Artinya: 

“Dari Anas, dari Nabi صلى الله عليه وسلم, beliau bersabda: ‘Tidaklah beriman salah seorang di antara kalian 

hingga ia mencintai untuk saudaranya apa yang ia cintai untuk dirinya sendiri.’”  

Al-Hafizh Ibnu Hajar al-'Asqalani dalam kitab syarahnya yang monumental, Fatḥ 

al-Bārī, memberikan penjelasan mendalam mengenai hadis ini. Beliau menegaskan bahwa 

frasa lā yu'minu (tidak beriman) tidak berarti menafikan keimanan secara total hingga 

menyebabkan seseorang menjadi kafir, melainkan menafikan kesempurnaan iman (kamāl 

al-īmān) . Lebih lanjut, meskipun lafaz akhīhi (saudaranya) dalam konteks primernya 

merujuk pada saudara seiman, para ulama seperti Imam an-Nawawi memperluas 

maknanya hingga mencakup persaudaraan kemanusiaan secara universal (ukhuwwah 

insāniyyah). Dalam konteks ini, mencintai "saudara" non-Muslim diwujudkan dengan 

menginginkan kebaikan tertinggi untuknya sebagaimana kita menginginkannya untuk diri 

kita sendiri, yaitu hidayah dan keselamatan di dunia dan akhirat. Penafsiran yang luas ini 

memberikan landasan etis yang kuat bagi dakwah untuk membangun empati dan 

solidaritas yang melintasi batas-batas primordial (Ibnu Ḥajar al-'Asqalānī, 1379H, h. 59).  

c. Musyawarah (Musyawarah/Deliberasi) 



  
  
  
   
 
 

12390 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

 Prinsip musyawarah merupakan fondasi bagi etika komunikasi dan pengambilan 

keputusan dalam Islam. Allah swt. secara langsung memerintahkan Nabi-Nya untuk 

melakukan musyawarah, meskipun beliau menerima wahyu: 

لِينَ  َ يحُِبُّ الْمُتوََك ِ ِ إنِا اللَّا  وَشَاوِرْهمُْ فيِ الِْمَْرِ فإَذِاَ عَزَمْتَ فَتوََكالْ عَلىَ اللَّا

Terjemahnya: 

 "...dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah 

membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah..." (QS. Ali 'Imran: 159). 

Imam Ibnu Jarir ath-Thabari dalam tafsirnya menjelaskan bahwa perintah ini 

memiliki beberapa hikmah yang mendalam. Meskipun Nabi Muhammad saw. tidak 

membutuhkan pandangan manusia karena dibimbing langsung oleh wahyu, Allah 

memerintahkannya untuk bermusyawarah demi menenangkan hati para sahabatnya, 

menunjukkan penghargaan, dan yang terpenting, untuk meletakkan sebuah preseden dan 

sunnah yang harus diikuti oleh umatnya setelah beliau wafat (Abū Jaʿfar Muḥammad ibn 

Jarīr al-Ṭabarī,, 2000, h. 342-344). Musyawarah adalah manifestasi dari sikap rendah hati, 

pengakuan atas keterbatasan diri, dan penghormatan terhadap pandangan orang lain. 

Dalam konteks masyarakat yang terpolarisasi, dakwah yang mengedepankan prinsip 

musyawarah adalah dakwah yang menolak pendekatan otoriter dan pemaksaan kehendak. 

Ia mempromosikan dialog, deliberasi, dan pencarian solusi bersama sebagai jalan untuk 

menyelesaikan perbedaan dan membangun konsensus (47). 

d. Al-‘Adl wal Iḥsān (Keadilan dan Kebaikan) 

Keadilan dan kebaikan adalah dua pilar etika sosial dalam Islam yang diperintahkan 

secara bersamaan dalam Al-Qur'an: 

حْسَانِ وَإِيتاَءِ ذِي القْرُْبىَ وَيَنْهَى عَنِ الْفحَْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَ  َ يأَمُْرُ باِلْعَدلِْ وَالِْْ غْيِ يَعِظُكُمْ  إنِا اللَّا

 لَعَلاكُمْ تذَكَارُونَ 

Terjemahnya: 

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberi 

kepada kaum kerabat. Dan Dia melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan 

permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.” 

(QS. An-Nahl: 90). 

Para mufasir, termasuk Ibnu Katsir, menjelaskan perbedaan fundamental antara 

kedua konsep ini. Al-'Adl (keadilan) adalah prinsip kesetaraan, keseimbangan, dan 

memberikan kepada setiap pihak haknya secara proporsional. Ini adalah standar minimum 

yang harus ditegakkan untuk menjaga stabilitas dan ketertiban sosial. Keadilan dalam 

Islam bersifat universal, bahkan harus ditegakkan terhadap musuh sekalipun (QS. Al-

Ma'idah : 8) (Quraish Shihab, 1996, h. 12). Namun, untuk mencapai rekonsiliasi sejati, 

Islam mendorong umatnya untuk naik ke tingkat al-Iḥsān. Iḥsān adalah berbuat lebih baik 

dari sekadar adil; ia adalah kebaikan, kemurahan hati, dan keunggulan akhlak. Iḥsān berarti 

membalas keburukan dengan kebaikan, memaafkan ketika memiliki hak untuk membalas, 

dan memberi lebih dari yang seharusnya. Dakwah rekonsiliatif harus menyerukan kedua 



  
  
  
   
 
 

12391 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

hal ini: penegakan keadilan struktural untuk mengatasi ketidakadilan yang menjadi akar 

konflik, sekaligus promosi budaya iḥsān dalam interaksi interpersonal untuk 

menyembuhkan luka dan membangun kembali kepercayaan (Hamam Faizin, 2017, h. 

113). 

Keempat prinsip ini—raḥmah, ukhuwah, musyawarah, dan 'adl-iḥsān—bukanlah 

sekadar daftar kebajikan yang terpisah. Mereka membentuk sebuah kerangka etika yang 

terintegrasi dan saling bergantung untuk kehidupan publik. Rahmatan lil ‘ālamīn berfungsi 

sebagai visi atau tujuan tertinggi (maqṣad). Ukhuwah menyediakan fondasi sosial berupa 

ikatan solidaritas. Al-‘Adl wal Iḥsān menjadi norma-norma yang mengatur interaksi. 

Sementara Musyawarah menyediakan mekanisme politik untuk mengelola perbedaan. 

Dakwah yang efektif untuk rekonsiliasi harus mampu mengartikulasikan dan 

mencontohkan keseluruhan kerangka kerja ini secara holistik, mengubah tujuannya dari 

sekadar "mengajarkan perdamaian" menjadi "menumbuhkan ruang publik yang adil, 

deliberatif, dan penuh kasih sayang". 

3. Analisis Peran Aktor dan Lembaga Dakwah 

Landasan teologis di atas menjadi hidup dan relevan melalui peran aktif para aktor dan 

lembaga dakwah di Indonesia. Sejarah dan realitas kontemporer menunjukkan bagaimana figur 

dan organisasi tertentu telah menjadi garda terdepan dalam mengamalkan dakwah rekonsiliatif. 

Salah satu contoh paling menonjol adalah mendiang K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur). 

Sebagai seorang ulama, pemimpin Nahdlatul Ulama (NU), dan Presiden Republik Indonesia, 

Gus Dur secara konsisten mempraktikkan dakwah yang inklusif dan pluralis. Pemikirannya 

yang berani dalam menjembatani kesenjangan antara agama dan politik, pembelaannya yang 

gigih terhadap hak-hak kelompok minoritas, dan upayanya dalam mempromosikan dialog 

antariman merupakan manifestasi nyata dari prinsip raḥmatan lil 'ālamīn dan al-'adl. Gus Dur 

menjadi teladan bagaimana seorang tokoh agama dapat menjadi agen perdamaian dan 

rekonsiliasi di tingkat nasional. (Subhan Maulana, 2023 and A. Fikri Amiruddin Ihsani, 2020). 

Pada level kelembagaan, dua organisasi massa Islam terbesar di Indonesia, Nahdlatul 

Ulama (NU) dan Muhammadiyah, memainkan peran vital sebagai "penyangga infrastruktur 

sosial" bangsa. Keduanya secara konsisten mempromosikan pemahaman Islam yang moderat 

(wasathiyah), toleran, dan selaras dengan nilai-nilai kebangsaan. Melalui jaringan lembaga 

pendidikan (pesantren, sekolah, dan universitas), layanan kesehatan, dan program 

pemberdayaan sosial yang luas, NU dan Muhammadiyah telah terbukti menjadi benteng 

pertahanan terhadap ideologi ekstrem dan radikal ( Septian Arief Budiman dan M. M. 

Setyahadi, 2019, h. 563). Pasca-pemilu yang memanas, para pemimpin kedua organisasi ini 

seringkali tampil sebagai penyejuk, menyerukan rekonsiliasi dan persatuan nasional, serta 

mendorong pertemuan antara elit politik yang berseteru. Kolaborasi antara NU, 

Muhammadiyah, dan ormas-ormas moderat lainnya menjadi kunci dalam program 

deradikalisasi dan penjagaan stabilitas sosial, menunjukkan bagaimana lembaga dakwah dapat 

berkontribusi secara konkret dalam meredam polarisasi. Keberhasilan mereka dapat ditelusuri 

dari kemampuan mereka untuk melembagakan kerangka etika Islam yang damai ke dalam 

struktur organisasi, kurikulum pendidikan, dan fatwa-fatwa publik mereka, menjadikan mereka 

sebagai tafsir hidup dari prinsip-prinsip rekonsiliasi Islam. 



  
  
  
   
 
 

12392 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Strategi Dakwah Kontemporer untuk Membangun Jembatan Rekonsiliasi 

Menghadapi kompleksitas polarisasi di era digital, dakwah rekonsiliatif memerlukan strategi 

yang inovatif, adaptif, dan terencana. Pendekatan konvensional tidak lagi memadai untuk 

menjangkau audiens yang terfragmentasi dan melawan narasi kebencian yang tersebar masif. Oleh 

karena itu, diperlukan pergeseran paradigma yang mendasar dalam metode dan medium dakwah. 

1. Dakwah di Ruang Digital: Mengkonstruksi Kontra-Narasi Kebencian 

Medan pertempuran narasi hari ini sebagian besar berada di ruang digital. Alih-alih 

hanya bersikap reaktif dengan melaporkan atau membantah konten negatif, strategi dakwah 

yang efektif harus berfokus pada konstruksi proaktif kontra-narasi atau narasi alternatif yang 

positif dan menarik. Ini berarti menciptakan dan menyebarluaskan konten yang menampilkan 

wajah Islam yang sejuk, toleran, rasional, dan inklusif. Konten tersebut tidak hanya membahas 

isu-isu ritual, tetapi juga mengangkat tema-tema kemanusiaan universal dari perspektif Islam, 

seperti keadilan sosial, pelestarian lingkungan, kesetaraan gender, dan kesehatan mental, 

sehingga menunjukkan Islam sebagai sumber solusi bagi masalah-masalah kontemporer. (At-

Tawasul, 2023, h. 120). 

Untuk dapat bersaing dalam ekosistem informasi digital yang padat, konten dakwah 

harus dikemas dalam format yang kreatif dan sesuai dengan preferensi audiens, terutama 

generasi muda. Ini termasuk penggunaan video pendek (seperti di TikTok dan Instagram 

Reels), infografis yang menarik secara visual, podcast dengan gaya percakapan yang santai, 

dan storytelling yang menyentuh emosi (Komunida, 2020, h. 50). Para dai dan lembaga dakwah 

perlu memahami cara kerja algoritma media sosial dan mengoptimalkannya untuk 

menyebarkan pesan damai seluas mungkin.  

2. Pendekatan Komunikasi Empatik dan Dialog Lintas Iman 

Di luar ruang digital, strategi komunikasi tatap muka tetap krusial. Namun, 

pendekatannya harus bergeser dari debat yang bertujuan untuk "menang" menjadi dialog yang 

bertujuan untuk "memahami." Ini memerlukan penerapan komunikasi empatik, sebuah model 

komunikasi yang menekankan pada mendengarkan secara aktif, menempatkan diri pada posisi 

orang lain, dan menahan diri dari penghakiman . Tujuannya adalah untuk membangun 

hubungan dan kepercayaan sebelum membahas perbedaan pandangan. Dakwah dengan 

pendekatan ini tidak memposisikan dai sebagai satu-satunya sumber kebenaran, melainkan 

sebagai fasilitator dialog yang rendah hati (Syukri Syamaun,, 2019). 

Implementasi konkret dari pendekatan ini adalah melalui penyelenggaraan dialog lintas 

iman dan lintas kelompok yang terstruktur. Forum-forum ini harus dirancang bukan untuk 

memperdebatkan teologi, melainkan untuk berbagi pengalaman personal, membahas masalah-

masalah bersama di tingkat komunitas (misalnya, masalah sampah, keamanan, atau 

pendidikan), dan bekerja sama dalam proyek-proyek sosial. Ketika individu dari kelompok 

yang berbeda bekerja bahu-membahu untuk tujuan bersama, stereotip dan prasangka akan 

terkikis secara alami, digantikan oleh pemahaman dan rasa hormat yang tulus. Ini adalah bentuk 

dakwah bil-ḥāl (dakwah melalui perbuatan) yang seringkali jauh lebih efektif daripada ribuan 

kata (Ittishol, 2021 and Jian, 2024, h. 45). 

 



  
  
  
   
 
 

12393 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

3. Pendidikan Dakwah Berbasis Literasi Perdamaian 

Strategi jangka panjang yang paling fundamental adalah mereformasi sistem 

pendidikan kader dakwah. Lembaga-lembaga pendidikan Islam—mulai dari pesantren, 

madrasah, hingga fakultas dakwah di perguruan tinggi Islam perlu secara sistematis 

mengintegrasikan kurikulum literasi perdamaian ke dalam pembelajarannya (Rifki Rosyad,, 

2022, h. 25). Kurikulum ini tidak boleh hanya menjadi mata pelajaran tambahan, melainkan 

harus meresap ke dalam seluruh proses pendidikan. Materinya harus mencakup beberapa pilar 

utama: (a) pendalaman teologi perdamaian dalam Islam (seperti yang dibahas di bagian II.B); 

(b) pelatihan keterampilan resolusi konflik dan mediasi non-kekerasan; (c) literasi media dan 

digital untuk membekali calon dai dengan kemampuan berpikir kritis dalam mengidentifikasi 

hoaks dan disinformasi; dan (d) studi tentang sejarah kerukunan dan kearifan lokal dalam 

mengelola keberagaman di Nusantara. Dengan demikian, akan lahir generasi baru para dai yang 

tidak hanya menguasai ilmu agama klasik, tetapi juga memiliki kompetensi sosial dan 

keterampilan komunikasi yang dibutuhkan untuk menjadi agen perdamaian di masyarakat 

modern. 

4. Studi Kasus Praktik Dakwah Damai 

Untuk menunjukkan bahwa strategi-strategi di atas bukanlah utopia, penting untuk 

melihat contoh-contoh nyata keberhasilannya di Indonesia. Sejarah mencatat model dakwah 

kultural Walisongo sebagai salah satu praktik dakwah damai paling sukses. Para wali tidak 

datang dengan memberangus budaya lokal, melainkan mengakulturasikannya dengan nilai-

nilai Islam. Sunan Kalijaga, misalnya, menggunakan media seni seperti wayang, gamelan, dan 

tembang untuk menyampaikan pesan-pesan tauhid dengan cara yang halus dan mudah diterima 

oleh masyarakat Jawa saat itu. Pendekatan ini menunjukkan kearifan dalam memahami konteks 

sosial-budaya dan memilih strategi dakwah yang non-konfrontatif (Lentera, 2021, h. 110-112). 

Di era kontemporer, muncul berbagai komunitas yang mempraktikkan model dakwah 

serupa. Gerakan Maiyah yang digagas oleh Emha Ainun Nadjib (Cak Nun) menjadi contoh 

ruang publik alternatif di mana orang dari berbagai latar belakang (agama, suku, status sosial, 

pilihan politik) dapat berkumpul untuk berdialog secara setara, kritis, dan reflektif tanpa agenda 

politik praktis. Komunitas-komunitas anak muda seperti Komunitas Pendakwah Keren 

(KPK) menggunakan pendekatan yang lebih modern dan kreatif, relevan dengan gaya hidup 

generasi milenial, untuk menyebarkan pesan Islam yang positif dan damai. Selain itu, banyak 

komunitas dakwah yang fokus pada kegiatan sosial (dakwah bil-ḥāl), seperti komunitas hijrah 

yang menyediakan layanan hapus tato gratis atau komunitas muslimah yang mengorganisir 

program bantuan untuk lansia dhuafa dan pengobatan gratis. Praktik-praktik ini membangun 

jembatan rekonsiliasi melalui tindakan nyata yang melayani kebutuhan dasar masyarakat, 

melampaui sekat-sekat ideologis (Siti Zaida Hanum dan Abraham Zakky Zulhazmi,, 2022, h. 

112-114). 

Tantangan dan Peluang Dakwah Rekonsiliatif di Masa Depan 

Upaya untuk mengarusutamakan dakwah rekonsiliatif dihadapkan pada serangkaian 

tantangan yang signifikan, namun juga didukung oleh peluang-peluang strategis yang dapat 

dioptimalkan untuk masa depan yang lebih damai. 



  
  
  
   
 
 

12394 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

1. Tantangan 

Tantangan pertama dan paling utama adalah resistensi dari kelompok-kelompok 

Islamis eksklusif dan radikal. Kelompok-kelompok ini seringkali memandang dakwah yang 

moderat, inklusif, dan toleran sebagai bentuk sinkretisme atau "pendangkalan akidah." Narasi 

mereka, yang dibangun di atas politik identitas, permusuhan terhadap "yang lain" (the other), 

dan klaim kebenaran tunggal, secara diametral bertentangan dengan pesan rekonsiliasi. 

Kehadiran mereka yang vokal dan terorganisir, terutama di platform digital, menciptakan 

medan pertempuran narasi yang sengit dan menjadi penghalang utama bagi upaya penyebaran 

pesan damai (Amsal Al-Qur'an, 2024 and Al-Tsiqah, 2020, h. 97). 

Tantangan kedua adalah disinformasi digital dan operasi "buzzer" yang sistematis. 

Dakwah damai tidak beroperasi dalam ruang hampa, melainkan dalam ekosistem informasi 

yang telah tercemar oleh hoaks, fitnah, dan ujaran kebencian yang disebarkan oleh aktor-aktor 

bayaran untuk tujuan politik atau ideologis. Jaringan "buzzer" ini secara aktif bekerja untuk 

mendelegitimasi tokoh-tokoh dan organisasi moderat, memelintir narasi keagamaan untuk 

memprovokasi kemarahan publik, dan memperdalam polarisasi. Serangan siber dan kampanye 

kotor ini menciptakan lingkungan yang toksik dan menghambat dialog yang sehat (Tazkia 

Nazdifa Assyahida,, 2024 and Teknika, 2024). 

Tantangan ketiga bersifat internal, yaitu bias ideologis dan kesenjangan kompetensi 

di kalangan para dai sendiri. Masih banyak pendakwah yang terjebak dalam metode dakwah 

konvensional dan belum memiliki literasi digital, keterampilan produksi konten media, atau 

pemahaman tentang teori komunikasi modern yang diperlukan untuk bersaing secara efektif di 

era digital. Selain itu, beberapa dai mungkin secara tidak sadar masih membawa bias-bias 

kelompok yang menghalangi mereka untuk menyampaikan pesan yang benar-benar inklusif 

dan merangkul semua pihak. Kesenjangan antara penguasaan ilmu agama tradisional dengan 

kompetensi komunikasi kontemporer ini menjadi hambatan serius dalam implementasi strategi 

dakwah rekonsiliatif. (Ibnu Qomar El-Banthory,, 2014, h. 105 and Amin Abdullah, 2019, h. 

45). 

Dalam lanskap ini, tantangan yang paling mendasar adalah krisis otoritas keagamaan. 

Di era media sosial yang terdesentralisasi, otoritas keagamaan tidak lagi dimonopoli oleh 

lembaga-lembaga tradisional seperti NU, Muhammadiyah, atau MUI. Siapa pun dapat menjadi 

"ustaz dadakan" dan membangun pengikut dalam jumlah besar hanya dengan modal 

popularitas dan kemampuan retorika, tanpa melalui proses kaderisasi dan verifikasi keilmuan 

yang ketat (Fahri Ramadhan & Athaya Dzaikra, 2024, h. 2024, h. 73). Hal ini menyebabkan 

publik dibanjiri oleh berbagai fatwa dan pandangan keagamaan yang seringkali saling 

bertentangan, membingungkan, dan bahkan provokatif, sehingga otoritas suara-suara moderat 

yang kredibel menjadi tergerus (Idarotuna, 2023, h. 115). 

2. Peluang 

Di tengah berbagai tantangan tersebut, terdapat pula peluang besar yang dapat 

dimanfaatkan. Peluang pertama dan terbesar terletak pada peran sentral generasi muda 

Muslim. Generasi milenial dan Gen Z adalah digital natives yang secara inheren akrab dengan 

teknologi dan budaya digital. Mereka tidak hanya konsumen pasif, tetapi juga produsen konten 



  
  
  
   
 
 

12395 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

yang kreatif. Keterlibatan mereka dalam gerakan dakwah damai sangat krusial. 

Memberdayakan mereka dengan pengetahuan teologis yang moderat dan keterampilan 

produksi media dapat mengubah mereka menjadi pasukan siber yang efektif dalam 

menyebarkan narasi perdamaian, toleransi, dan persaudaraan melalui platform yang mereka 

kuasai, seperti TikTok, Instagram, dan YouTube (Fathurrrahman 'Arif Rumata dan Muh. 

Rusydi,, 2021, h. 174 and Komunida, 2024, h. 248 and Tadbir, 2024, h. 260). 

Peluang kedua adalah potensi inovasi media dakwah digital yang tak terbatas. 

Perkembangan teknologi terus membuka cakrawala baru untuk format dakwah yang lebih 

interaktif dan imersif. Penggunaan podcast untuk diskusi mendalam, webinar untuk kajian 

interaktif, hingga pemanfaatan virtual reality atau gamifikasi untuk pendidikan nilai-nilai Islam 

adalah beberapa contoh inovasi yang dapat membuat pesan perdamaian menjadi lebih menarik 

dan relevan bagi audiens modern. Kemampuan untuk mengemas pesan-pesan luhur dalam 

medium yang kontemporer adalah kunci untuk memenangkan perhatian di tengah kebisingan 

informasi (Syiar, 2023, h. 55). 

Peluang ketiga adalah momentum untuk kolaborasi strategis antar-organisasi 

keagamaan. Ancaman bersama dari polarisasi, ekstremisme, dan disintegrasi sosial dapat 

menjadi katalisator yang kuat untuk mendorong kerja sama yang lebih erat antara NU, 

Muhammadiyah, dan berbagai organisasi masyarakat sipil moderat lainnya. Dengan 

membentuk aliansi atau konsorsium, mereka dapat menyatukan sumber daya, keahlian, dan 

jaringan yang mereka miliki untuk melancarkan kampanye perdamaian berskala nasional. 

Inisiatif bersama dalam produksi konten digital, program deradikalisasi, dan advokasi 

kebijakan akan memiliki dampak yang jauh lebih besar daripada jika setiap organisasi bergerak 

sendiri-sendiri. 

Pada akhirnya, peluang terbesar jangka panjang adalah mentransformasi esensi dakwah 

itu sendiri. Daripada sekadar menjadi diseminasi informasi yang bersifat monolog, dakwah 

memiliki potensi untuk menjadi fasilitasi komunitas yang bersifat dialogis. Kekuatan sejati 

media digital bukanlah kemampuannya untuk menyiarkan pesan satu arah ke jutaan orang, 

melainkan kemampuannya untuk menghubungkan orang dan membangun komunitas. Strategi 

dakwah masa depan yang paling ampuh melawan polarisasi adalah dengan menciptakan dan 

merawat ruang-ruang komunitas digital yang inklusif, partisipatif, dan aman. Dalam ruang ini, 

generasi muda tidak hanya menjadi objek dakwah, tetapi subjek yang aktif berdialog, 

berkolaborasi, dan bersama-sama menciptakan narasi damai. Ini akan mengubah peran dai dari 

"orang bijak di atas panggung" (sage on the stage) menjadi "pembimbing di sisi" (guide on the 

side), sebuah pergeseran yang fundamental untuk masa depan dakwah yang rekonsiliatif 

(Tasamuh, 2020, h. 68). 

 

KESIMPULAN 

1. Anatomi dan Dampak Polarisasi Sosial, Politik, dan Keagamaan. 

Polarisasi di Indonesia lebih dominan bersifat afektif, ditandai dengan sentimen emosional 

berbasis identitas (agama, etnis, dan politik) dibandingkan perdebatan programatik. Faktor 

pendorong utama adalah politisasi agama, peran media sosial dan disinformasi, serta 

interpretasi keagamaan yang eksklusif. Dampaknya meluas, merusak kohesi sosial, memicu 



  
  
  
   
 
 

12396 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

konflik horizontal, mengikis kepercayaan pada institusi negara, hingga menimbulkan 

fragmentasi epistemik di masyarakat. 

2. Landasan Teologis dan Peran Dakwah Islam dalam Rekonsiliasi Sosial. 

Dakwah Islam memiliki dimensi transendental sekaligus sosial yang menempatkannya sebagai 

instrumen penting dalam membangun narasi damai. Ajaran Islam berlandaskan prinsip 

rahmatan lil ‘alamin, ukhuwah, musyawarah, serta al-‘adl wal iḥsān yang menolak 

eksklusivitas dan mendorong inklusivitas. Tokoh-tokoh seperti Gus Dur serta lembaga besar 

seperti NU dan Muhammadiyah membuktikan peran strategis dakwah inklusif dalam meredam 

konflik dan menjaga kohesi bangsa. 

3. Strategi Dakwah Kontemporer sebagai Jembatan Rekonsiliasi. 

Strategi efektif mencakup: (a) konstruksi kontra-narasi damai di ruang digital, (b) pendekatan 

komunikasi empatik dan dialog lintas iman, (c) pendidikan dakwah berbasis literasi 

perdamaian, serta (d) praktik dakwah kultural dan sosial (dakwah bil-ḥāl). Implementasi 

strategi ini mampu melawan narasi kebencian, memperkuat solidaritas, dan membangun 

kembali ruang publik yang sehat serta harmonis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Amin. (2019). Tantangan Dakwah di Era Globalisasi. Yogyakarta: Samudra Biru. 

Abu Zahrah, Muhammad bin Ahmad. (t.t.). Zahrah al-Tafāsīr. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī. 

Al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl Abū ‘Abdillāh. (1422 H). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. (Muḥammad 

Zuhayr bin Nāṣir al-Nāṣir, Ed.). Kairo: Dār Ṭawq al-Najāh. 

Al-Maẓharī, Muḥammad Thanā’ Allāh. (1412 H). Al-Tafsīr al-Maẓharī. (Ghulām Nabī al-Tūnisī, 

Ed.). Pakistan: Maktabah al-Rushdiyyah. 

Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad ibn Jarīr. (2000). Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl āy al-Qurʾān. 

Beirut: Mu’assasat al-Risālah. 

Apriyanto, William Prima, Widadi, Siti Asri, & Zaky, Muhammad. (2025). Analisis Kriminologi 

terhadap Fenomena Buzzer di Media Sosial dan Dampaknya terhadap Legitimasi Media Pers. 

Jurnal Sosial Politika, 6(1). 

Ash-Shidiq, Muhammad Aulia. (2021). Ujaran Kebencian di Kalangan Pengguna Media Sosial di 

Indonesia: Agama dan Pandangan Politik. Automata, 2(1). 

Assyahida, Tazkia Nazdifa. (2024). Disinformation in Digital Elections: Cross-Border Actors and 

the Threat to Information Sovereignty. Journal of Social and Political Sciences, 8(2). 

At-Tawasul: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam. (2023). Counter-Narrative dalam Dakwah 

Digital: Strategi Melawan Islamofobia di Ruang Publik. At-Tawasul, 7(2). 

Baan. (t.t.). Polarisasi Politik di Indonesia. 

Budiman, Septian Arief, & Setyahadi, M. M. (2019). Peran Ormas Islam dalam Menjaga Stabilitas 

Politik Sosial Budaya Indonesia Pasca Pemilu 2019. Jurnal Renaissance, 4(2). 

El-Banthory, Ibnu Qomar. (2014). Problematika Dakwah Kontemporer di Indonesia. Mimbar: 

Jurnal Sosial dan Pembangunan, 30(1). 

Faizin, Hamam. (2017). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Al-Qur'an Surat An-Nahl Ayat 90. 

Tasyri', 24(2). 



  
  
  
   
 
 

12397 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Fikri, Muhammad Ali. (2021). Peran Pendidikan Agama Islam dalam Mempromosikan Perdamaian 

dan Rekonsiliasi Sosial. Jurnal Sasana, 7(1). 

Hajar al-‘Asqalānī, Ibnu. (1379 H). Fatḥ al-Bārī Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār al-Ma’rifah. 

Hanum, Siti Zaida, & Zulhazmi, Abraham Zakky. (2022). Strategi Dakwah Muslimah di Perkotaan 

(Studi Kasus Komunitas Humaira Surakarta). Academic Journal of Da’wa and 

Communication, 3(1). 

Idarotuna: Jurnal Kajian Manajemen Dakwah. (2023). Moderasi Beragama di Kalangan Generasi 

Z: Studi pada Ormas Islam NU dan Persis. Idarotuna, 7(1). 

Ihsani, A. Fikri Amiruddin. (2020). Dakwah Multikultural Gerakan Gusdurian Surabaya. (Tesis, 

UIN Sunan Ampel Surabaya). 

Irfan, Muhammad. (2023). Polarisasi Politik dan Dampaknya Terhadap Masyarakat. JDIH 

Sukoharjo. 

Ismail, Indriani H., & Hasaruddin. (2023). Reposisi Gerakan Islam Modern di Asia Tenggara. 

Jurnal Ilmiah Syi’ar, 23(1). 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam. (2021). Religious Moderation-Based 

Communication Strategies in Resolving Socio-Religious Conflicts. Ittishol, 5(2). 

Jati, Wasisto Raharjo. (2020). Polarization of Indonesian Society during 2014–2020: Causes and 

Its Impacts toward Democracy. JSP: Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 24(2). 

Jian: Jurnal Ilmu Administrasi Negara. (2024). Peran Tokoh Agama dan Influencer Muslim dalam 

Dakwah Digital. Jian, 12(1). 

JRPP: Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran. (2023). Peran Media Dakwah Islam dalam 

Mencegah Konflik Sosial. JRPP, 6(2). 

Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora. (2022). Dinamika Dakwah Islam di Ruang Publik 

Digital: Antara Polarisasi dan Rekonsiliasi. Khazanah, 20(1). 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah. (2020). Peran Generasi Milenial dalam 

Mengkreasikan Dakwah di Era Digital. Komunida, 10(1). 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah. (2024). Dakwah Moderat Habib Husein Ja’far Al-

Hadar di Kalangan Milenial. Komunida, 14(2). 

Lentera: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi. (2021). Akulturasi Islam dan Budaya Nusantara: 

Studi Keberhasilan Dakwah Damai. Lentera, 15(2). 

Marlef, Atika, dkk. (2025). Kapita Selekta Psikologi Sosial: Menggali Akar Polarisasi Politik di 

Indonesia. Indonesian Journal of Education and Development Research, 3(1). 

Mietzner, Marcus. (2024). Autocratisation in Indonesia: From Democratic Decline to Neo-

Authoritarian Stability? Third World Quarterly, 45(5). 

Muthmainnah, Sitti. (2015). Peran Dakwah dalam Mengatasi Konflik-Konflik Sosial Masa Kini. 

Jurnal Al-Khitabah, 2(2). 

Pepinsky, Thomas B. (2021). Resentment and Polarization in Indonesia. Journal of East Asian 

Studies, 21(2). 

Quraish Shihab, Muhammad. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan. 

Quraish Shihab, Muhammad. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an 

(Vol. 8). Jakarta: Lentera Hati. 



  
  
  
   
 
 

12398 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Ramadhan, Fahri, & Dzaikra, Athaya. (2024). Islam Wasathiyah dan Tantangannya di Era Digital. 

Sagoe Cendikia: Jurnal Studi Islam, 1(1). 

Retnaningsih, Hartini. (2015). Ujaran Kebencian (Hate Speech): Pengaturan dan Penanganannya. 

Info Singkat: Kajian Singkat terhadap Isu Aktual dan Strategis, VII(21). 

Ronaldo, Riki, & Darmaiza. (2021). Politisasi Agama dan Politik Kebencian pada Pemilu Presiden 

Indonesia 2019. Indonesian Journal of Religion and Society, 3(2). 

Rosyad, Rifki. (2022). Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas. Bandung: UIN Sunan Gunung 

Djati Press. 

Rumata, Fathurrrahman ‘Arif, & Rusydi, Muh. (2021). Dakwah Digital sebagai Sarana Peningkatan 

Pemahaman Moderasi Beragama di Kalangan Pemuda. Jurnal Ilmu Dakwah, 41(2). 

Subhan, Maulana. (2023). Demokrasi Islam ala Gus Dur: Menggagas Rekonsiliasi Agama dan 

Politik. Aktivis Autentik. 

Syamaun, Syukri. (2019). The Transactional Model of Communication in Islamic Counseling 

Activities. TAUJIEH: Jurnal Pendidikan Islam dan Manajemen, 12(1). 

Syiar: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam. (2023). Inovasi Dakwah di Era Digital: 

Transformasi Pesan Keagamaan Melalui Platform Modern. Syiar, 8(1). 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah. (2024). Dakwah Moderat Duta Damai BNPT RI di Ruang 

Virtual. Tadbir, 6(2). 

Tasamuh: Jurnal Studi Islam. (2020). Dakwah Digital dan Generasi Milenial: Studi Kasus Santri di 

Era Informasi. Tasamuh, 12(1). 

Teknika: Jurnal Tadqiqat al-Ilm wa al-Ma’rifah. (2024). The Impact of Trolls and Disinformation 

on Digital Democracy in Indonesia’s 2024 Elections. Teknika, 15(1). 

Wardani, Mufti. (2023). The Impact of Political Polarization on Social Cohesion in a Multicultural 

Society. International Journal of Social Science and Human Research, 6(10). 

 

 

 

 

 


