an Cendikiawan Nusantars

; ole *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

DARI TEKS KE KONTEKS: TAFSIR TRANSFORMATIF HASSAN
HANAFI DALAM MELAWAN KETIDAKADILAN STRUKTURAL

FROM TEXT TO CONTEXT: HASSAN HANAFI’S TRANSFORMATIVE
TAFSIR IN COMBATING STRUCTURAL INJUSTICE

Nur Arfiyah Febriani!, Rusdi?’, Mukhamad Ishak Nawawi’
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas PTIQ Jakarta
Email: febriani@ptiq.ac.id', rusdielwaji@mhs.ptiq.ac.id’*, kangmasnawaawie@gmail.com?

Article Info Abstract

Article history :

Received © 17-12-2025 Classical Islamic theology is often criticized for being too text-oriented and

Revised : 18-12-2025 disconnected from modern social realities, focusing on metaphysical debates
Accepted : 20-12-2025 rather than human problems. This study aims to explore Hassan Hanafi's
Pulished : 22-12-2025 thoughts on transformative interpretation (tafsir) which shifts the theological

paradigm from textual to contextual. This research uses a qualitative method
with a descriptive-analytical approach, focusing on Hanafi's magnum opus,
Min al-‘Aqidah ila al-Thawrah. The results indicate that Hanafi deconstructs
fatalistic theology and reconstructs it into a theology of liberation. He
interprets religious symbols contextually: Tauhid as social unity against
stratification, and the figures of Pharaoh, Qarun, and Haman as archetypes of
political tyranny, economic monopoly, and intellectual justification for
oppression, respectively. The conclusion of this study is that Hanafi's
transformative tafsir turns the Qur'an into an ethical energy for social change,
demanding that faith (iman) be manifested in the praxis of resistance against
structural injustice.

Keywords: Hassan Hanafi, Structural Injustice, Transformative
Interpretation.

Abstrak

Teologi Islam klasik kerap dikritik karena dianggap terlalu berorientasi pada teks dan terputus dari realitas
sosial modern, lebih banyak berkutat pada perdebatan metafisik daripada masalah kemanusiaan. Penelitian
ini bertujuan untuk mengeksplorasi pemikiran Hassan Hanafi mengenai tafsir transformatif yang menggeser
paradigma teologi dari tekstual menuju kontekstual. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan deskriptif-analitis, yang berfokus pada karya utama Hanafi, Min al-‘Aqidah ila al-Thawrah.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Hanafi mendekonstruksi teologi fatalistik dan merekonstruksinya
menjadi teologi pembebasan. la menafsirkan simbol-simbol keagamaan secara kontekstual: Tauhid sebagai
persatuan sosial melawan stratifikasi, serta figur Firaun, Qarun, dan Haman sebagai arketipe dari tirani
politik, monopoli ekonomi, dan legitimasi intelektual atas penindasan. Kesimpulan dari studi ini adalah
bahwa tafsir transformatif Hanafi menjadikan Al-Qur’an sebagai energi etis untuk perubahan sosial, yang
menuntut agar iman dimanifestasikan dalam praksis perlawanan terhadap ketidakadilan struktural.

Kata Kunci: Hassan Hanafi, Ketidakadilan Struktural, Tafsir Transformatif.

PENDAHULUAN

Dalam perjalanan panjang sejarah pemikiran Islam, Ilmu Kalam atau teologi kerap
ditempatkan sebagai disiplin ilmu yang terhormat dalam tradisi keilmuan Islam. Namun, situasi
umat Islam pada era modern justru memperlihatkan adanya jurang besar antara wacana teologis dan
realitas sosial yang dihadapi umat Islam. Teologi Islam klasik yang selama ini diagungkan tampak

12453


mailto:febriani@ptiq.ac.id1
mailto:%20rusdielwaji@mhs.ptiq.ac.id2*
mailto:kangmasnawaawie@gmail.com

: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

tidak berfungsi secara nyata dalam menjawab persoalan kehidupan umat (Ramadhani, et al., 2025:
101). Meskipun teologi dianggap sebagai disiplin ilmu paling fundamental dalam tradisi Islam,
model teologi yang ada saat ini dinilai sudah kurang memadai, sehingga diperlukan upaya
rekonstruksi teologis (neo-kalam) yang sesuai dengan perspektif dan standar modernitas (Febriani,
2024: 15). Bahkan, dalam banyak kasus, ia seolah kehilangan daya hidup ketika berhadapan dengan
problem kemanusiaan yang konkret. Selama berabad-abad, energi intelektual umat lebih banyak
dihabiskan untuk memperdebatkan persoalan metafisik yang abstrak dan elitis, sementara
penderitaan sosial umat sering kali diabaikan atau tidak terakomodasi dalam kerangka diskursus
teologi tersebut.

Perdebatan panjang para teolog klasik mulai dari persoalan sifat dan dzat Tuhan, status Al-
Qur’an sebagai makhluk atau gadim, hingga pertentangan antara determinisme (jabariyah) dan
kehendak bebas (qadariyah) sering kali tidak memiliki kaitan langsung dengan realitas kehidupan
umat. Ketika wacana teologi lebih sibuk dengan upaya "membela Tuhan", kondisi umat Islam justru
terjerumus dalam kemiskinan, keterbelakangan, penjajahan, serta ketidakadilan sosial yang terus
berlangsung (Muvid, 2025: 7).

Model tafsir konvensional yang lebih menekankan pendekatan tekstual dan normatif dinilai
belum mampu menjembatani kesenjangan antara ajaran teologis dan realitas kehidupan. Pendekatan
ini terlalu berorientasi pada teks dan kurang memberi ruang bagi pembacaan berbasis konteks sosial.
Dampaknya, teologi kerap berubah menjadi wacana elitis yang berdiri di "menara gading", jauh
dari persoalan nyata umat. Bahkan dalam beberapa kasus, ia justru berfungsi sebagai alat legitimasi
bagi struktur kekuasaan yang tidak adil. Dalam konteks inilah, artikel ini berupaya mengulas
pemikiran Hassan Hanafi, yang menawarkan pembaruan mendasar terhadap cara berpikir teologi
melalui karya monumentalnya, Min al- ‘Aqidah ila al-Thawrah.

Gagasan pokok dalam artikel ini menempatkan pemikiran Hanafi sebagai upaya untuk
menggeser orientasi teologi Islam dari paradigma tekstual, yang menitikberatkan pembahasan pada
Tuhan, ke arah paradigma kontekstual yang lebih berpihak pada kepentingan manusia. Perubahan
orientasi ini bukan berarti menyingkirkan peran Tuhan, melainkan menjadikan nilai-nilai ketuhanan
lebih dekat dengan realitas sosial sehingga mampu menjadi kekuatan transformasi yang
membebaskan manusia dari berbagai bentuk penindasan, baik sosial, politik, maupun ekonomi.

Dengan demikian, gagasan pembaruan teologi yang ditawarkan Hanafi dapat dipahami
sebagai bentuk tafsir transformatif. Berbeda dengan model tafsir klasik yang cenderung memaknai
teks Al-Qur’an secara ayat per ayat serta berorientasi pada pencarian makna asal, pendekatan Hanafi
berfokus pada pembentukan paradigma pemikiran dan metode penafsiran yang berorientasi pada
transformasi sosial. Di sini, Al-Qur’an tidak hanya diperlakukan sebagai teks normatif yang
memuat doktrin, tetapi sebagai sumber energi etis yang mendorong perubahan dan pembebasan
manusia. Dengan kata lain, tujuan akhir model tafsir ini bukan sekadar memahami makna asal teks,
melainkan menjadikannya kekuatan praksis yang mampu membebaskan manusia dari berbagai
bentuk ketidakadilan dan penindasan struktural.

12454



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi kepustakaan
(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami
konsep pemikiran secara mendalam dan kontekstual, terutama dalam menganalisis paradigma
teologi kontekstual Hassan Hanafi dan relevansinya terhadap problem kemanusiaan kontemporer.
Penelitian ini bersifat analitis-filosofis, karena bertujuan untuk menganalisa bagaimana
rekonstruksi teologi yang dilakukan Hanafi mampu mengubah orientasi iman menjadi amal praksis
pembebasan. Objek utama dalam penelitian ini adalah pemikiran Hassan Hanafi yang tertuang
dalam karya utamanya Min al- ‘Aqidah ila al-Thawrah, serta literatur sekunder yang relevan. Data
dikumpulkan melalui studi pustaka dan kajian analitis-kritis terhadap teks untuk memetakan
struktur hermeneutika pembebasan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Dekontruksi Teologi Klasik

Hassan Hanafi memulai proyek pembaruannya dengan mengajukan kritik mendasar
terhadap tradisi teologi klasik yang menurutnya telah kehilangan relevansi sosial. Baik aliran
Asy‘ariyah maupun Mu‘tazilah, dalam pandangan Hanafi, sama-sama terperangkap dalam
perdebatan terminologis dan spekulatif (logomachia) yang bersifat elitis serta jauh dari kebutuhan
nyata masyarakat. Model teologi seperti ini dianggap tidak produktif dan terputus dari realitas
historis, karena lebih menaruh perhatian pada persoalan teoretis tentang “langit”, sementara
problem kehidupan manusia di “bumi” justru terabaikan (Haryanto, et al., 2024: 2).

Lebih jauh, Hanafi juga menyoroti dimensi politis dari teologi klasik yang dalam banyak
kasus berubah menjadi instrumen ideologis untuk melanggengkan kekuasaan. la menilai bahwa
beberapa doktrin teologi, seperti paham Jabariyah (fatalisme), kerap dimanfaatkan oleh otoritas
politik untuk membungkam kritik dan menormalisasi ketidakadilan (Sarah dan Azhar, 2021: 45).
Melalui ajaran yang menekankan bahwa seluruh peristiwa merupakan kehendak absolut Tuhan, dan
penderitaan sosial, kemiskinan, serta penindasan dipersepsikan sebagai takdir yang harus diterima
dengan kepasrahan, bukan sebagai kondisi yang harus diubah. Dengan demikian, teologi berpotensi
menjadi semacam “candu” yang meninabobokan kesadaran kritis umat, alih-alih menjadi sumber
keberanian dan perlawanan terhadap struktur ketidakadilan.

Menurut Hanafi, teologi klasik yang menempatkan Tuhan semata-mata pada ranah
transendensi tanpa mempertimbangkan dampak sosialnya merupakan bentuk keterasingan dari
realitas. Ia mengkritik keras kecenderungan teolog yang memposisikan teks sebagai otoritas absolut
tanpa mempertimbangkan konteks sosial-historis tempat teks itu dihayati, seolah-olah wahyu hadir
dalam ruang kosong tanpa keterhubungan dengan kehidupan manusia. Dalam kerangka pemikiran
Hanafi, proses dekonstruksi ini merupakan tahap awal yang tidak dapat dihindari. Sebelum
merumuskan teologi baru yang memiliki fungsi pembebasan, struktur pemikiran teologis lama yang
dianggap membatasi kesadaran kritis umat harus terlebih dahulu dibongkar dan ditinggalkan
(Febrianto, et al., 2024: 15).

12455



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Rekonstruksi Teologi Berbasis Konteks (Kontekstualisasi Teologi)

Setelah melakukan dekonstruksi terhadap bangunan teologi klasik, Hanafi kemudian
mengajukan rekonstruksi epistemologis melalui pergeseran paradigma dari pendekatan tekstual-
langit menuju pendekatan kontekstual-bumi (al-manza‘al-insani). Jika teologi tradisional
memusatkan seluruh perhatiannya pada Tuhan, berbicara tentang Tuhan demi Tuhan, maka bagi
Hanafi teologi seharusnya berpijak pada konteks kebutuhan manusia dan berorientasi pada
transformasi sosial (Fahrudin, 2020: 115). Dengan demikian, pembicaraan tentang Tuhan bukan
lagi tujuan final, tetapi sarana untuk menghadirkan kemaslahatan, keadilan, dan pembebasan di
tengah kehidupan manusia. Dalam kerangka ini, pendekatan yang berpusat pada manusia sebagai
subjek utama dalam dinamika teologis.

Dalam kerangka pemikiran ini, proses menafsirkan Al-Qur’an tidak dapat dipisahkan dari
pembacaan terhadap realitas sosial. Wahyu tidak lagi dipahami semata-mata sebagai firman yang
turun secara vertikal dari langit ke bumi (fop—down), tetapi sebagai jawaban historis atas problem
dan pergulatan kemanusiaan. Hanafi menegaskan bahwa wahyu memiliki dua dimensi sekaligus:
dimensi tekstual yang berwujud Al-Qur’an, dan dimensi empiris yang termanifestasi dalam realitas
manusia (Azizi dan Masyhur, 2025: 11812). Oleh karena itu, rekonstruksi teologi menurut Hanafi
harus mengubah orientasi wahyu menjadi ilmu yang berbicara mengenai manusia, yakni
antropologi religius. Dengan demikian, teologi tidak lagi diposisikan sebagai ilmu spekulatif
mengenai “Zat Allah”, melainkan sebagai disiplin yang menganalisis penderitaan manusia
sekaligus merumuskan strategi pembebasannya dari ketidakadilan.

Transformasi Makna Keagamaan

Implikasi praktis dari pergeseran epistemologis tersebut tampak dalam transformasi makna
sejumlah konsep kunci dalam teologi Islam.

Tauhid misalnya, dalam pembacaan Hanafi tidak lagi hanya dipahami sebagai pernyataan
teologis tentang keesaan Tuhan secara numerik (theological unity). Tauhid ditafsirkan ulang
sebagai prinsip kesatuan umat manusia, khususnya kesatuan kelompok tertindas dalam menghadapi
kekuatan tirani (Negara dan Muhlas, 2022: 135). Dengan demikian, tauhid berfungsi sebagai
landasan ideologis untuk membangun masyarakat egaliter tanpa kelas (classless society) yang
menolak segala bentuk diskriminasi, penindasan, dan hierarki sosial. Dalam bentuknya yang paling
radikal, tauhid bukan hanya pernyataan iman, tetapi deklarasi pembebasan.

Iman dalam kerangka pemikiran Hanafi juga mengalami redefinisi yang signifikan. la tidak
lagi dipahami secara pasif sebagai sekadar pembenaran batin (tasdiq bi al-qalb) atau ekspresi verbal
keyakinan. Sebaliknya, iman dimaknai sebagai keberanian moral untuk menolak ketidakadilan serta
keterlibatan aktif dalam upaya transformasi sosial. Dalam perspektif ini, iman bukan hanya ekspresi
spiritual, tetapi sebuah tindakan praksis yang diwujudkan dalam perjuangan mengubah struktur
yang menindas. Dengan demikian, iman tidak berhenti pada dimensi kepercayaan, melainkan
menjadi kekuatan historis yang mendorong perubahan nyata dalam kehidupan sosial.

Islam dalam perspektif Hanafi juga mengalami peluasan makna. Islam tidak lagi dipahami
semata sebagai sikap pasrah atau tunduk secara fatalistik terhadap kehendak ilahi. Sebaliknya, Islam
dimaknai sebagai komitmen terhadap kebenaran universal dan keberpihakan pada perjuangan
melawan segala bentuk ketidakadilan yang bersifat particular (Putri, et al., 2025: 182). Dalam

12456



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

kerangka ini, Islam menjadi ekspresi perlawanan, kritik, dan transformasi terhadap struktur sosial
yang menindas.

Hanafi menilai bahwa dalam sejarah, istilah Is/lam memiliki dua arus makna yang saling
bertentangan: pertama, Islam sebagai bentuk ketundukan pasif yang digunakan penguasa untuk
menstabilkan dan mempertahankan status quo; kedua, Islam sebagai gerakan pembebasan yang
berpihak kepada kelompok tertindas. Tafsir transformatif yang ditawarkan Hanafi secara tegas
memilih makna kedua, menjadikan Islam bukan sekadar identitas keagamaan, tetapi sebagai motor
penggerak perubahan sosial yang radikal dan berorientasi pada keadilan.

Operasionalisasi Tafsir

Pada tahap operasional ini, Hanafi mengaktifkan seluruh kerangka hermeneutiknya untuk
mengurai pola-pola dominasi yang tersembunyi dalam narasi Al-Qur’an, lalu menautkannya secara
langsung dengan dinamika penindasan dalam struktur politik dan ekonomi kontemporer.
Pendekatan ini menjadikan teks bukan sekadar pesan moral, melainkan instrumen analisis kritis
yang memetakan bagaimana relasi kuasa direproduksi dan bagaimana pembebasan dapat
dirumuskan secara praksis (Vera, et al., 2023: 2-4).

Melalui analisis hermeneutiknya, Hanafi membaca dinamika sosial sebagai konflik
permanen antara kelompok mustad‘afin dan jaringan kekuatan penindas. Berangkat dari paradigma
Kiri Islam dan gagasan besar Min al- ‘Aqgidah ila al-Thawrah, ia menempatkan teks suci sebagai
alat kritik sosial yang menyingkap struktur ketidakadilan dan memandu transformasi menuju
pembebasan kolektif. Dengan demikian, tafsir tidak hanya memaknai ayat, tetapi membongkar
relasi kuasa yang mengukuhkan penindasan dalam masyarakat kontemporer (Akso, et al., 2023:
110-113).

Dalam tafsir strukturalnya atas narasi-narasi Al-Qur’an dengan penekanan pada kisah Musa,
Hanafi menolak pembacaan sebagai rekaman sejarah kuno; ia justru menjadikannya arketipe, yakni
pola dasar relasi kekuasaan yang berulang sepanjang sejarah, sehingga teks berfungsi sebagai lensa
untuk mengidentifikasi dan mengkritik mekanisme penindasan social (Hanafi, 1988: 45-52).

Dalam kerangka Tauhid Sosial, Hanafi merumuskan adanya tiga poros kekuatan yang
membentuk struktur penindasan. Trio kekuatan ini ia pandang sebagai konfigurasi dominasi yang
harus dibongkar karena menghalangi terwujudnya keadilan sosial. Dengan mengidentifikasi triadik
tersebut, Hanafi menegaskan bahwa keimanan tidak berhenti pada wilayah teoretis, tetapi menuntut
perlawanan aktif terhadap sumber-sumber ketidakadilan yang terinstitusionalisasi (Hanafi, 1988:
60-67).

1. Firaun: Simbol Tirani Politik (Penguasa Otoriter)

Dalam pembacaan kritis Hanafi, figur Firaun tidak dipahami sebagai tokoh sejarah
Mesir semata, tetapi sebagai lambang kekuasaan politik yang absolut dan menindas. Ia menilai
bahwa legitimasi teologis yang menuntut ketaatan tanpa syarat kepada pemimpin sering
berubah menjadi sikap pasrah ala Jabariyah, sehingga membuka ruang bagi tirani. Karena itu,
Firaun menjadi metafora bagi rezim yang memusatkan kewenangan, mengekang partisipasi
rakyat, dan mempertahankan dominasi melalui kekerasan maupun hegemoni ideologis (Hanafi,
1988: 70-75).

12457



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Dalam pembacaan kontemporer Hanafi, oposisi terhadap “Firaun” berarti menghadapi
bentuk-bentuk kekuasaan politis yang mengekang, baik berupa hegemoni imperial maupun
rezim otoriter di tingkat lokal. Tauhid, bagi Hanafi, menegaskan bahwa kedaulatan hanya milik
Tuhan, sehingga manusia wajib menolak tunduk pada otoritas duniawi yang menyalahgunakan
kekuasaan (Hanafi, 1988: 75-80).

Karena itu, menurut Hanafi, sikap tunduk tanpa evaluasi terhadap penguasa yang
menyalahgunakan wewenang merupakan bentuk penolakan terhadap prinsip-prinsip etis
Tauhid Sosial (Negara dan Muhlas, 2022: 133-151).

2. Qarun: Simbol Monopoli Ekonomi (Kapitalis)

Dalam pembacaan Hanafi, Qarun berfungsi bukan sekadar sebagai tokoh kaya dalam
narasi Musa, melainkan sebagai simbol akumulasi kekayaan yang eksploitatif wakil kebijakan
kapitalis/feodal yang menumpuk harta di atas penderitaan rakyat dan menegaskan ketimpangan
struktur ekonomi yang mesti dikritik oleh tafsir pembebasan (Hanafi, 1988: 70-77).

Hanafi dengan tegas menyatakan bahwa Kiri Islam bertugas menuntut hak-hak kaum
miskin di dalam harta orang-orang kaya (Hami, 2024: 112-130).

Qarun modern adalah korporasi multinasional, sistem kapitalisme global, dan para
konglomerat yang beraliansi dengan penguasa (Firaun) untuk mengeksploitasi sumber daya
alam (Hanafi, 1988: 70-77).

Menurut Hanafi, teologi yang ia kembangkan menuntut redistribusi kekayaan: harta
tidak boleh dipusatkan pada individu atau kelompok sehingga menimbulkan ketimpangan
sosial. Tauhid Sosial menegaskan kewajiban moral dan struktural untuk mengambil langkah-
langkah redistributif bukan sekadar amal filantropi agar keadilan ekonomi menjadi bagian
integral praktik keagamaan dan kehidupan public (Putri et al., 2025: 180-185).

Jadi dalam pembacaan sosial Hanafi, konsep tauhid tidak hanya bermakna pengesaan
Tuhan, tetapi juga meniscayakan terbentuknya tatanan masyarakat yang setara suatu struktur
sosial tanpa dominasi kelas, di mana batas antara kelompok kaya dan miskin dihilangkan
melalui prinsip keadilan dan pemerataan.

3. Haman: Simbol Legitimasi Intelektual

Walaupun istilah “Haman” tidak selalu muncul secara eksplisit, Hanafi berulang kali
mengkritik peran kaum intelektual dan ulama yang dekat dengan istana karena memberikan
pembenaran keagamaan bagi rezim yang menindas. Ia menilai bahwa banyak tradisi teologis
justru berfungsi sebagai alat pelanggeng kekuasaan, sebab karya-karya tersebut lebih diarahkan
untuk menyenangkan para penguasa ketimbang menyuarakan kepedihan dan aspirasi rakyat
kecil (Azizi dan Masyhur, 2025: 11810).

Aktor ketiga yang dikritik Hanafi adalah para teknokrat dan intelektual yang menjual
keahliannya untuk membenarkan tindakan Firaun (negara) dan Qarun (kapitalis). Mereka
mengeluarkan fatwa, legitimasi keilmuan, atau rekomendasi teknokratis yang menutup mata
terhadap penindasan; Hanafi menuntut agar intelektual Muslim beralih dari peran pelayan
penguasa menjadi organic intellectual pembela kaum mustad‘afin yang aktif melawan
ketidakadilan structural (Hanafi, 1988: 70-78).

12458



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Penerapan tafsir Hanafi menegaskan perlunya menghentikan koalisi antara Firaun,

Qarun, dan Haman sebagai tiga pilar penindasan. Dalam kerangka ini, Hanafi memaknai Islam
secara dialektis: pertama, sebagai ajaran ketundukan yang kerap dimanfaatkan penguasa;
kedua, sebagai kekuatan emansipatoris yang mendorong rakyat melakukan transformasi dan
perlawanan social (Hamzah, 2012: 67).

Jadi kerangka Triadik mendorong umat Islam untuk berpihak pada dimensi Islam yang

membebaskan yakni menjadikan agama sebagai dorongan etis untuk menggugat struktur sosial

yang menindas dan memperjuangkan tatanan yang lebih adil.

Analisis Kritis

Gagasan-gagasan Hassan Hanafi, meski sarat kejernihan intelektual dan keberanian

gagasan, turut memunculkan beragam telaah kritis yang menyoroti potensi serta keterbatasannya
dalam diskursus pemikiran Islam kontemporer.

1. Kelebihan

a.

Keunggulan utama pendekatan Hanafi terletak pada kemampuannya memfungsikan agama
secara nyata dalam kehidupan sosial. Ia menggeser teologi dari ranah spekulatif menuju
kerangka etis yang mendorong keterlibatan sosial, termasuk perjuangan melawan korupsi
dan ketidakadilan. Transformasi ini selaras dengan proyeknya merombak teologi Islam
klasik dari orientasi tekstual menuju paradigma kontekstual, sehingga ajaran teologis
memiliki daya guna praktis bagi manusia (Rosyadi, 2023: 1).

Hanafi berhasil mengungkap dampak merusak dari teologi fatalistik yang membuat umat
menerima nasib dan kemiskinan secara pasif. Sebagai gantinya, ia menawarkan kerangka
teologis yang menegaskan peran manusia sebagai agen aktif melalui konsep Qudrah
(kapasitas bertindak) dan Iradah (kehendak bebas) sehingga mendorong kesadaran untuk
melakukan perubahan (Yuslih, 2022: 113-121).

Pendekatan Hanafi bersifat integratif karena tidak menanggalkan tradisi (Turats),
melainkan menghidupkannya kembali. Ila memanfaatkan perangkat analitis modern seperti
fenomenologi, marxisme, dan hermeneutika untuk membaca ulang khazanah Islam tanpa
meninggalkan akar keagamaannya. Bagi Hanafi, pembaruan teologi tidak berarti
meniadakan warisan lama, tetapi mengolahnya agar berfungsi secara nyata dalam konteks
sosial kekinian (Putra, 2019: 56-69).

2. Kelemahan

a.

Salah satu kritik paling menonjol terhadap gagasan Hanafi ialah kecenderungannya
mereduksi agama menjadi analisis sosial atau proyek politik. Penekanannya pada orientasi
kontekstual dinilai terlalu kuat sehingga aspek eskatologis bergeser menjadi sekadar visi
masa depan historis di dunia. Pendekatan ini dikhawatirkan mengaburkan unsur kesakralan
ajaran—padahal teologi klasik menempatkan Tuhan sebagai pusat otoritas mutlak,
sementara manusia berada dalam posisi tunduk dan beribadah (Rosyadi, 2023: 13).

Hanafi kerap dikritik karena dianggap menggeser teologi dari nuansa transendennya,
sehingga terlihat terlalu terfokus pada dinamika sosial-historis dan kehilangan kedalaman
spiritual yang seharusnya menjadi inti ajaran ketuhanan.

12459



. . : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hf

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

b. Hanafi menegaskan bahwa teks tidak memuat makna yang sepenuhnya objektif atau tetap;
setiap pemahaman selalu dibentuk oleh orientasi dan kepentingan penafsir yang
membacanya (Fath, 2021: 150). Pendekatan semacam ini berpotensi problematis karena
dapat menggeser tafsir Al-Qur’an menjadi sekadar sarana pembenaran kepentingan
pragmatis. Ketika makna teks selalu disubordinasikan pada tuntutan realitas sosial, otoritas
moral Al-Qur’an sebagai pedoman yang transenden menjadi melemah dan kehilangan
fungsi pengarahnya.

c. Keraguan metodologis mengenai posisi pemikiran Hanafi apakah ia menafsirkan Islam
melalui kerangka Marxis atau justru sedang “meng-Islamkan” Marxisme terlihat dari
rumusan Islam Kiri yang ia tawarkan. Formulasi ini secara sengaja menggabungkan
elemen-elemen sosialisme dan Marxisme dengan prinsip-prinsip Islam, terutama ketika
membahas ketidakadilan struktural dan dinamika kelas. Pendekatan tersebut memicu kritik
sejumlah intelektual Muslim konservatif yang menilai bahwa penekanan Hanafi pada
analisis material dan perjuangan kelas menunjukkan pengaruh Marxis yang dominan.
Respons-respons tersebut mempertegas kesan bahwa arah pemikiran Hanafi memiliki
kedekatan dengan kritik sosial ala Marxis, terutama dalam menempatkan isu keadilan
sosial sebagai pusat perhatian teologis (Sayuti dan Inayatillah, 2025: 175-189).

Tabel 1. Analisis Kritis Pemikiran Hassan Hanafi

No Dimensi Kelebihan Kelemahan
Analisis
1 Orientasi Mampu memfungsikan agama | Cenderung  mereduksi  agama
Teologi secara nyata dalam kehidupan | menjadi sekadar analisis sosial atau
sosial  (praksis), menggeser | instrumen politik, sehingga
fokus dari perdebatan metafisik | berpotensi kehilangan kedalaman
spekulatif menuju etika | spiritualnya.
pembebasan
2 Metodologi Mengubah paradigma tekstual | Subjektivitas tinggi; makna teks
Tafsir menjadi  kontekstual, sehingga | disubordinasikan pada kepentingan

wahyu dapat menjawab problem | pragmatis penafsir, yang dapat
kemanusiaan dan tidak terasing | melemahkan otoritas moral Al-

dari realitas. Qur’an sebagai pedoman mutlak.
Posisi Manusia | Melawan teologi fatalistik Mengaburkan aspek eskatologis
3 Antropologi (Jabariyah) dengan menegaskan | (akhirat) dan transendensi Tuhan

posisi manusia sebagai agen | karena terlalu fokus pada visi
aktif yang memiliki kehendak | sejarah dan materi di dunia.
bebas  (free  will)  untuk

melakukan perubahan
4 Integrasi Bersifat  integratif =~ karena | Menimbulkan keraguan
Ideologi merevitalisasi ~ tradisi  Islam | metodologis  karena  kuatnya
(Turats) menggunakan pisau | pengaruh ~ Marxisme/Sosialisme,
analisis modern | sehingga terkesan sedang "meng-
(fenomenologi/sosial) tanpa | [slamkan Marxisme" daripada
membuang warisan lama menggali murni dari Islam.

Walaupun pendekatan Hanafi menyimpan potensi penyempitan makna teologis ke arah
yang terlalu duniawi, gagasannya tetap signifikan sebagai dorongan kuat bagi umat Islam untuk

12460



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

keluar dari sikap keberagamaan yang pasif. Gagasan pemihakan pada manusia yang ia ajukan tidak
dimaksudkan menggantikan sepenuhnya dimensi spiritual, tetapi berfungsi sebagai penyeimbang
yang diperlukan agar kesalehan ritual tidak terlepas dari tanggung jawab sosial. Teologi Hanafi
berusaha memindahkan fokus istilah-istilah keagamaan dari wilayah spiritual dan sakral menuju
orientasi material yang lebih berpusat pada manusia, sehingga perhatian umat tidak hanya berhenti
pada aspek metafisik, melainkan turut menyentuh realitas empiris yang menuntut keterlibatan dan
perubahan.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa tafsir transformatif Hassan
Hanafi menawarkan pergeseran fundamental dalam epistemologi Islam, yakni dari orientasi tekstual
menuju orientasi kontekstual. Hanafi tidak menolak transendensi Tuhan, melainkan menegaskan
bahwa pengesaan Tuhan (7auhid) harus mewujud dalam penataan masyarakat yang adil dan tanpa
kelas. Melalui pembacaan hermeneutika pembebasan, narasi Musa dikontekstualisasikan untuk
membongkar "Trilogi Penindasan" modern: Firaun sebagai simbol otoritarianisme politik, Qarun
sebagai representasi kapitalisme eksploitatif, dan Haman sebagai intelektual pelayan penguasa.

Pemikiran Hanafi mengubah fungsi agama dari sekadar ritus kesalehan pribadi menjadi
ideologi perlawanan terhadap status quo. Meskipun mendapatkan kritik karena dianggap mereduksi
sakralitas agama menjadi analisis sosiologis-politis, gagasan ini tetap relevan sebagai kritik
otokritik bagi umat Islam. Teologi ini mendorong umat untuk tidak bersikap pasif (fatalis),
melainkan aktif melakukan transformasi sosial guna mewujudkan keadilan yang merupakan inti
dari risalah kenabian. Penulis menyarankan penelitian lanjutan untuk mengkaji relevansi konsep
Yamin (Kanan) dan Yasar (Kiri) Islam Hanafi dalam konteks politik Indonesia kontemporer.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada pimpinan dan sivitas akademika Universitas
PTIQ Jakarta yang telah memberikan dukungan lingkungan akademik yang kondusif. Ucapan
terima kasih juga disampaikan kepada rekan-rekan diskusi di program studi [lmu Al-Qur’an dan
Tafsir yang telah memberikan masukan kritis selama penyusunan naskah ini, sehingga tulisan ini
dapat diselesaikan dengan baik.

DAFTAR PUSTAKA
Akso, et al. (2023). Kiri Islam Hassan Hanafi. Moderation: Journal of Islamic Studies Review, 3(2).

Azizi, 1. S., & Masyhur, L. S. (2025). Hermeneutika kiri Islam: Pendekatan Hassan Hanafi terhadap
teks Al-Qur’an. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(6).

Fahrudin. (2020). Hermeneutika Al-Qur’an Hassan Hanafi: Antara subjektivitas dan objektivitas.
At-Tibyan: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, 5(1).

Fath, A. F. (2021). Paradigma realis dalam penafsiran Hassan Hanafi. A/-Tadabbur: Jurnal IImu
Al-Qur’an dan Tafsir, 6(1). https://doi.org/10.30868/at.v7i01.2338

Febriani, N. A. (2024). Teori-teori tafsir. Jakarta: Publica Indonesia Utama.

Febrianto, M. Z., Haq, M. G. Z., & Hami, W. (2024). Tafsir transformatif Hassan Hanafi (Studi
pemikiran Hassan Hanafi). A/-Iklil: Jurnal Dirasah Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1).

12461


https://doi.org/10.30868/at.v7i01.2338

: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Hami, W. (2024). Tafsir transformatif Hassan Hanafi (Studi pemikiran). Iklil: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Agama Islam, 4(1).

Hamzah. (2012). Teologi sosial: Telaah pemikiran Hassan Hanafi. Pekanbaru: Universitas Islam
Riau.

Hanafi, H. (1988). Min al- ‘agidah ila al-thawrah (Jilid 1). Beirut: Dar al-Tanwir.

Haryanto, A., Azis, A., & Samsudin. (2024). Teologi pembebasan dan implikasinya dalam
pendidikan Islam (Telaah pemikiran Hassan Hanafi). Referensi Islamika: Jurnal Studi Islam,
2(1). https://doi.org/10.61220/r1.v2i2.011

Muvid, M. B. (2025). Eksistensi ilmu kalam dan kontribusinya terhadap perkembangan pemikiran
Islam di era digital. Global Islamika: Jurnal Studi Islam dan Pemikiran Islam, 3(2).
https://doi.org/10.5281/zenodo.13997995

Negara, M. A. P., & Muhlas. (2022). Reformulasi konsep tauhid: Studi analisis pemikiran Hassan
Hanafi. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 23(2).
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415

Putra, A. E., Rodhiatammardiyah, B., & Firdaus, D. (2025). [lmu tauhid dalam teologi pembebasan:
Kajian pemikiran Hassan Hanafi dan relevansinya di Indonesia. An-Najah: Jurnal Pendidikan
Islam dan Sosial Keagamaan, 4(4).

Putra, S. (2019). Reaktualisasi pemikiran Islam Hassan Hanafi. Sanaamul Qur’an: Jurnal Wawasan
Keislaman, 1(1). https://doi.org/10.62096/sq.v1il.5

Ramadhani, L., Fauza, A., & Nasution, F. J. (2025). Konsep teologi dan pembaharuan pemikiran
Islam dalam perspektif Hassan Hanafi. Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 14(5).
https://ejournal.warunayama.org/index.php/tashdig/article/view/6652

Rosyadi, I. (2023). Paradigma teologi antroposentrisme Hassan Hanafi. Jurnal Pendidikan dan
Keislaman, 11(1).

Sarah, S., & Azhar, M. (2021). Rekonstruksi teologi Islam menuju kesalehan sosial (Studi
pemikiran Hassan Hanafi). Jurnal Sosiologi Agama, 15(1).

Seftia, V., etal. (2025). Hermeneutika Hassan Hanafi: Metode tafsir Al-Qur’an dalam sosio-praksis.
Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 14(2). https://doi.org/10.3783/tashdiqv219.2461

Sayuti, & Inayatillah. (2025). Islamic left manifesto: Hassan Hanafi and interpretation of
materialism on Islamic tradition. International Journal of Islamic Thought and Humanities,
4(1). https://doi.org/10.54298/ijith.v4i1.438

Yuslih, M. (2022). Teologi Hassan Hanafi dan relevansinya dengan revolusi industri 4.0. Jurnal
Keislaman, 5(1). https://doi.org/10.54298/jk.v5i11.3411

12462


https://doi.org/10.61220/ri.v2i2.011
https://doi.org/10.5281/zenodo.13997995
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415
https://doi.org/10.62096/sq.v1i1.5
https://ejournal.warunayama.org/index.php/tashdiq/article/view/6652
https://doi.org/10.3783/tashdiqv2i9.2461
https://doi.org/10.54298/ijith.v4i1.438
https://doi.org/10.54298/jk.v5i1.3411

