
  
  
  
   
 
 

12453 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

DARI TEKS KE KONTEKS: TAFSIR TRANSFORMATIF HASSAN 

HANAFI DALAM MELAWAN KETIDAKADILAN STRUKTURAL 
 

FROM TEXT TO CONTEXT: HASSAN HANAFI’S TRANSFORMATIVE 

TAFSIR IN COMBATING STRUCTURAL INJUSTICE 
 

Nur Arfiyah Febriani1, Rusdi2*, Mukhamad Ishak Nawawi3 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas PTIQ Jakarta 

Email: febriani@ptiq.ac.id1,  rusdielwaji@mhs.ptiq.ac.id2*, kangmasnawaawie@gmail.com3  

 
Article Info 
 

Article history : 

Received  : 17-12-2025 

Revised    : 18-12-2025 

Accepted  : 20-12-2025 

Pulished   : 22-12-2025 

Abstract 

 

Classical Islamic theology is often criticized for being too text-oriented and 

disconnected from modern social realities, focusing on metaphysical debates 

rather than human problems. This study aims to explore Hassan Hanafi's 

thoughts on transformative interpretation (tafsir) which shifts the theological 

paradigm from textual to contextual. This research uses a qualitative method 

with a descriptive-analytical approach, focusing on Hanafi's magnum opus, 

Min al-‘Aqidah ila al-Thawrah. The results indicate that Hanafi deconstructs 

fatalistic theology and reconstructs it into a theology of liberation. He 

interprets religious symbols contextually: Tauhid as social unity against 

stratification, and the figures of Pharaoh, Qarun, and Haman as archetypes of 

political tyranny, economic monopoly, and intellectual justification for 

oppression, respectively. The conclusion of this study is that Hanafi's 

transformative tafsir turns the Qur'an into an ethical energy for social change, 

demanding that faith (iman) be manifested in the praxis of resistance against 

structural injustice. 

 

Keywords: Hassan Hanafi, Structural Injustice, Transformative 

Interpretation. 

 
Abstrak 

 

Teologi Islam klasik kerap dikritik karena dianggap terlalu berorientasi pada teks dan terputus dari realitas 

sosial modern, lebih banyak berkutat pada perdebatan metafisik daripada masalah kemanusiaan. Penelitian 

ini bertujuan untuk mengeksplorasi pemikiran Hassan Hanafi mengenai tafsir transformatif yang menggeser 

paradigma teologi dari tekstual menuju kontekstual. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif-analitis, yang berfokus pada karya utama Hanafi, Min al-‘Aqidah ila al-Thawrah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Hanafi mendekonstruksi teologi fatalistik dan merekonstruksinya 

menjadi teologi pembebasan. Ia menafsirkan simbol-simbol keagamaan secara kontekstual: Tauhid sebagai 

persatuan sosial melawan stratifikasi, serta figur Firaun, Qarun, dan Haman sebagai arketipe dari tirani 

politik, monopoli ekonomi, dan legitimasi intelektual atas penindasan. Kesimpulan dari studi ini adalah 

bahwa tafsir transformatif Hanafi menjadikan Al-Qur’an sebagai energi etis untuk perubahan sosial, yang 

menuntut agar iman dimanifestasikan dalam praksis perlawanan terhadap ketidakadilan struktural. 

 

Kata Kunci: Hassan Hanafi, Ketidakadilan Struktural, Tafsir Transformatif. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam perjalanan panjang sejarah pemikiran Islam, Ilmu Kalam atau teologi kerap 

ditempatkan sebagai disiplin ilmu yang terhormat dalam tradisi keilmuan Islam. Namun, situasi 

umat Islam pada era modern justru memperlihatkan adanya jurang besar antara wacana teologis dan 

realitas sosial yang dihadapi umat Islam. Teologi Islam klasik yang selama ini diagungkan tampak 

mailto:febriani@ptiq.ac.id1
mailto:%20rusdielwaji@mhs.ptiq.ac.id2*
mailto:kangmasnawaawie@gmail.com


  
  
  
   
 
 

12454 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

tidak berfungsi secara nyata dalam menjawab persoalan kehidupan umat (Ramadhani, et al., 2025: 

101). Meskipun teologi dianggap sebagai disiplin ilmu paling fundamental dalam tradisi Islam, 

model teologi yang ada saat ini dinilai sudah kurang memadai, sehingga diperlukan upaya 

rekonstruksi teologis (neo-kalam) yang sesuai dengan perspektif dan standar modernitas (Febriani, 

2024: 15). Bahkan, dalam banyak kasus, ia seolah kehilangan daya hidup ketika berhadapan dengan 

problem kemanusiaan yang konkret. Selama berabad-abad, energi intelektual umat lebih banyak 

dihabiskan untuk memperdebatkan persoalan metafisik yang abstrak dan elitis, sementara 

penderitaan sosial umat sering kali diabaikan atau tidak terakomodasi dalam kerangka diskursus 

teologi tersebut. 

 Perdebatan panjang para teolog klasik mulai dari persoalan sifat dan dzat Tuhan, status Al-

Qur’an sebagai makhluk atau qadim, hingga pertentangan antara determinisme (jabariyah) dan 

kehendak bebas (qadariyah) sering kali tidak memiliki kaitan langsung dengan realitas kehidupan 

umat. Ketika wacana teologi lebih sibuk dengan upaya "membela Tuhan", kondisi umat Islam justru 

terjerumus dalam kemiskinan, keterbelakangan, penjajahan, serta ketidakadilan sosial yang terus 

berlangsung (Muvid, 2025: 7). 

 Model tafsir konvensional yang lebih menekankan pendekatan tekstual dan normatif dinilai 

belum mampu menjembatani kesenjangan antara ajaran teologis dan realitas kehidupan. Pendekatan 

ini terlalu berorientasi pada teks dan kurang memberi ruang bagi pembacaan berbasis konteks sosial. 

Dampaknya, teologi kerap berubah menjadi wacana elitis yang berdiri di "menara gading", jauh 

dari persoalan nyata umat. Bahkan dalam beberapa kasus, ia justru berfungsi sebagai alat legitimasi 

bagi struktur kekuasaan yang tidak adil. Dalam konteks inilah, artikel ini berupaya mengulas 

pemikiran Hassan Hanafi, yang menawarkan pembaruan mendasar terhadap cara berpikir teologi 

melalui karya monumentalnya, Min al-‘Aqidah ila al-Thawrah. 

 Gagasan pokok dalam artikel ini menempatkan pemikiran Hanafi sebagai upaya untuk 

menggeser orientasi teologi Islam dari paradigma tekstual, yang menitikberatkan pembahasan pada 

Tuhan, ke arah paradigma kontekstual yang lebih berpihak pada kepentingan manusia. Perubahan 

orientasi ini bukan berarti menyingkirkan peran Tuhan, melainkan menjadikan nilai-nilai ketuhanan 

lebih dekat dengan realitas sosial sehingga mampu menjadi kekuatan transformasi yang 

membebaskan manusia dari berbagai bentuk penindasan, baik sosial, politik, maupun ekonomi. 

 Dengan demikian, gagasan pembaruan teologi yang ditawarkan Hanafi dapat dipahami 

sebagai bentuk tafsir transformatif. Berbeda dengan model tafsir klasik yang cenderung memaknai 

teks Al-Qur’an secara ayat per ayat serta berorientasi pada pencarian makna asal, pendekatan Hanafi 

berfokus pada pembentukan paradigma pemikiran dan metode penafsiran yang berorientasi pada 

transformasi sosial. Di sini, Al-Qur’an tidak hanya diperlakukan sebagai teks normatif yang 

memuat doktrin, tetapi sebagai sumber energi etis yang mendorong perubahan dan pembebasan 

manusia. Dengan kata lain, tujuan akhir model tafsir ini bukan sekadar memahami makna asal teks, 

melainkan menjadikannya kekuatan praksis yang mampu membebaskan manusia dari berbagai 

bentuk ketidakadilan dan penindasan struktural. 

 

 

 



  
  
  
   
 
 

12455 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami 

konsep pemikiran secara mendalam dan kontekstual, terutama dalam menganalisis paradigma 

teologi kontekstual Hassan Hanafi dan relevansinya terhadap problem kemanusiaan kontemporer. 

Penelitian ini bersifat analitis-filosofis, karena bertujuan untuk menganalisa bagaimana 

rekonstruksi teologi yang dilakukan Hanafi mampu mengubah orientasi iman menjadi amal praksis 

pembebasan. Objek utama dalam penelitian ini adalah pemikiran Hassan Hanafi yang tertuang 

dalam karya utamanya Min al-‘Aqidah ila al-Thawrah, serta literatur sekunder yang relevan. Data 

dikumpulkan melalui studi pustaka dan kajian analitis-kritis terhadap teks untuk memetakan 

struktur hermeneutika pembebasan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dekontruksi Teologi Klasik 

 Hassan Hanafi memulai proyek pembaruannya dengan mengajukan kritik mendasar 

terhadap tradisi teologi klasik yang menurutnya telah kehilangan relevansi sosial. Baik aliran 

Asy‘ariyah maupun Mu‘tazilah, dalam pandangan Hanafi, sama-sama terperangkap dalam 

perdebatan terminologis dan spekulatif (logomachia) yang bersifat elitis serta jauh dari kebutuhan 

nyata masyarakat. Model teologi seperti ini dianggap tidak produktif dan terputus dari realitas 

historis, karena lebih menaruh perhatian pada persoalan teoretis tentang “langit”, sementara 

problem kehidupan manusia di “bumi” justru terabaikan (Haryanto, et al., 2024: 2). 

 Lebih jauh, Hanafi juga menyoroti dimensi politis dari teologi klasik yang dalam banyak 

kasus berubah menjadi instrumen ideologis untuk melanggengkan kekuasaan. Ia menilai bahwa 

beberapa doktrin teologi, seperti paham Jabariyah (fatalisme), kerap dimanfaatkan oleh otoritas 

politik untuk membungkam kritik dan menormalisasi ketidakadilan (Sarah dan Azhar, 2021: 45). 

Melalui ajaran yang menekankan bahwa seluruh peristiwa merupakan kehendak absolut Tuhan, dan 

penderitaan sosial, kemiskinan, serta penindasan dipersepsikan sebagai takdir yang harus diterima 

dengan kepasrahan, bukan sebagai kondisi yang harus diubah. Dengan demikian, teologi berpotensi 

menjadi semacam “candu” yang meninabobokan kesadaran kritis umat, alih-alih menjadi sumber 

keberanian dan perlawanan terhadap struktur ketidakadilan. 

 Menurut Hanafi, teologi klasik yang menempatkan Tuhan semata-mata pada ranah 

transendensi tanpa mempertimbangkan dampak sosialnya merupakan bentuk keterasingan dari 

realitas. Ia mengkritik keras kecenderungan teolog yang memposisikan teks sebagai otoritas absolut 

tanpa mempertimbangkan konteks sosial-historis tempat teks itu dihayati, seolah-olah wahyu hadir 

dalam ruang kosong tanpa keterhubungan dengan kehidupan manusia. Dalam kerangka pemikiran 

Hanafi, proses dekonstruksi ini merupakan tahap awal yang tidak dapat dihindari. Sebelum 

merumuskan teologi baru yang memiliki fungsi pembebasan, struktur pemikiran teologis lama yang 

dianggap membatasi kesadaran kritis umat harus terlebih dahulu dibongkar dan ditinggalkan 

(Febrianto, et al., 2024: 15). 

 

 



  
  
  
   
 
 

12456 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Rekonstruksi Teologi Berbasis Konteks (Kontekstualisasi Teologi) 

 Setelah melakukan dekonstruksi terhadap bangunan teologi klasik, Hanafi kemudian 

mengajukan rekonstruksi epistemologis melalui pergeseran paradigma dari pendekatan tekstual-

langit menuju pendekatan kontekstual-bumi (al-manza‘al-insani). Jika teologi tradisional 

memusatkan seluruh perhatiannya pada Tuhan, berbicara tentang Tuhan demi Tuhan, maka bagi 

Hanafi teologi seharusnya berpijak pada konteks kebutuhan manusia dan berorientasi pada 

transformasi sosial (Fahrudin, 2020: 115). Dengan demikian, pembicaraan tentang Tuhan bukan 

lagi tujuan final, tetapi sarana untuk menghadirkan kemaslahatan, keadilan, dan pembebasan di 

tengah kehidupan manusia. Dalam kerangka ini, pendekatan yang berpusat pada manusia sebagai 

subjek utama dalam dinamika teologis. 

 Dalam kerangka pemikiran ini, proses menafsirkan Al-Qur’an tidak dapat dipisahkan dari 

pembacaan terhadap realitas sosial. Wahyu tidak lagi dipahami semata-mata sebagai firman yang 

turun secara vertikal dari langit ke bumi (top–down), tetapi sebagai jawaban historis atas problem 

dan pergulatan kemanusiaan. Hanafi menegaskan bahwa wahyu memiliki dua dimensi sekaligus: 

dimensi tekstual yang berwujud Al-Qur’an, dan dimensi empiris yang termanifestasi dalam realitas 

manusia (Azizi dan Masyhur, 2025: 11812). Oleh karena itu, rekonstruksi teologi menurut Hanafi 

harus mengubah orientasi wahyu menjadi ilmu yang berbicara mengenai manusia, yakni 

antropologi religius. Dengan demikian, teologi tidak lagi diposisikan sebagai ilmu spekulatif 

mengenai “Zat Allah”, melainkan sebagai disiplin yang menganalisis penderitaan manusia 

sekaligus merumuskan strategi pembebasannya dari ketidakadilan. 

Transformasi Makna Keagamaan 

 Implikasi praktis dari pergeseran epistemologis tersebut tampak dalam transformasi makna 

sejumlah konsep kunci dalam teologi Islam. 

 Tauhid misalnya, dalam pembacaan Hanafi tidak lagi hanya dipahami sebagai pernyataan 

teologis tentang keesaan Tuhan secara numerik (theological unity). Tauhid ditafsirkan ulang 

sebagai prinsip kesatuan umat manusia, khususnya kesatuan kelompok tertindas dalam menghadapi 

kekuatan tirani (Negara dan Muhlas, 2022: 135). Dengan demikian, tauhid berfungsi sebagai 

landasan ideologis untuk membangun masyarakat egaliter tanpa kelas (classless society) yang 

menolak segala bentuk diskriminasi, penindasan, dan hierarki sosial. Dalam bentuknya yang paling 

radikal, tauhid bukan hanya pernyataan iman, tetapi deklarasi pembebasan. 

 Iman dalam kerangka pemikiran Hanafi juga mengalami redefinisi yang signifikan. Ia tidak 

lagi dipahami secara pasif sebagai sekadar pembenaran batin (taṣdīq bi al-qalb) atau ekspresi verbal 

keyakinan. Sebaliknya, iman dimaknai sebagai keberanian moral untuk menolak ketidakadilan serta 

keterlibatan aktif dalam upaya transformasi sosial. Dalam perspektif ini, iman bukan hanya ekspresi 

spiritual, tetapi sebuah tindakan praksis yang diwujudkan dalam perjuangan mengubah struktur 

yang menindas. Dengan demikian, iman tidak berhenti pada dimensi kepercayaan, melainkan 

menjadi kekuatan historis yang mendorong perubahan nyata dalam kehidupan sosial. 

 Islam dalam perspektif Hanafi juga mengalami peluasan makna. Islam tidak lagi dipahami 

semata sebagai sikap pasrah atau tunduk secara fatalistik terhadap kehendak ilahi. Sebaliknya, Islam 

dimaknai sebagai komitmen terhadap kebenaran universal dan keberpihakan pada perjuangan 

melawan segala bentuk ketidakadilan yang bersifat particular (Putri, et al., 2025: 182). Dalam 



  
  
  
   
 
 

12457 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

kerangka ini, Islam menjadi ekspresi perlawanan, kritik, dan transformasi terhadap struktur sosial 

yang menindas. 

 Hanafi menilai bahwa dalam sejarah, istilah Islam memiliki dua arus makna yang saling 

bertentangan: pertama, Islam sebagai bentuk ketundukan pasif yang digunakan penguasa untuk 

menstabilkan dan mempertahankan status quo; kedua, Islam sebagai gerakan pembebasan yang 

berpihak kepada kelompok tertindas. Tafsir transformatif yang ditawarkan Hanafi secara tegas 

memilih makna kedua, menjadikan Islam bukan sekadar identitas keagamaan, tetapi sebagai motor 

penggerak perubahan sosial yang radikal dan berorientasi pada keadilan. 

Operasionalisasi Tafsir 

 Pada tahap operasional ini, Hanafi mengaktifkan seluruh kerangka hermeneutiknya untuk 

mengurai pola-pola dominasi yang tersembunyi dalam narasi Al-Qur’an, lalu menautkannya secara 

langsung dengan dinamika penindasan dalam struktur politik dan ekonomi kontemporer. 

Pendekatan ini menjadikan teks bukan sekadar pesan moral, melainkan instrumen analisis kritis 

yang memetakan bagaimana relasi kuasa direproduksi dan bagaimana pembebasan dapat 

dirumuskan secara praksis (Vera, et al., 2023: 2-4). 

Melalui analisis hermeneutiknya, Hanafi membaca dinamika sosial sebagai konflik 

permanen antara kelompok mustad‘afin dan jaringan kekuatan penindas. Berangkat dari paradigma 

Kiri Islam dan gagasan besar Min al-‘Aqidah ilā al-Thawrah, ia menempatkan teks suci sebagai 

alat kritik sosial yang menyingkap struktur ketidakadilan dan memandu transformasi menuju 

pembebasan kolektif. Dengan demikian, tafsir tidak hanya memaknai ayat, tetapi membongkar 

relasi kuasa yang mengukuhkan penindasan dalam masyarakat kontemporer (Akso, et al., 2023: 

110-113). 

Dalam tafsir strukturalnya atas narasi-narasi Al-Qur’an dengan penekanan pada kisah Musa, 

Hanafi menolak pembacaan sebagai rekaman sejarah kuno; ia justru menjadikannya arketipe, yakni 

pola dasar relasi kekuasaan yang berulang sepanjang sejarah, sehingga teks berfungsi sebagai lensa 

untuk mengidentifikasi dan mengkritik mekanisme penindasan social (Hanafi, 1988: 45-52). 

Dalam kerangka Tauhid Sosial, Hanafi merumuskan adanya tiga poros kekuatan yang 

membentuk struktur penindasan. Trio kekuatan ini ia pandang sebagai konfigurasi dominasi yang 

harus dibongkar karena menghalangi terwujudnya keadilan sosial. Dengan mengidentifikasi triadik 

tersebut, Hanafi menegaskan bahwa keimanan tidak berhenti pada wilayah teoretis, tetapi menuntut 

perlawanan aktif terhadap sumber-sumber ketidakadilan yang terinstitusionalisasi (Hanafi, 1988: 

60-67). 

1. Firaun: Simbol Tirani Politik (Penguasa Otoriter) 

Dalam pembacaan kritis Hanafi, figur Firaun tidak dipahami sebagai tokoh sejarah 

Mesir semata, tetapi sebagai lambang kekuasaan politik yang absolut dan menindas. Ia menilai 

bahwa legitimasi teologis yang menuntut ketaatan tanpa syarat kepada pemimpin sering 

berubah menjadi sikap pasrah ala Jabariyah, sehingga membuka ruang bagi tirani. Karena itu, 

Firaun menjadi metafora bagi rezim yang memusatkan kewenangan, mengekang partisipasi 

rakyat, dan mempertahankan dominasi melalui kekerasan maupun hegemoni ideologis (Hanafi, 

1988: 70-75). 



  
  
  
   
 
 

12458 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Dalam pembacaan kontemporer Hanafi, oposisi terhadap “Firaun” berarti menghadapi 

bentuk-bentuk kekuasaan politis yang mengekang, baik berupa hegemoni imperial maupun 

rezim otoriter di tingkat lokal. Tauhid, bagi Hanafi, menegaskan bahwa kedaulatan hanya milik 

Tuhan, sehingga manusia wajib menolak tunduk pada otoritas duniawi yang menyalahgunakan 

kekuasaan (Hanafi, 1988: 75-80). 

Karena itu, menurut Hanafi, sikap tunduk tanpa evaluasi terhadap penguasa yang 

menyalahgunakan wewenang merupakan bentuk penolakan terhadap prinsip-prinsip etis 

Tauhid Sosial (Negara dan Muhlas, 2022: 133-151). 

2. Qarun: Simbol Monopoli Ekonomi (Kapitalis) 

Dalam pembacaan Hanafi, Qarun berfungsi bukan sekadar sebagai tokoh kaya dalam 

narasi Musa, melainkan sebagai simbol akumulasi kekayaan yang eksploitatif wakil kebijakan 

kapitalis/feodal yang menumpuk harta di atas penderitaan rakyat dan menegaskan ketimpangan 

struktur ekonomi yang mesti dikritik oleh tafsir pembebasan (Hanafi, 1988: 70-77). 

Hanafi dengan tegas menyatakan bahwa Kiri Islam bertugas menuntut hak-hak kaum 

miskin di dalam harta orang-orang kaya (Hami, 2024: 112-130). 

Qarun modern adalah korporasi multinasional, sistem kapitalisme global, dan para 

konglomerat yang beraliansi dengan penguasa (Firaun) untuk mengeksploitasi sumber daya 

alam (Hanafi, 1988: 70-77). 

Menurut Hanafi, teologi yang ia kembangkan menuntut redistribusi kekayaan: harta 

tidak boleh dipusatkan pada individu atau kelompok sehingga menimbulkan ketimpangan 

sosial. Tauhid Sosial menegaskan kewajiban moral dan struktural untuk mengambil langkah-

langkah redistributif bukan sekadar amal filantropi agar keadilan ekonomi menjadi bagian 

integral praktik keagamaan dan kehidupan public (Putri et al., 2025: 180-185). 

Jadi dalam pembacaan sosial Hanafi, konsep tauhid tidak hanya bermakna pengesaan 

Tuhan, tetapi juga meniscayakan terbentuknya tatanan masyarakat yang setara suatu struktur 

sosial tanpa dominasi kelas, di mana batas antara kelompok kaya dan miskin dihilangkan 

melalui prinsip keadilan dan pemerataan. 

3. Haman: Simbol Legitimasi Intelektual 

Walaupun istilah “Haman” tidak selalu muncul secara eksplisit, Hanafi berulang kali 

mengkritik peran kaum intelektual dan ulama yang dekat dengan istana karena memberikan 

pembenaran keagamaan bagi rezim yang menindas. Ia menilai bahwa banyak tradisi teologis 

justru berfungsi sebagai alat pelanggeng kekuasaan, sebab karya-karya tersebut lebih diarahkan 

untuk menyenangkan para penguasa ketimbang menyuarakan kepedihan dan aspirasi rakyat 

kecil (Azizi dan Masyhur, 2025: 11810). 

Aktor ketiga yang dikritik Hanafi adalah para teknokrat dan intelektual yang menjual 

keahliannya untuk membenarkan tindakan Firaun (negara) dan Qarun (kapitalis). Mereka 

mengeluarkan fatwa, legitimasi keilmuan, atau rekomendasi teknokratis yang menutup mata 

terhadap penindasan; Hanafi menuntut agar intelektual Muslim beralih dari peran pelayan 

penguasa menjadi organic intellectual pembela kaum mustad‘afin yang aktif melawan 

ketidakadilan structural (Hanafi, 1988: 70-78). 



  
  
  
   
 
 

12459 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Penerapan tafsir Hanafi menegaskan perlunya menghentikan koalisi antara Firaun, 

Qarun, dan Haman sebagai tiga pilar penindasan. Dalam kerangka ini, Hanafi memaknai Islam 

secara dialektis: pertama, sebagai ajaran ketundukan yang kerap dimanfaatkan penguasa; 

kedua, sebagai kekuatan emansipatoris yang mendorong rakyat melakukan transformasi dan 

perlawanan social (Hamzah, 2012: 67). 

Jadi kerangka Triadik mendorong umat Islam untuk berpihak pada dimensi Islam yang 

membebaskan yakni menjadikan agama sebagai dorongan etis untuk menggugat struktur sosial 

yang menindas dan memperjuangkan tatanan yang lebih adil. 

Analisis Kritis 

 Gagasan-gagasan Hassan Hanafi, meski sarat kejernihan intelektual dan keberanian 

gagasan, turut memunculkan beragam telaah kritis yang menyoroti potensi serta keterbatasannya 

dalam diskursus pemikiran Islam kontemporer. 

1. Kelebihan  

a. Keunggulan utama pendekatan Hanafi terletak pada kemampuannya memfungsikan agama 

secara nyata dalam kehidupan sosial. Ia menggeser teologi dari ranah spekulatif menuju 

kerangka etis yang mendorong keterlibatan sosial, termasuk perjuangan melawan korupsi 

dan ketidakadilan. Transformasi ini selaras dengan proyeknya merombak teologi Islam 

klasik dari orientasi tekstual menuju paradigma kontekstual, sehingga ajaran teologis 

memiliki daya guna praktis bagi manusia (Rosyadi, 2023: 1). 

b. Hanafi berhasil mengungkap dampak merusak dari teologi fatalistik yang membuat umat 

menerima nasib dan kemiskinan secara pasif. Sebagai gantinya, ia menawarkan kerangka 

teologis yang menegaskan peran manusia sebagai agen aktif melalui konsep Qudrah 

(kapasitas bertindak) dan Iradah (kehendak bebas) sehingga mendorong kesadaran untuk 

melakukan perubahan (Yuslih, 2022: 113-121). 

c. Pendekatan Hanafi bersifat integratif karena tidak menanggalkan tradisi (Turats), 

melainkan menghidupkannya kembali. Ia memanfaatkan perangkat analitis modern seperti 

fenomenologi, marxisme, dan hermeneutika untuk membaca ulang khazanah Islam tanpa 

meninggalkan akar keagamaannya. Bagi Hanafi, pembaruan teologi tidak berarti 

meniadakan warisan lama, tetapi mengolahnya agar berfungsi secara nyata dalam konteks 

sosial kekinian (Putra, 2019: 56-69). 

2. Kelemahan  

a. Salah satu kritik paling menonjol terhadap gagasan Hanafi ialah kecenderungannya 

mereduksi agama menjadi analisis sosial atau proyek politik. Penekanannya pada orientasi 

kontekstual dinilai terlalu kuat sehingga aspek eskatologis bergeser menjadi sekadar visi 

masa depan historis di dunia. Pendekatan ini dikhawatirkan mengaburkan unsur kesakralan 

ajaran—padahal teologi klasik menempatkan Tuhan sebagai pusat otoritas mutlak, 

sementara manusia berada dalam posisi tunduk dan beribadah (Rosyadi, 2023: 13).  

Hanafi kerap dikritik karena dianggap menggeser teologi dari nuansa transendennya, 

sehingga terlihat terlalu terfokus pada dinamika sosial-historis dan kehilangan kedalaman 

spiritual yang seharusnya menjadi inti ajaran ketuhanan. 



  
  
  
   
 
 

12460 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

b. Hanafi menegaskan bahwa teks tidak memuat makna yang sepenuhnya objektif atau tetap; 

setiap pemahaman selalu dibentuk oleh orientasi dan kepentingan penafsir yang 

membacanya (Fath, 2021: 150). Pendekatan semacam ini berpotensi problematis karena 

dapat menggeser tafsir Al-Qur’an menjadi sekadar sarana pembenaran kepentingan 

pragmatis. Ketika makna teks selalu disubordinasikan pada tuntutan realitas sosial, otoritas 

moral Al-Qur’an sebagai pedoman yang transenden menjadi melemah dan kehilangan 

fungsi pengarahnya. 

c. Keraguan metodologis mengenai posisi pemikiran Hanafi apakah ia menafsirkan Islam 

melalui kerangka Marxis atau justru sedang “meng-Islamkan” Marxisme terlihat dari 

rumusan Islam Kiri yang ia tawarkan. Formulasi ini secara sengaja menggabungkan 

elemen-elemen sosialisme dan Marxisme dengan prinsip-prinsip Islam, terutama ketika 

membahas ketidakadilan struktural dan dinamika kelas. Pendekatan tersebut memicu kritik 

sejumlah intelektual Muslim konservatif yang menilai bahwa penekanan Hanafi pada 

analisis material dan perjuangan kelas menunjukkan pengaruh Marxis yang dominan. 

Respons-respons tersebut mempertegas kesan bahwa arah pemikiran Hanafi memiliki 

kedekatan dengan kritik sosial ala Marxis, terutama dalam menempatkan isu keadilan 

sosial sebagai pusat perhatian teologis (Sayuti dan Inayatillah, 2025: 175-189). 

Tabel 1. Analisis Kritis Pemikiran Hassan Hanafi 

No Dimensi 

Analisis 

Kelebihan Kelemahan 

1 Orientasi 

Teologi 

Mampu memfungsikan agama 

secara nyata dalam kehidupan 

sosial (praksis), menggeser 

fokus dari perdebatan metafisik 

spekulatif menuju etika 

pembebasan 

Cenderung mereduksi agama 

menjadi sekadar analisis sosial atau 

instrumen politik, sehingga 

berpotensi kehilangan kedalaman 

spiritualnya. 

2 Metodologi 

Tafsir 

Mengubah paradigma tekstual 

menjadi kontekstual, sehingga 

wahyu dapat menjawab problem 

kemanusiaan dan tidak terasing 

dari realitas. 

Subjektivitas tinggi; makna teks 

disubordinasikan pada kepentingan 

pragmatis penafsir, yang dapat 

melemahkan otoritas moral Al-

Qur’an sebagai pedoman mutlak. 

 Posisi Manusia Melawan teologi fatalistik Mengaburkan aspek eskatologis 

3 Antropologi (Jabariyah) dengan menegaskan 

posisi manusia sebagai agen 

aktif yang memiliki kehendak 

bebas (free will) untuk 

melakukan perubahan. 

(akhirat) dan transendensi Tuhan 

karena terlalu fokus pada visi 

sejarah dan materi di dunia. 

4 Integrasi 

Ideologi 

Bersifat integratif karena 

merevitalisasi tradisi Islam 

(Turats) menggunakan pisau 

analisis modern 

(fenomenologi/sosial) tanpa 

membuang warisan lama 

Menimbulkan keraguan 

metodologis karena kuatnya 

pengaruh Marxisme/Sosialisme, 

sehingga terkesan sedang "meng-

Islamkan Marxisme" daripada 

menggali murni dari Islam. 
 

Walaupun pendekatan Hanafi menyimpan potensi penyempitan makna teologis ke arah 

yang terlalu duniawi, gagasannya tetap signifikan sebagai dorongan kuat bagi umat Islam untuk 



  
  
  
   
 
 

12461 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

keluar dari sikap keberagamaan yang pasif. Gagasan pemihakan pada manusia yang ia ajukan tidak 

dimaksudkan menggantikan sepenuhnya dimensi spiritual, tetapi berfungsi sebagai penyeimbang 

yang diperlukan agar kesalehan ritual tidak terlepas dari tanggung jawab sosial. Teologi Hanafi 

berusaha memindahkan fokus istilah-istilah keagamaan dari wilayah spiritual dan sakral menuju 

orientasi material yang lebih berpusat pada manusia, sehingga perhatian umat tidak hanya berhenti 

pada aspek metafisik, melainkan turut menyentuh realitas empiris yang menuntut keterlibatan dan 

perubahan. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa tafsir transformatif Hassan 

Hanafi menawarkan pergeseran fundamental dalam epistemologi Islam, yakni dari orientasi tekstual 

menuju orientasi kontekstual. Hanafi tidak menolak transendensi Tuhan, melainkan menegaskan 

bahwa pengesaan Tuhan (Tauhid) harus mewujud dalam penataan masyarakat yang adil dan tanpa 

kelas. Melalui pembacaan hermeneutika pembebasan, narasi Musa dikontekstualisasikan untuk 

membongkar "Trilogi Penindasan" modern: Firaun sebagai simbol otoritarianisme politik, Qarun 

sebagai representasi kapitalisme eksploitatif, dan Haman sebagai intelektual pelayan penguasa. 

Pemikiran Hanafi mengubah fungsi agama dari sekadar ritus kesalehan pribadi menjadi 

ideologi perlawanan terhadap status quo. Meskipun mendapatkan kritik karena dianggap mereduksi 

sakralitas agama menjadi analisis sosiologis-politis, gagasan ini tetap relevan sebagai kritik 

otokritik bagi umat Islam. Teologi ini mendorong umat untuk tidak bersikap pasif (fatalis), 

melainkan aktif melakukan transformasi sosial guna mewujudkan keadilan yang merupakan inti 

dari risalah kenabian. Penulis menyarankan penelitian lanjutan untuk mengkaji relevansi konsep 

Yamin (Kanan) dan Yasar (Kiri) Islam Hanafi dalam konteks politik Indonesia kontemporer. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada pimpinan dan sivitas akademika Universitas 

PTIQ Jakarta yang telah memberikan dukungan lingkungan akademik yang kondusif. Ucapan 

terima kasih juga disampaikan kepada rekan-rekan diskusi di program studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir yang telah memberikan masukan kritis selama penyusunan naskah ini, sehingga tulisan ini 

dapat diselesaikan dengan baik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akso, et al. (2023). Kiri Islam Hassan Hanafi. Moderation: Journal of Islamic Studies Review, 3(2). 

Azizi, I. S., & Masyhur, L. S. (2025). Hermeneutika kiri Islam: Pendekatan Hassan Hanafi terhadap 

teks Al-Qur’an. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(6). 

Fahrudin. (2020). Hermeneutika Al-Qur’an Hassan Hanafi: Antara subjektivitas dan objektivitas. 

At-Tibyan: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 5(1). 

Fath, A. F. (2021). Paradigma realis dalam penafsiran Hassan Hanafi. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, 6(1). https://doi.org/10.30868/at.v7i01.2338 

Febriani, N. A. (2024). Teori-teori tafsir. Jakarta: Publica Indonesia Utama. 

Febrianto, M. Z., Haq, M. G. Z., & Hami, W. (2024). Tafsir transformatif Hassan Hanafi (Studi 

pemikiran Hassan Hanafi). Al-Iklil: Jurnal Dirasah Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1). 

https://doi.org/10.30868/at.v7i01.2338


  
  
  
   
 
 

12462 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Hami, W. (2024). Tafsir transformatif Hassan Hanafi (Studi pemikiran). Iklil: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Agama Islam, 4(1). 

Hamzah. (2012). Teologi sosial: Telaah pemikiran Hassan Hanafi. Pekanbaru: Universitas Islam 

Riau. 

Hanafi, H. (1988). Min al-‘aqidah ilā al-thawrah (Jilid 1). Beirut: Dār al-Tanwīr. 

Haryanto, A., Azis, A., & Samsudin. (2024). Teologi pembebasan dan implikasinya dalam 

pendidikan Islam (Telaah pemikiran Hassan Hanafi). Referensi Islamika: Jurnal Studi Islam, 

2(1). https://doi.org/10.61220/ri.v2i2.011 

Muvid, M. B. (2025). Eksistensi ilmu kalam dan kontribusinya terhadap perkembangan pemikiran 

Islam di era digital. Global Islamika: Jurnal Studi Islam dan Pemikiran Islam, 3(2). 

https://doi.org/10.5281/zenodo.13997995 

Negara, M. A. P., & Muhlas. (2022). Reformulasi konsep tauhid: Studi analisis pemikiran Hassan 

Hanafi. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 23(2). 

https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415 

Putra, A. E., Rodhiatammardiyah, B., & Firdaus, D. (2025). Ilmu tauhid dalam teologi pembebasan: 

Kajian pemikiran Hassan Hanafi dan relevansinya di Indonesia. An-Najah: Jurnal Pendidikan 

Islam dan Sosial Keagamaan, 4(4). 

Putra, S. (2019). Reaktualisasi pemikiran Islam Hassan Hanafi. Sanaamul Qur’an: Jurnal Wawasan 

Keislaman, 1(1). https://doi.org/10.62096/sq.v1i1.5 

Ramadhani, L., Fauza, A., & Nasution, F. J. (2025). Konsep teologi dan pembaharuan pemikiran 

Islam dalam perspektif Hassan Hanafi. Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 14(5). 

https://ejournal.warunayama.org/index.php/tashdiq/article/view/6652 

Rosyadi, I. (2023). Paradigma teologi antroposentrisme Hassan Hanafi. Jurnal Pendidikan dan 

Keislaman, 11(1). 

Sarah, S., & Azhar, M. (2021). Rekonstruksi teologi Islam menuju kesalehan sosial (Studi 

pemikiran Hassan Hanafi). Jurnal Sosiologi Agama, 15(1). 

Seftia, V., et al. (2025). Hermeneutika Hassan Hanafi: Metode tafsir Al-Qur’an dalam sosio-praksis. 

Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 14(2). https://doi.org/10.3783/tashdiqv2i9.2461 

Sayuti, & Inayatillah. (2025). Islamic left manifesto: Hassan Hanafi and interpretation of 

materialism on Islamic tradition. International Journal of Islamic Thought and Humanities, 

4(1). https://doi.org/10.54298/ijith.v4i1.438 

Yuslih, M. (2022). Teologi Hassan Hanafi dan relevansinya dengan revolusi industri 4.0. Jurnal 

Keislaman, 5(1). https://doi.org/10.54298/jk.v5i1.3411 

 

https://doi.org/10.61220/ri.v2i2.011
https://doi.org/10.5281/zenodo.13997995
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415
https://doi.org/10.62096/sq.v1i1.5
https://ejournal.warunayama.org/index.php/tashdiq/article/view/6652
https://doi.org/10.3783/tashdiqv2i9.2461
https://doi.org/10.54298/ijith.v4i1.438
https://doi.org/10.54298/jk.v5i1.3411

