https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f " ¢
N\

Makna Ketauhidan Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu Katsir
The Meaning of Monotheism in the Tafsir of the Qur'an Al-Azim by Ibnu Katsir

Muhammad Farhan Daulay', Dzulhelmi Azman?, Ali Akbar?
UIN Suska Riau

Email: mhdfarhandaulay@gmail.com!, zulhelmiazmnl4@gmail.com’, aliakbarusmanhpai@gmail.com?

Article Info Abstract

g?clgilsekgsfolrg_'lz_zo25 This study aims to examine the meaning of tauhid (the oneness of God) in Tafsir

Revised : 18-12-2025 Al-Qur’an al-‘Azhim by Ibn Kathir, one of the most influential classical works in

Accepted : 20-12-2025 the Islamic exegetical tradition. Tawhid, as the core of Islamic creed (aqidah),

Pulished :22-12-2025 serves as the fundamental basis for all aspects of Islamic teachings. Therefore, a
correct understanding of this concept is essential. Ibn Kathir, a renowned exegete
of the 8th century AH, is well known for his tafsir bil-ma’tsur methodology,
interpreting the Qur’an through other Qur’anic verses, the Prophet’s hadiths, and
the opinions of the Companions and the Followers (tabi‘in). Using a qualitative
method with a thematic interpretation (tafsir maudhu ‘i) approach, this study
explores Qur’anic verses containing the concept of tawhid such as Surah Al-
lkhlas, Al-Bagarah (2:163), and Az-Zumar (39:3)—and analyzes Ibn Kathir’s
explanations of them. The findings reveal that Ibn Kathir emphasizes tawhid in
three main dimensions: Tawhid al-Rububiyyah (Oneness of Lordship), Tawhid al-
Uluhiyyah (Oneness of Worship), and Tawhid al-Asma’ wa al-Sifat (Oneness of
Names and Attributes), all of which are interconnected in affirming Allah’s
absolute unity. This understanding has significant implications for strengthening
a Muslim’s faith and moral character. Therefore, Ibn Kathir’s interpretation
stands as an authoritative reference in preserving the purity of Islamic
monotheism from theological deviations.

Keywords: Tawhid, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim, Ibn Kathir

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna ketauhidan dalam Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim karya Ibnu
Katsir sebagai salah satu tafsir klasik yang memiliki pengaruh besar dalam khazanah tafsir Islam. Tauhid
sebagai inti akidah Islam merupakan fondasi utama bagi seluruh ajaran agama, sehingga pemahaman yang
benar terhadap konsep ini menjadi hal yang sangat penting. Ibnu Katsir, sebagai mufassir abad ke-8 H,
dikenal dengan pendekatan tafsir bil-ma’tsur yang menafsirkan Al-Qur’an berdasarkan ayat-ayat lain, hadis
Nabi, serta pendapat sahabat dan tabi’in. Dengan metode penelitian kualitatif dan pendekatan tafsir tematik
(maudhu’i), penelitian ini menelusuri ayat-ayat yang mengandung nilai ketauhidan, seperti Surah Al-Ikhlas,
Al-Bagarah: 163, dan Az-Zumar: 3, kemudian menganalisis penafsiran Ibnu Katsir terhadap ayat-ayat
tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Katsir menegaskan konsep tauhid dalam tiga aspek
utama, yaitu Tauhid Rububiyah, Tauhid Uluhiyah, dan Tauhid Asma wa Shifat, yang ketiganya saling
berkaitan dalam menegaskan keesaan Allah. Pemahaman ini juga memiliki implikasi penting terhadap
pembentukan keimanan dan akhlak seorang Muslim. Dengan demikian, tafsir Ibnu Katsir menjadi rujukan
otoritatif dalam memahami kemurnian ajaran tauhid yang murni dari penyimpangan akidah.

Kata Kunci: Tauhid, Tafsir AlI-Qur’an al-‘Azhim, Ibnu Katsir

PENDAHULUAN

Tauhid merupakan fondasi utama dalam ajaran Islam dan menjadi inti dari seluruh bangunan
keimanan seorang Muslim. Seluruh ajaran syariat, ibadah, dan akhlak bertumpu pada keesaan Allah

12463


mailto:mhdfarhandaulay@gmail.com
mailto:zulhelmiazmn14@gmail.com
mailto:aliakbarusmanhpai@gmail.com

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

SWT yang menjadi ruh dari setiap perintah dan larangan. Tanpa pemahaman yang benar tentang
tauhid, praktik keagamaan seseorang dapat kehilangan arah dan makna spiritualnya. Oleh sebab itu,
pembahasan tentang tauhid selalu menjadi perhatian utama para ulama, terutama dalam disiplin
ilmu tafsir yang berfungsi menjelaskan makna-makna Al-Qur’an secara mendalam.

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam mengandung banyak ayat yang berbicara
tentang keesaan Allah, baik dari segi penciptaan, pengaturan alam semesta, maupun hak Allah
untuk disembah. Ayat-ayat tersebut tidak hanya menegaskan konsep ketuhanan secara teologis,
tetapi juga berimplikasi pada pembentukan kepribadian dan akhlak seorang mukmin. Pemahaman
terhadap ayat-ayat tauhid menuntun manusia untuk menyembah Allah semata, menjauhkan diri dari
kemusyrikan, serta menumbuhkan kesadaran spiritual yang utuh dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam khazanah tafsir Islam, karya Tafsir Al-Qur’an al-Azhim yang disusun oleh Ibnu
Katsir (w. 774 H) menempati posisi penting sebagai rujukan utama dalam memahami ayat-ayat Al-
Qur’an. Ibnu Katsir dikenal dengan metodologi tafsir bil-ma’tsur, yaitu menafsirkan ayat Al-Qur’an
dengan ayat lain, hadis Nabi SAW, dan pendapat para sahabat serta tabi’in. Pendekatan ini
menunjukkan orientasi Ibnu Katsir yang berupaya menjaga kemurnian makna Al-Qur’an dari
penafsiran yang bersifat spekulatif dan berlebihan. Dengan cara ini, konsep tauhid yang disajikan
dalam tafsirnya tidak hanya memiliki dasar tekstual yang kuat, tetapi juga menggambarkan
kesinambungan pemikiran para ulama salaf dalam menjaga akidah Islam yang murni.

Kajian terhadap makna ketauhidan dalam tafsir Ibnu Katsir menjadi relevan di tengah
tantangan modern yang sering kali mengaburkan pemahaman umat terhadap konsep tauhid.
Berbagai bentuk penyimpangan akidah seperti penyembahan terhadap selain Allah, pemujaan
terhadap kekuatan gaib, dan praktik sinkretisme masih ditemukan dalam masyarakat Muslim. Oleh
karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk menggali kembali makna tauhid yang murni
sebagaimana dijelaskan oleh Ibnu Katsir melalui penafsirannya terhadap ayat-ayat Al-Qur’an.

Adapun fokus penelitian ini adalah untuk menjawab beberapa pertanyaan pokok, yaitu:
1. Bagaimana konsep tauhid dijelaskan dalam Tafsir AI-Qur’an al-‘Azhim karya Ibnu Katsir?

2. Apa metode yang digunakan Ibnu Katsir dalam menjelaskan ayat-ayat yang berkaitan dengan
tauhid?

3. Bagaimana relevansi pemahaman tauhid menurut Ibnu Katsir terhadap penguatan akidah umat
Islam di era modern?

4. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya
khazanah keilmuan tafsir akidah, sekaligus menjadi pijakan bagi umat Islam dalam memperkuat
pemahaman tauhid yang benar dan sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah.

KAJIAN PUSTAKA
Pengertian Tafsir dan Ruang Lingkupnya

Secara etimologis, kata tafsir berasal dari akar kata fassara yufassiru tafsiran yang berarti
menjelaskan, menyingkap, atau menerangkan sesuatu yang samar menjadi jelas. Secara
terminologis, tafsir diartikan sebagai ilmu yang membahas cara memahami makna-makna Al-
Qur’an sesuai dengan maksud Allah SWT sejauh kemampuan manusia. Menurut Manna’ al-
Qaththan, tafsir merupakan penjelasan terhadap makna-makna ayat Al-Qur’an, baik yang berkaitan

12464



u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ * ¢

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( .
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

dengan hukum, akidah, kisah, maupun pelajaran moral yang terkandung di dalamnya.

Dalam perkembangannya, para ulama membagi metode penafsiran menjadi dua kategori
utama, yaitu tafsir bil-ma’tsur dan tafsir bil-ra’yi. Tafsir bil-ma’tsur adalah penafsiran Al-Qur’an
berdasarkan riwayat yang sahih, baik dari Al-Qur’an, hadis Nabi, maupun atsar sahabat dan tabi’in.
Sedangkan tafsir bil-ra’yi adalah penafsiran yang menggunakan ijtihad atau pendapat rasional
dengan tetap berpegang pada kaidah syar’i dan bahasa Arab.

Konsep Dasar Tauhid dalam Islam

Tauhid secara bahasa berarti “mengesakan” atau “menjadikan satu.” Dalam konteks akidah
Islam, tauhid bermakna meyakini bahwa hanya Allah SWT yang berhak disembah, tidak ada sekutu
bagi-Nya, dan segala bentuk ibadah harus ditujukan hanya kepada-Nya. Para ulama membagi tauhid
menjadi tiga aspek utama:

1. Tauhid Rububiyah, yaitu mengesakan Allah dalam perbuatan-Nya, seperti mencipta, memberi
rezeki, dan mengatur alam semesta.Tauhid Uluhiyah, yaitu mengesakan Allah dalam perbuatan
hamba, yakni dalam ibadah, doa, dan penghambaan.

2. Tauhid Asma wa Shifat, yaitu menetapkan nama-nama dan sifat-sifat Allah sebagaimana
disebutkan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, tanpa melakukan tahrif (penyelewengan), ta’thil
(penolakan), takyif (menentukan bentuk), maupun tasybih (penyerupaan).

Konsep ini menjadi landasan bagi seluruh ajaran Islam. Setiap bentuk penyimpangan dari
tauhid, seperti syirik atau pengkultusan terhadap selain Allah, dianggap sebagai bentuk pelanggaran
terhadap akidah yang paling mendasar.

Biografi Singkat dan Metodologi Tafsir Ibnu Katsir

Nama lengkapnya adalah Abu al-Fida’ Isma‘il bin ‘Umar bin Katsir al-Qurasyi ad-Dimasyqi
asy-Syafi‘i, lahir di Busra (Suriah) pada tahun 701 H dan wafat pada tahun 774 H. la merupakan
ulama besar dalam bidang tafsir, hadis, dan sejarah, serta termasuk murid dari Syaikhul Islam Ibnu
Taimiyyah. Karya monumentalnya, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim, dikenal luas sebagai tafsir yang
menggunakan pendekatan bil-ma’tsur, yaitu menjelaskan ayat Al-Qur’an dengan ayat lain, hadis
Nabi, serta penjelasan para sahabat dan tabi’in.

Ibnu Katsir menekankan pentingnya memahami Al-Qur’an berdasarkan sumber-sumber
yang otentik dan menolak penafsiran yang bersifat spekulatif atau terlalu filosofis. Hal ini
menunjukkan komitmennya terhadap kemurnian akidah Islam dan keteguhan dalam menegakkan
prinsip tauhid sebagaimana dipahami oleh generasi salaf. Dalam tafsirnya, ayat-ayat tentang tauhid
sering kali diuraikan dengan mengutip dalil dari Al-Qur’an dan hadis, serta diperkuat dengan
argumentasi rasional yang selaras dengan wahyu.

Pendekatan tersebut menjadikan tafsir Ibnu Katsir sebagai salah satu sumber utama dalam
memahami konsep ketauhidan yang murni dan seimbang antara nash dan rasio. Oleh karena itu,
karya ini sangat relevan dijadikan objek kajian akademik dalam konteks penguatan akidah di era
kontemporer.

12465



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f ” ¢
N\

METODE PENELITIAN
Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research). Pendekatan ini digunakan karena objek kajian berupa teks tafsir klasik yang dianalisis
secara mendalam melalui sumber-sumber tertulis. Dalam penelitian kepustakaan, peneliti tidak
melakukan pengumpulan data lapangan, tetapi menelaah dan menginterpretasikan literatur yang
relevan untuk menemukan makna konseptual yang terkandung di dalamnya.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tafsir tematik
(maudhu’i), yakni metode yang menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan satu
tematertentu, dalam hal ini adalah tauhid, kemudian dikaji secara komprehensif dengan
memperhatikan konteks dan penafsiran Ibnu Katsir. Pendekatan ini dipilih karena mampu
memberikan gambaran yang menyeluruh tentang bagaimana konsep tauhid dijelaskan secara
integral dalam Al-Qur’an dan dipahami oleh mufassir klasik.

Sumber Data
Sumber data penelitian ini terbagi menjadi dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder.
1. Sumber Data Primer

Data primer dalam penelitian ini adalah karya tafsir monumental Ibnu Katsir, yaitu Tafsir Al-
Qur’an al-Azhim, cetakan Dar Tayyibah, Riyadh, tahun 1999, yang menjadi rujukan utama
dalam menelusuri ayat-ayat yang menjelaskan tentang konsep ketauhidan.

2. Sumber Data Sekunder

Sumber sekunder terdiri atas berbagai literatur pendukung, seperti buku-buku ilmu tafsir, ulumul
Qur’an, akidah Islam, serta penelitian ilmiah sebelumnya yang berkaitan dengan tema tauhid dan
metodologi tafsir Ibnu Katsir. Beberapa di antaranya adalah karya Manna’ al-Qaththan Mabahith
f1 ‘Uliim al-Qur’an, Muhammad Husain al-Dzahabi At-Tafsir wa al-Mufassirtn, serta Shalih bin
Fauzan al-Fauzan Syarh Kitab at-Tauhid.

Teknik Pengumpulan Data

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui proses dokumentasi, yaitu pengumpulan data
tertulis yang berasal dari kitab tafsir, buku-buku ilmiah, dan sumber digital akademik yang relevan.
Data yang diperoleh kemudian diklasifikasikan sesuai dengan kategori ayat-ayat tauhid (Rububiyabh,
Uluhiyah, dan Asma wa Shifat) berdasarkan penafsiran Ibnu Katsir.

Teknik Analisis Data

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis),
yaitu teknik untuk memahami makna yang terkandung dalam teks secara mendalam dan sistematis.
Proses analisis dilakukan dengan langkah-langkah berikut:

1. Menyeleksi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan konsep tauhid.
2. Mengutip dan menelaah penafsiran Ibnu Katsir terhadap ayat-ayat tersebut.

3. Mengelompokkan hasil penafsiran ke dalam kategori Tauhid Rububiyah, Uluhiyah, dan Asma
wa Shifat.

12466



u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ * ¢

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( .
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

4. Menganalisis makna ketauhidan berdasarkan konteks penafsiran dan implikasinya terhadap
penguatan akidah.

5. Menyimpulkan hasil kajian dalam bentuk deskriptif analitis.Pendekatan ini memungkinkan
peneliti untuk tidak hanya memahami teks secara literal, tetapi juga menggali makna teologis
dan moral yang terkandung dalam tafsir Ibnu Katsir, sehingga menghasilkan pemahaman yang
utuh tentang makna ketauhidan dalam perspektif Al-Qur’an.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Tauhid dalam Perspektif Ibnu Katsir

Tauhid merupakan inti dari seluruh ajaran Islam dan fondasi utama keimanan. Secara
etimologis, kata tauhid berasal dari yang berarti mengesakan atau menjadikan satu. Sedangkan
secara terminologis, tauhid bermakna mengesakan Allah dalam segala aspek ketuhanan-Nya, baik
dalam penciptaan, pengaturan, maupun ibadah. Ibnu Katsir menegaskan bahwa inti risalah para nabi
yang disebutkan dalam Al-Qur’an tidak lain adalah untuk menegakkan tauhid dan menolak segala
bentuk kesyirikan. Dalam pandangan beliau, seluruh ajaran Islam berporos pada kalimat
tauhid & Jl.all J sebagai deklarasi keesaan Tuhan yang tidak sekadar diucapkan secara lisan, tetapi
harus dipahami secara mendalam dan diamalkan dalam seluruh aspek kehidupan (Al-Raghib al-
Ashfahani, 1992).

Ketika menafsirkan firman Allah dalam surah Al-Anbiya’ ayat 25,
OsNes G ) a) Y A adl) s ) Okt e Gl (e 5T ey

“Dan Kami tidak mengutus seorang rasul pun sebelum engkau (Muhammad), melainkan Kami
wahyukan kepadanya: ‘Bahwasanya tidak ada Tuhan yang berhak disembah selain Aku, maka
sembahlah Aku.’”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa seluruh nabi membawa misi yang sama, yaitu menyeru
manusia kepada penyembahan hanya kepada Allah semata dan meninggalkan segala bentuk
peribadatan kepada selain-Nya. Menurutnya, ayat ini menegaskan bahwa dakwah tauhid merupakan
prinsip universal yang mengikat seluruh risalah kenabian sejak Nabi Adam hingga Nabi Muhammad
% (Ibnu Katsir,1999)

Dalam penjelasannya terhadap ayat ini, Ibnu Katsir menunjukkan bahwa tauhid tidak hanya
merupakan doktrin keimanan, tetapi juga sistem kehidupan yang menuntun manusia untuk
menegakkan keadilan dan keseimbangan. Ketika manusia menyadari bahwa hanya Allah yang
berhak disembah, maka segala bentuk penindasan dan pengkultusan terhadap sesama makhluk akan
lenyap. Tauhid dalam pandangan Ibnu Katsir melahirkan kebebasan spiritual karena meniadakan
segala bentuk penghambaan kepada selain Allah(Manna‘ al-Qaththan, 2000).

Lebih lanjut, dalam tafsirnya terhadap surah Al-Baqarah ayat 21-22, Allah berfirman:
Gm 05915 30y alald) 3 aio oY) a0 Jas gl ¥V (385 280l AR08 (G Gl 28018 2ol 05 138620 ) 1
YY O3S 215 100aH 4 ) 5head S ST ) ¢ el e 4y 7 5306 2l Ll

“Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-orang
sebelum kamu agar kamu bertakwa. Dialah yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu,
langit sebagai atap, dan menurunkan air dari langit, lalu dengan air itu Dia menghasilkan

12467



u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ * ¢

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( .
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

buah-buahan sebagai rezeki untukmu. Karena itu, janganlah kamu menjadikan sekutu-sekutu
bagi Allah, padahal kamu mengetahui.”

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir menegaskan bahwa seruan untuk beribadah kepada
Allah didasarkan pada bukti-bukti kekuasaan-Nya dalam penciptaan dan pengaturan alam semesta.
Beliau menyebutkan bahwa Allah menegakkan dalil rasional melalui fenomena alam agar manusia
mengenal-Nya sebagai satu-satunya Tuhan yang berhak disembah. Dengan kata lain, tauhid dalam
pandangan Ibnu Katsir memiliki dasar epistemologis yang kuat: manusia diarahkan untuk berfikir,
mengamati, lalu menyimpulkan bahwa seluruh sistem alam tunduk kepada kehendak satu Zat yang
Maha Kuasa.

Bagi Ibnu Katsir, tauhid tidak hanya terbatas pada pengakuan bahwa Allah adalah Pencipta
(Rububiyah), tetapi juga mencakup pengesaan Allah dalam ibadah (Uluhiyah) dan dalam nama serta
sifat-Nya (Asma’ wa Shifat). Meskipun beliau tidak menggunakan istilah pembagian tauhid seperti
ulama mutaakhirin, namun dalam penafsirannya secara substansial pembagian itu sudah ada. Ketika
membahas ayat-ayat tentang penciptaan, beliau menegaskan kekuasaan Allah dalam Rububiyah;
ketika membahas ayat-ayat ibadah, beliau menegaskan keesaan dalam Uluhiyah; dan ketika
membahas sifat-sifat Allah, beliau menempuh pendekatan salaf yang menetapkan tanpa
penyerupaan (tasybih) dan tanpa penolakan (ta’thil).

Pandangan Ibnu Katsir tentang tauhid juga menunjukkan keseimbangan antara dalil naqli
(wahyu) dan dalil ‘aqli (rasional). Dalam menafsirkan ayat-ayat yang berhubungan dengan keesaan
Allah, ia tidak hanya mengutip riwayat sahabat dan tabi’in, tetapi juga menggunakan argumentasi
logis yang sederhana agar mudah dipahami masyarakat luas. Beliau menegaskan bahwa pengakuan
terhadap keesaan Allah harus tampak dalam keyakinan, perkataan, dan perbuatan. Tauhid bukan
sekadar konsep teologis, tetapi fondasi moral dan sosial umat Islam.

Relevansi pemikiran Ibnu Katsir tentang tauhid tetap terasa hingga masa kini. Di tengah krisis
spiritual modern, di mana manusia sering mengagungkan materi, jabatan, dan kekuasaan,
pandangan Ibnu Katsir menjadi pengingat bahwa segala bentuk penghambaan selain kepada Allah
adalah penyimpangan dari prinsip tauhid. Konsep tauhid yang ia jelaskan mendorong manusia untuk
hidup dengan kesadaran ilahi, membebaskan diri dari ketergantungan palsu, dan menumbuhkan
nilai-nilai keikhlasan, keadilan, serta tanggung jawab dalam kehidupan sosial.

Tauhid Rububiyah dalam Tafsir Ibnu Katsir

Dalam pandangan Ibnu Katsir, Tauhid Rububiyah adalah fondasi pertama dari keimanan
kepada Allah. Istilah Rububiyah berasal dari kata “, <" (rabb) yang berarti Tuhan, Pencipta,
Pengatur, dan Pemelihara. Dengan demikian, Tauhid Rububiyah bermakna mengesakan Allah
dalam segala perbuatan-Nya bahwa hanya Dia yang menciptakan, memberi rezeki, menghidupkan,
mematikan, dan mengatur seluruh alam semesta. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa pengakuan
terhadap keesaan Allah dalam Rububiyah merupakan kebenaran fitri yang tertanam dalam diri setiap
manusia. Bahkan kaum musyrikin Arab pada masa Nabi pun mengakui bahwa Allah adalah
Pencipta, hanya saja mereka menyeleweng dalam penghambaan dengan menyembah selain-Nya
(Ibnu Katsir,1999)

Ketika menafsirkan firman Allah dalam surah Az-Zumar ayat 62, beliau menyebutkan:

i FTTY ' 2 /.wi;l,,aﬂ
U85 o8 (B e 585703 JR (5la 4

12468



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ ., K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

“Allah-lah yang menciptakan segala sesuatu, dan Dia Maha Pemelihara atas segala sesuatu.”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan dalil paling jelas tentang Rububiyah
Allah yang mutlak. Menurutnya, tidak ada satu makhluk pun yang dapat mengklaim kuasa
menciptakan atau mengatur selain Allah. Ia menegaskan bahwa seluruh ciptaan di langit dan bumi
adalah bukti nyata kekuasaan Allah yang mengatur kehidupan dengan ketentuan-Nya. Dalam
penjelasan ini, Ibnu Katsir juga menolak pemikiran golongan yang menganggap adanya kekuatan
selain Allah yang ikut menentukan takdir. Ia menegaskan bahwa kekuasaan, rezeki, dan kehidupan
semuanya berada di bawah kehendak tunggal Allah.

Dalam tafsirnya terhadap surah Al-Mulk ayat 2, Ibnu Katsir menulis:
sasall 5y all 5h 5% Se ral &0 &5t 6 el e sall GIS ool

“Yang menciptakan mati dan hidup, untuk menguji kamu, siapa di antara kamu yang lebih baik
amalnya. Dan Dia Maha Perkasa lagi Maha Pengampun.”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa penciptaan kehidupan dan kematian merupakan bukti nyata
Rububiyah Allah. Hanya Allah yang mampu menciptakan sesuatu dari tiada menjadi ada, dan dari
ada menjadi tiada. Menurut beliau, ujian hidup dan mati adalah manifestasi kehendak Allah untuk
menampakkan keikhlasan manusia dalam beramal. Dengan begitu, konsep Rububiyah tidak hanya
berkaitan dengan penciptaan semesta secara kosmik, tetapi juga menyentuh aspek eksistensial
manusia: hidup sebagai hamba yang diuji dan diarahkan untuk mengenal Penciptanya(Adz-Dzahabi,
2003).

Ayat lain yang dijadikan dasar penting dalam menjelaskan Rububiyah adalah surah Al-A‘raf
ayat 54, di mana Allah berfirman:

Sradlly ualnlls Gtin Adlhag ST I o il e (5500 5 01 2B b G d T sl 3l o201 1 255 0y

Suaadall &1y AT @15 T GlalT A Wil e ini (a)f;iﬁj
“Sesungguhnya Tuhanmu ialah Allah yang telah menciptakan langit dan bumi dalam enam
masa, lalu Dia bersemayam di atas ‘Arsy. Dia menutupkan malam kepada siang yang
mengikutinya dengan cepat, dan (diciptakan-Nya pula) matahari, bulan, dan bintang-bintang

tunduk kepada perintah-Nya. Ingatlah, menciptakan dan memerintah hanyalah hak Allah.
Maha Suci Allah, Tuhan semesta alam.”

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa penyebutan proses penciptaan
langit dan bumi serta pengaturan siang dan malam menunjukkan kesempurnaan Rububiyah Allah.
Frasa 3313 GIali 41 yi» menegaskan bahwa penciptaan (al-khalq) dan pengaturan (al-amr) adalah
dua aspek kekuasaan Allah yang tidak dapat dipisahkan. Tidak ada makhluk yang memiliki
kemampuan mencipta atau mengatur tanpa izin-Nya. Dengan demikian, seluruh sistem alam adalah
bukti bahwa Allah-lah satu-satunya Rabb yang layak disembah dan ditaati.

Ibnu Katsir sering menghubungkan penjelasan tentang Rububiyah dengan kesadaran moral
dan sosial. Baginya, ketika manusia memahami bahwa rezeki, hidup, dan kematian berasal dari
Allah, maka ia akan terhindar dari sifat sombong, tamak, dan merasa berkuasa atas nasib orang lain.
Dalam tafsirnya terhadap berbagai ayat tentang rezeki, Ibnu Katsir menegaskan bahwa Allah-lah
yang membagikan rezeki kepada siapa pun yang Dia kehendaki, sebagaimana disebut dalam surah
Al-‘Ankabiit ayat 17:

12469



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f ” ¢
N\

GOV ) N AT B a8 & ALG Y A () 5h B G siad Gedll &) TRE) G elA5 5 BT 05 Bhe (s Wl
B P P eI
“Sesungguhnya apa yang kamu sembah selain Allah itu tidak mampu memberikan rezeki

kepadamu, maka mintalah rezeki itu di sisi Allah, sembahlah Dia dan bersyukurlah kepada-
Nya. Hanya kepada-Nya kamu akan dikembalikan.”

Ibnu Katsir menegaskan bahwa ayat ini adalah bukti nyata bahwa rezeki dan kehidupan
manusia sepenuhnya berada di bawah kekuasaan Allah. Menurutnya, ayat ini menolak semua
keyakinan yang menganggap ada makhluk yang bisa memberi manfaat atau mudarat tanpa izin-
Nya. Dengan demikian, pengakuan terhadap Rububiyah Allah menumbuhkan keyakinan yang
teguh, rasa syukur, dan sikap tawakal yang benar.

Secara keseluruhan, konsep Tauhid Rububiyah dalam tafsir Ibnu Katsir menggambarkan
keterpaduan antara keimanan dan akal sehat. Ia menafsirkan ayat-ayat Rububiyah dengan
pendekatan yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan penjelasan para sahabat, serta disertai
argumentasi logis yang memperkuat maknanya. Menurut beliau, pengakuan bahwa Allah adalah
Pencipta dan Pengatur alam harus diiringi kesadaran bahwa hanya Allah pula yang berhak
disembah. Inilah keterkaitan yang ia sebut sebagai hubungan antara Rububiyah dan Uluhiyah: siapa
yang mengakui Allah sebagai Rabb, maka wajib mengesakan-Nya dalam ibadah.

Pemahaman ini menunjukkan bahwa tafsir Ibnu Katsir tidak berhenti pada dimensi teoretis
tauhid, tetapi juga menekankan aspek praktisnya. Seorang mukmin yang benar-benar memahami
Rububiyah Allah akan memiliki pandangan hidup yang lurus: tidak bergantung pada makhluk, tidak
takut kepada selain Allah, dan tidak menyandarkan rezekinya kepada kekuatan selain-Nya. Dari
sinilah lahir pribadi yang ikhlas, bertawakal, dan bersyukur dalam segala keadaan.

Tauhid Uluhiyah dalam Tafsir Ibnu Katsir

Setelah menjelaskan makna Rububiyah, Ibnu Katsir menegaskan bahwa kesempurnaan
tauhid tidak akan tercapai tanpa Tauhid Uluhiyah. Jika Rububiyah menegaskan bahwa Allah adalah
satu-satunya Pencipta dan Pengatur alam, maka Uluhiyah menegaskan bahwa hanya Allah yang
berhak disembah dan ditaati. Menurut Ibnu Katsir, pengakuan terhadap Allah sebagai Rabb tidak
cukup apabila tidak disertai pengesaan dalam ibadah. Kaum musyrikin Quraisy mengakui bahwa
Allah adalah Pencipta, namun mereka tetap menyembah berhala dan inilah bentuk penyimpangan
terhadap Uluhiyah Allah.

Salah satu ayat yang dijadikan dasar utama oleh Ibnu Katsir dalam menjelaskan makna
Tauhid Uluhiyah adalah firman Allah dalam Surah Al-Fatihah ayat 5:

“Hanya kepada Engkaulah kami menyembah dan hanya kepada Engkaulah kami mohon
pertolongan.”™

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini adalah inti dari seluruh ajaran tauhid. Kalimat
“X3 &) ” menunjukkan pengesaan Allah dalam ibadah, sedangkan “(aiid d3)5” menunjukkan
ketergantungan total hanya kepada Allah dalam segala urusan. Menurut beliau, ayat ini mengandung
dua pilar tauhid: penghambaan (ubudiyah) dan tawakal. Tidak ada ibadah yang sah kecuali jika
ditujukan semata-mata kepada Allah, dan tidak ada pertolongan sejati kecuali dari-Nya.

12470



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f ” ¢
N\

Ibnu Katsir juga menegaskan makna serupa ketika menafsirkan firman Allah dalam Surah
Al-Baqarah ayat 21-22:

Gm 5015 8l £ L3 L 58 G391 880 O s3l) YV (385 0T 208 (e G815 &GS 2ol K05 1521 () L
VY G3alad a5 100 4 1 38a5 Y8 ST 8 ) o hall e 4y 7 DAL e cLaL)

“Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-orang
sebelum kamu agar kamu bertakwa. Dialah yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu,
dan langit sebagai atap, dan menurunkan air dari langit lalu dengan air itu Dia mengeluarkan
buah-buahan sebagai rezeki untukmu. Karena itu janganlah kamu mengadakan sekutu-sekutu
bagi Allah, padahal kamu mengetahui.”

Ibnu Katsir menafsirkan bahwa perintah untuk beribadah dalam ayat ini adalah konsekuensi
logis dari pengakuan bahwa Allah adalah Pencipta. Barang siapa mengakui Allah sebagai Pencipta,
maka wajib baginya mengesakan Allah dalam ibadah dan tidak menyekutukan-Nya- Beliau
menambahkan, ayat ini merupakan seruan universal pertama dalam Al-Qur’an yang mengandung
dasar Tauhid Uluhiyah, karena ditujukan kepada seluruh manusia tanpa kecuali (M. Quraish Shihab,
2001).

Dalam pandangan Ibnu Katsir, bentuk penyimpangan terhadap Tauhid Uluhiyah tidak hanya
berupa penyembahan berhala, tetapi juga segala bentuk penghambaan selain kepada Allah, seperti
meminta pertolongan kepada makhluk yang diyakini memiliki kekuatan gaib, mempercayai benda-
benda keramat, atau meyakini adanya perantara yang wajib disembah agar doa sampai kepada Allah.
Beliau mengutip firman Allah dalam Surah Az-Zumar ayat 3 sebagai peringatan keras:

OREL] 438 2 L ¢, 2 AKag i &) 240 40 I G308 V) 2h s e 2051 030 (e 150800 Gl 5 bl 5 o

D H58 08 b Gagsa Y )%

“Ingatlah, hanya milik Allah agama yang murni. Dan orang-orang yang mengambil pelindung

selain Dia berkata, ‘Kami tidak menyembah mereka melainkan agar mereka mendekatkan kami

kepada Allah dengan sedekat-dekatnya.’” Sungguh, Allah akan memutuskan di antara mereka

tentang apa yang mereka perselisihkan. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada
orang yang pendusta dan sangat kafir.”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini membantah alasan kaum musyrikin yang
menganggap penyembahan terhadap perantara dapat mendekatkan diri kepada Allah. Beliau
menegaskan bahwa agama yang benar hanyalah yang bersih dari segala bentuk perantara dalam
ibadah, karena semua perbuatan ibadah harus langsung ditujukan kepada Allah. Inilah makna ikhlas
yang sejati membersihkan niat dari segala sesuatu selain Allah.

Selain itu, dalam menafsirkan Surah Al-Ikhlas ayat 1-4, Ibnu Katsir menguatkan hakikat
Uluhiyah Allah:

@ AT 138 4 & als () N30 s 30 21 () Ml i () Sal i b 0
“Katakanlah: Dialah Allah, Yang Maha Esa. Allah tempat bergantung segala sesuatu. Dia
tidak beranak dan tidak diperanakkan, dan tidak ada sesuatu pun yang setara dengan-Nya.”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa surah ini merupakan pernyataan paling sempurna tentang
Tauhid Uluhiyah dan Asma wa Shifat. MenurutnyEa, ayat ini menolak seluruh bentuk tasybih
(penyerupaan) dan syirik (penyekutuan). Kalimat * 32 & > menegaskan bahwa Allah Esa dalam

12471



u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ * ¢

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( .
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

2 P

A

dzat, sifat, dan perbuatan-Nya, sementara kalimat “ 3al 138 4 (55 a5 ” menolak segala bentuk
kesetaraan dengan makhluk. Dengan demikian, Allah adalah satu-satunya yang berhak menerima
segala bentuk ibadah dan penghambaan (Al-Alusi, 2000).

Dalam tafsirnya, Ibnu Katsir juga menekankan bahwa ibadah dalam makna Uluhiyah tidak
hanya sebatas ritual seperti salat dan puasa, melainkan juga mencakup seluruh bentuk ketaatan
kepada Allah. Setiap amal yang diniatkan untuk mencari ridha Allah termasuk dalam ibadah. Oleh
karena itu, makna Uluhiyah memiliki implikasi langsung terhadap perilaku seorang mukmin. Orang
yang memahami Uluhiyah dengan benar akan berusaha menata niat, memperbaiki akhlak, serta
menjauhkan diri dari segala bentuk kemunafikan dan riya (Muhammad Abduh, 1981).

Dari sini tampak bahwa tafsir Ibnu Katsir menempatkan Tauhid Uluhiyah sebagai jantung
kehidupan spiritual seorang muslim. Beliau tidak hanya menafsirkan ayat secara teologis, tetapi juga
mendidik pembacanya agar memahami bahwa seluruh aktivitas hidup harus berorientasi kepada
Allah. Dalam setiap penjelasannya, Ibnu Katsir menghubungkan antara ketauhidan dan moralitas
bahwa keikhlasan dalam ibadah akan melahirkan kejujuran, kesabaran, dan kesederhanaan (Ibnu
Katsir). Dengan demikian, Tauhid Uluhiyah bukan sekadar doktrin, tetapi prinsip yang membentuk
karakter dan perilaku hamba yang benar-benar mengabdi kepada Tuhannya.

Tauhid Asma wa Shifat dalam Tafsir Ibnu Katsir

Dalam pandangan Ibnu Katsir, Tauhid Asma wa Shifat merupakan kesempurnaan dari dua
bentuk tauhid sebelumnya Rububiyah dan Uluhiyah. Ia menjelaskan bahwa makna Tauhid Asma
wa Shifat adalah mengesakan Allah dalam segala nama dan sifat-Nya, sebagaimana yang telah Dia
tetapkan untuk diri-Nya dalam Al-Qur’an dan sebagaimana yang dijelaskan oleh Rasulullah dalam
hadis-hadis sahih, tanpa melakukan tahrif (mengubah makna), ta‘thil (menolak sifat), takyif
(membayangkan bentuknya), atau tasybih (menyerupakan Allah dengan makhluk). Dengan prinsip
ini, Ibnu Katsir mengikuti manhaj salaf, yaitu menetapkan nama dan sifat Allah sebagaimana adanya
tanpa menyelewengkan maknanya.

Salah satu ayat utama yang dijadikan dasar oleh Ibnu Katsir adalah Surah Asy-Syura ayat
11, di mana Allah berfirman:

“Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah Yang Maha Mendengar lagi
Maha Melihat.”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan dasar utama dalam memahami Asma
dan Sifat Allah. Frasa “cum j\LAS & menolak segala bentuk penyerupaan Allah dengan makhluk,
sementara frasa * uadl &) 345”7 menegaskan bahwa Allah tetap memiliki sifat mendengar dan
melihat yang sesuai dengan keagungan-Nya?!. Menurut Ibnu Katsir, ayat ini mengandung
keseimbangan antara penolakan tasybih dan penetapan sifat; ia tidak menolak sifat sebagaimana
dilakukan oleh kelompok Jahmiyyah, dan tidak menyerupakan Allah dengan makhluk sebagaimana
kelompok Musyabbihah (Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, 2002).

Dalam menafsirkan Surah Al-A‘raf ayat 180, Ibnu Katsir menguatkan bahwa Allah memiliki
nama-nama terbaik (al-asma’ al-husna) yang menunjukkan kesempurnaan-Nya:

de s I S e s F I SRS SRR 1 UL ST Lo s % s7.0 &3 % .
(D Oslans 1538t (35800 el 53 630 6l 15205 Ty 83830 ) el i

12472



u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ * ¢

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( .
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

“Dan Allah memiliki nama-nama yang indah, maka berdoalah kepada-Nya dengan menyebut
nama-nama itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam
nama-nama-Nya. Nanti mereka akan mendapat balasan atas apa yang telah mereka kerjakan.”

Ibnu Katsir menafsirkan bahwa ayat ini memerintahkan umat Islam untuk mengenal Allah
melalui nama-nama-Nya yang indah dan memuji-Nya sesuai dengan makna yang terkandung di
dalamnya. Beliau menegaskan bahwa setiap nama Allah mengandung sifat kesempurnaan, dan tidak
boleh ditafsirkan secara sembarangan tanpa dasar dari wahyu. Menurutnya, makna
“adald o SE N merujuk pada orang-orang yang menyimpangkan makna nama-nama Allah,
baik dengan menolaknya, mengubah maknanya, atau menyamakannya dengan makhluk.

Sebagai contoh, ketika menafsirkan nama Allah “Ar-Rahman” dan “Ar-Rahim” dalam Surah
Al-Fatihah, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa kedua nama ini menunjukkan kasih sayang Allah yang
luas. Ia berkata bahwa Ar-Rahman berarti Allah yang memiliki kasih sayang yang meliputi seluruh
makhluk di dunia, sedangkan Ar-Rahim adalah kasih sayang-Nya yang khusus diberikan kepada
orang-orang beriman di akhirat (Ibnu Katsir). Penafsiran ini memperlihatkan keseimbangan
pemahaman antara makna bahasa dan makna teologis, tanpa mengubah makna zahir ayat.

Ibnu Katsir juga membahas sifat istiwa’ Allah di atas ‘Arsy sebagaimana disebut dalam
Surah Thaha ayat 5:

3 Al e
“(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pengasih, yang bersemayam di atas ‘Arsy.”

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir menyebutkan bahwa istiwa’ adalah sifat yang Allah
tetapkan bagi diri-Nya tanpa perlu dijelaskan bentuk atau caranya®*. Menurutnya, Allah beristiwa’
di atas ‘Arsy dengan cara yang sesuai dengan keagungan dan kemuliaan-Nya, bukan seperti
makhluk. Beliau menolak penafsiran kelompok Jahmiyyah dan Mu‘tazilah yang menakwilkan
istiwa’ sebagai istawla (menguasai), karena tidak ada dalil syar‘i yang mendukung penafsiran
tersebut. Pendekatan Ibnu Katsir ini menunjukkan keistigamahan beliau dalam mengikuti manhaj
salaf yang moderat menetapkan tanpa menyerupakan, dan mengimani tanpa membayangkan
bentuknya.

Selain itu, Ibnu Katsir menekankan pentingnya mengenal Allah melalui nama dan sifatNya
sebagai bagian dari penguatan akidah. Dalam pandangannya, seseorang tidak akan mencapai puncak
keimanan kecuali jika ia mengenal Tuhannya dengan benar. Oleh sebab itu, beliau sering
mengaitkan penjelasan Asma dan Sifat dengan pembinaan akhlak. Misalnya, ketika menafsirkan
sifat Al-Alim (Maha Mengetahui), Ibnu Katsir menegaskan bahwa kesadaran bahwa Allah Maha
Mengetahui segala sesuatu akan membuat manusia berhati-hati dalam perkataan dan perbuatan.

Lebih jauh lagi, pemahaman terhadap Tauhid Asma wa Shifat menurut Ibnu Katsir bukan
hanya bersifat konseptual, tetapi juga bersifat spiritual dan moral. Seorang hamba yang mengenal
Allah dengan nama-nama-Nya akan meneladani sifat-sifat itu dalam kehidupan sehari-hari.
Misalnya, memahami Allah sebagai Ar-Rahman akan menumbuhkan kasih sayang kepada sesama;
mengenal Allah sebagai Al-‘Adl (Maha Adil) akan mendorong seseorang untuk berlaku adil; dan
mengenal Allah sebagai Al-Ghafur (Maha Pengampun) akan membuat seseorang gemar memaafkan
(Shalih bin Fauzan al-Fauzan, 2004). Dengan demikian, tafsir Ibnu Katsir tidak hanya memuat
pemahaman teologis, tetapi juga mengandung pendidikan akhlak yang mendalam.

12473



u
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ * ¢

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( .
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Secara keseluruhan, Tauhid Asma wa Shifat dalam tafsir Ibnu Katsir menggambarkan
keseimbangan antara pengagungan dan pemahaman rasional terhadap Allah. Beliau menegakkan
prinsip bahwa sifat-sifat Allah harus diterima sebagaimana adanya, selama tidak ada dalil yang
menolak atau mengubah maknanya (Muhammad Abduh, 1981). Pendekatan ini menjadikan
tafsirnya kokoh dari sisi aqidah dan relevan untuk pembinaan iman umat Islam hingga saat ini.
Dengan mengenal Allah melalui nama dan sifat-Nya, manusia akan semakin tunduk, cinta, dan takut
kepada-Nya — tiga pilar utama dalam hubungan hamba dengan Tuhannya.

KESIMPULAN

Konsep tauhid dalam pandangan Ibnu Katsir merupakan fondasi utama dari seluruh
bangunan akidah Islam. Melalui tafsirnya yang monumental, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Ibnu
Katsir menunjukkan bahwa seluruh ajaran Al-Qur’an berporos pada pengesaan Allah dalam segala
aspek kehidupan manusia. Tauhid tidak hanya dipahami secara teologis sebagai pengakuan terhadap
keesaan Allah, tetapi juga secara praktis sebagai pedoman moral, sosial, dan spiritual.

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat seperti Al-Anbiya’ (21):25 dan Al-Baqarah (2):21—
22, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa seruan untuk beribadah kepada Allah didasarkan pada dalil-dalil
rasional dan empiris yang dapat diamati oleh manusia. la menegaskan bahwa tauhid adalah prinsip
universal risalah para nabi, yang mengajarkan bahwa tidak ada Tuhan yang berhak disembah selain
Allah. Dengan demikian, tauhid tidak hanya menolak penyembahan terhadap berhala atau makhluk,
tetapi juga segala bentuk ketergantungan kepada kekuatan selain Allah yang dapat menodai
kemurnian iman.

Ibnu Katsir juga menunjukkan keseimbangan antara dalil naqli dan dalil ‘aqli. Beliau
menafsirkan ayat-ayat tentang keesaan Allah dengan berlandaskan riwayat sahabat dan tabi’in,
namun tetap membuka ruang bagi penggunaan akal sehat dalam memahami tanda-tanda kekuasaan-
Nya di alam semesta. Hal ini menunjukkan bahwa menurut Ibnu Katsir, tauhid tidak bersifat
dogmatis, tetapi rasional dan universal, karena selaras dengan fitrah manusia yang selalu mencari
kebenaran tertinggi.

Lebih jauh, Ibnu Katsir memahami tauhid sebagai fondasi bagi lahirnya akhlak yang luhur
dan masyarakat yang adil. Seseorang yang benar-benar memahami makna La ilaha illa Allah akan
memiliki kesadaran bahwa hanya Allah yang layak ditakuti dan dicintai secara mutlak, sehingga ia
terbebas dari penghambaan kepada hawa nafsu, kekuasaan, atau harta. Dengan demikian, tauhid
melahirkan kebebasan spiritual dan tanggung jawab moral untuk menegakkan keadilan serta
menjauhi kemungkaran.

Pemikiran Ibnu Katsir tentang tauhid sangat relevan untuk konteks modern. Di tengah
kemerosotan spiritual dan materialisme yang semakin menguat, pandangan beliau mengingatkan
umat Islam untuk kembali pada makna sejati dari tauhid: mengesakan Allah dalam ibadah, niat, dan
perbuatan. Dengan menanamkan nilai-nilai tauhid sebagaimana dijelaskan Ibnu Katsir, manusia
akan menemukan keseimbangan antara iman, akal, dan moralitas dalam kehidupan pribadi maupun
sosial.

12474



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ ., K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn T
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

DAFTAR PUSTAKA

Adz-Dzahabi, At-Tafsir wa al-Mufassirun, (Kairo: Maktabah Wahbah, 2003).
Al-Alusi, Ruh al-Ma‘ani fi Tafsir al-Qur’an al-‘Adzim, Jilid 15, (Beirut: Dar Ihya’ al-Turats, 2000).
Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Jilid 16, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002).

Al-Raghib al-Ashfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1992). Ibnu Katsir,
Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Jilid 3, (Riyadh: Dar Thayyibah, 1999).

Ibnu Taimiyah, Majmi‘ al-Fatawa, Jilid 1, (Riyadh: Dar al-Wafa’, 2005).

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbabh, Jilid 1, (Jakarta: Lentera Hati, 2001).

Manna“ al-Qaththan, Mabahith 1 ‘Uliim al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, 2000).
Muhammad Abduh, Risalat at-Tauhid, (Kairo: Dar al-Manar, 1981).

Shalih bin Fauzan al-Fauzan, Syarh Kitab at-Tauhid, (Riyadh: Dar al-Imam Ahmad, 2004).
Wahbah az-Zuhaili, At-Tafsir al-Munir, Jilid 1, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1991).

12475



