
   

   

 

 

 

 

12463  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Makna Ketauhidan Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu Katsir 
 

The Meaning of Monotheism in the Tafsir of the Qur'an Al-Azim by Ibnu Katsir 
 

Muhammad Farhan Daulay1, Dzulhelmi Azman2, Ali Akbar3 
UIN Suska Riau 

Email: mhdfarhandaulay@gmail.com1, zulhelmiazmn14@gmail.com2, aliakbarusmanhpai@gmail.com3 

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 16-12-2025 

Revised    : 18-12-2025 

Accepted  : 20-12-2025 

Pulished   : 22-12-2025 

Abstract 

 
This study aims to examine the meaning of tauhid (the oneness of God) in Tafsir 

Al-Qur’an al-‘Azhim by Ibn Kathir, one of the most influential classical works in 

the Islamic exegetical tradition. Tawhid, as the core of Islamic creed (aqidah), 

serves as the fundamental basis for all aspects of Islamic teachings. Therefore, a 

correct understanding of this concept is essential. Ibn Kathir, a renowned exegete 

of the 8th century AH, is well known for his tafsir bil-ma’tsur methodology, 

interpreting the Qur’an through other Qur’anic verses, the Prophet’s hadiths, and 

the opinions of the Companions and the Followers (tabi‘in). Using a qualitative 

method with a thematic interpretation (tafsir maudhu‘i) approach, this study 

explores Qur’anic verses containing the concept of tawhid such as Surah Al-

Ikhlas, Al-Baqarah (2:163), and Az-Zumar (39:3)—and analyzes Ibn Kathir’s 

explanations of them. The findings reveal that Ibn Kathir emphasizes tawhid in 

three main dimensions: Tawhid al-Rububiyyah (Oneness of Lordship), Tawhid al-

Uluhiyyah (Oneness of Worship), and Tawhid al-Asma’ wa al-Sifat (Oneness of 

Names and Attributes), all of which are interconnected in affirming Allah’s 

absolute unity. This understanding has significant implications for strengthening 

a Muslim’s faith and moral character. Therefore, Ibn Kathir’s interpretation 

stands as an authoritative reference in preserving the purity of Islamic 

monotheism from theological deviations. 

 

Keywords: Tawhid, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim, Ibn Kathir 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna ketauhidan dalam Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim karya Ibnu 

Katsir sebagai salah satu tafsir klasik yang memiliki pengaruh besar dalam khazanah tafsir Islam. Tauhid 

sebagai inti akidah Islam merupakan fondasi utama bagi seluruh ajaran agama, sehingga pemahaman yang 

benar terhadap konsep ini menjadi hal yang sangat penting. Ibnu Katsir, sebagai mufassir abad ke-8 H, 

dikenal dengan pendekatan tafsir bil-ma’tsur yang menafsirkan Al-Qur’an berdasarkan ayat-ayat lain, hadis 

Nabi, serta pendapat sahabat dan tabi’in. Dengan metode penelitian kualitatif dan pendekatan tafsir tematik 

(maudhu’i), penelitian ini menelusuri ayat-ayat yang mengandung nilai ketauhidan, seperti Surah Al-Ikhlas, 

Al-Baqarah: 163, dan Az-Zumar: 3, kemudian menganalisis penafsiran Ibnu Katsir terhadap ayat-ayat 

tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Katsir menegaskan konsep tauhid dalam tiga aspek 

utama, yaitu Tauhid Rububiyah, Tauhid Uluhiyah, dan Tauhid Asma wa Shifat, yang ketiganya saling 

berkaitan dalam menegaskan keesaan Allah. Pemahaman ini juga memiliki implikasi penting terhadap 

pembentukan keimanan dan akhlak seorang Muslim. Dengan demikian, tafsir Ibnu Katsir menjadi rujukan 

otoritatif dalam memahami kemurnian ajaran tauhid yang murni dari penyimpangan akidah. 

 

Kata Kunci: Tauhid, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim, Ibnu Katsir 

 

PENDAHULUAN 

Tauhid merupakan fondasi utama dalam ajaran Islam dan menjadi inti dari seluruh bangunan 

keimanan seorang Muslim. Seluruh ajaran syariat, ibadah, dan akhlak bertumpu pada keesaan Allah 

mailto:mhdfarhandaulay@gmail.com
mailto:zulhelmiazmn14@gmail.com
mailto:aliakbarusmanhpai@gmail.com


   

   

 

 

 

 

12464  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

SWT yang menjadi ruh dari setiap perintah dan larangan. Tanpa pemahaman yang benar tentang 

tauhid, praktik keagamaan seseorang dapat kehilangan arah dan makna spiritualnya. Oleh sebab itu, 

pembahasan tentang tauhid selalu menjadi perhatian utama para ulama, terutama dalam disiplin 

ilmu tafsir yang berfungsi menjelaskan makna-makna Al-Qur’an secara mendalam. 

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam mengandung banyak ayat yang berbicara 

tentang keesaan Allah, baik dari segi penciptaan, pengaturan alam semesta, maupun hak Allah 

untuk disembah. Ayat-ayat tersebut tidak hanya menegaskan konsep ketuhanan secara teologis, 

tetapi juga berimplikasi pada pembentukan kepribadian dan akhlak seorang mukmin. Pemahaman 

terhadap ayat-ayat tauhid menuntun manusia untuk menyembah Allah semata, menjauhkan diri dari 

kemusyrikan, serta menumbuhkan kesadaran spiritual yang utuh dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam khazanah tafsir Islam, karya Tafsir Al-Qur’an al-Azhim yang disusun oleh Ibnu 

Katsir (w. 774 H) menempati posisi penting sebagai rujukan utama dalam memahami ayat-ayat Al-

Qur’an. Ibnu Katsir dikenal dengan metodologi tafsir bil-ma’tsur, yaitu menafsirkan ayat Al-Qur’an 

dengan ayat lain, hadis Nabi SAW, dan pendapat para sahabat serta tabi’in. Pendekatan ini 

menunjukkan orientasi Ibnu Katsir yang berupaya menjaga kemurnian makna Al-Qur’an dari 

penafsiran yang bersifat spekulatif dan berlebihan. Dengan cara ini, konsep tauhid yang disajikan 

dalam tafsirnya tidak hanya memiliki dasar tekstual yang kuat, tetapi juga menggambarkan 

kesinambungan pemikiran para ulama salaf dalam menjaga akidah Islam yang murni. 

Kajian terhadap makna ketauhidan dalam tafsir Ibnu Katsir menjadi relevan di tengah 

tantangan modern yang sering kali mengaburkan pemahaman umat terhadap konsep tauhid. 

Berbagai bentuk penyimpangan akidah seperti penyembahan terhadap selain Allah, pemujaan 

terhadap kekuatan gaib, dan praktik sinkretisme masih ditemukan dalam masyarakat Muslim. Oleh 

karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk menggali kembali makna tauhid yang murni 

sebagaimana dijelaskan oleh Ibnu Katsir melalui penafsirannya terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. 

Adapun fokus penelitian ini adalah untuk menjawab beberapa pertanyaan pokok, yaitu: 

1. Bagaimana konsep tauhid dijelaskan dalam Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim karya Ibnu Katsir? 

2. Apa metode yang digunakan Ibnu Katsir dalam menjelaskan ayat-ayat yang berkaitan dengan 

tauhid? 

3. Bagaimana relevansi pemahaman tauhid menurut Ibnu Katsir terhadap penguatan akidah umat 

Islam di era modern? 

4. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya 

khazanah keilmuan tafsir akidah, sekaligus menjadi pijakan bagi umat Islam dalam memperkuat 

pemahaman tauhid yang benar dan sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. 

KAJIAN PUSTAKA 

Pengertian Tafsir dan Ruang Lingkupnya 

Secara etimologis, kata tafsir berasal dari akar kata fassara yufassiru tafsiran yang berarti 

menjelaskan, menyingkap, atau menerangkan sesuatu yang samar menjadi jelas. Secara 

terminologis, tafsir diartikan sebagai ilmu yang membahas cara memahami makna-makna Al-

Qur’an sesuai dengan maksud Allah SWT sejauh kemampuan manusia. Menurut Manna’ al-

Qaththan, tafsir merupakan penjelasan terhadap makna-makna ayat Al-Qur’an, baik yang berkaitan 



   

   

 

 

 

 

12465  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

dengan hukum, akidah, kisah, maupun pelajaran moral yang terkandung di dalamnya. 

Dalam perkembangannya, para ulama membagi metode penafsiran menjadi dua kategori 

utama, yaitu tafsir bil-ma’tsur dan tafsir bil-ra’yi. Tafsir bil-ma’tsur adalah penafsiran Al-Qur’an 

berdasarkan riwayat yang sahih, baik dari Al-Qur’an, hadis Nabi, maupun atsar sahabat dan tabi’in. 

Sedangkan tafsir bil-ra’yi adalah penafsiran yang menggunakan ijtihad atau pendapat rasional 

dengan tetap berpegang pada kaidah syar’i dan bahasa Arab. 

Konsep Dasar Tauhid dalam Islam 

Tauhid secara bahasa berarti “mengesakan” atau “menjadikan satu.” Dalam konteks akidah 

Islam, tauhid bermakna meyakini bahwa hanya Allah SWT yang berhak disembah, tidak ada sekutu 

bagi-Nya, dan segala bentuk ibadah harus ditujukan hanya kepada-Nya. Para ulama membagi tauhid 

menjadi tiga aspek utama: 

1. Tauhid Rububiyah, yaitu mengesakan Allah dalam perbuatan-Nya, seperti mencipta, memberi 

rezeki, dan mengatur alam semesta.Tauhid Uluhiyah, yaitu mengesakan Allah dalam perbuatan 

hamba, yakni dalam ibadah, doa, dan penghambaan. 

2. Tauhid Asma wa Shifat, yaitu menetapkan nama-nama dan sifat-sifat Allah sebagaimana 

disebutkan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, tanpa melakukan tahrif (penyelewengan), ta’thil 

(penolakan), takyif (menentukan bentuk), maupun tasybih (penyerupaan). 

Konsep ini menjadi landasan bagi seluruh ajaran Islam. Setiap bentuk penyimpangan dari 

tauhid, seperti syirik atau pengkultusan terhadap selain Allah, dianggap sebagai bentuk pelanggaran 

terhadap akidah yang paling mendasar. 

Biografi Singkat dan Metodologi Tafsir Ibnu Katsir 

Nama lengkapnya adalah Abu al-Fida’ Isma‘il bin ‘Umar bin Katsir al-Qurasyi ad-Dimasyqi 

asy-Syafi‘i, lahir di Busra (Suriah) pada tahun 701 H dan wafat pada tahun 774 H. Ia merupakan 

ulama besar dalam bidang tafsir, hadis, dan sejarah, serta termasuk murid dari Syaikhul Islam Ibnu 

Taimiyyah. Karya monumentalnya, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim, dikenal luas sebagai tafsir yang 

menggunakan pendekatan bil-ma’tsur, yaitu menjelaskan ayat Al-Qur’an dengan ayat lain, hadis 

Nabi, serta penjelasan para sahabat dan tabi’in. 

Ibnu Katsir menekankan pentingnya memahami Al-Qur’an berdasarkan sumber-sumber 

yang otentik dan menolak penafsiran yang bersifat spekulatif atau terlalu filosofis. Hal ini 

menunjukkan komitmennya terhadap kemurnian akidah Islam dan keteguhan dalam menegakkan 

prinsip tauhid sebagaimana dipahami oleh generasi salaf. Dalam tafsirnya, ayat-ayat tentang tauhid 

sering kali diuraikan dengan mengutip dalil dari Al-Qur’an dan hadis, serta diperkuat dengan 

argumentasi rasional yang selaras dengan wahyu. 

Pendekatan tersebut menjadikan tafsir Ibnu Katsir sebagai salah satu sumber utama dalam 

memahami konsep ketauhidan yang murni dan seimbang antara nash dan rasio. Oleh karena itu, 

karya ini sangat relevan dijadikan objek kajian akademik dalam konteks penguatan akidah di era 

kontemporer. 

 

 



   

   

 

 

 

 

12466  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

METODE PENELITIAN 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 

research). Pendekatan ini digunakan karena objek kajian berupa teks tafsir klasik yang dianalisis 

secara mendalam melalui sumber-sumber tertulis. Dalam penelitian kepustakaan, peneliti tidak 

melakukan pengumpulan data lapangan, tetapi menelaah dan menginterpretasikan literatur yang 

relevan untuk menemukan makna konseptual yang terkandung di dalamnya. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tafsir tematik 

(maudhu’i), yakni metode yang menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan satu 

tematertentu, dalam hal ini adalah tauhid, kemudian dikaji secara komprehensif dengan 

memperhatikan konteks dan penafsiran Ibnu Katsir. Pendekatan ini dipilih karena mampu 

memberikan gambaran yang menyeluruh tentang bagaimana konsep tauhid dijelaskan secara 

integral dalam Al-Qur’an dan dipahami oleh mufassir klasik. 

Sumber Data 

Sumber data penelitian ini terbagi menjadi dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder. 

1. Sumber Data Primer 

Data primer dalam penelitian ini adalah karya tafsir monumental Ibnu Katsir, yaitu Tafsir Al-

Qur’an al-Azhim, cetakan Dār Ṭayyibah, Riyadh, tahun 1999, yang menjadi rujukan utama 

dalam menelusuri ayat-ayat yang menjelaskan tentang konsep ketauhidan. 

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber sekunder terdiri atas berbagai literatur pendukung, seperti buku-buku ilmu tafsir, ulumul 

Qur’an, akidah Islam, serta penelitian ilmiah sebelumnya yang berkaitan dengan tema tauhid dan 

metodologi tafsir Ibnu Katsir. Beberapa di antaranya adalah karya Manna’ al-Qaththan Mabāhith 

fī ‘Ulūm al-Qur’ān, Muhammad Husain al-Dzahabi At-Tafsīr wa al-Mufassirūn, serta Shalih bin 

Fauzan al-Fauzan Syarh Kitab at-Tauhid. 

Teknik Pengumpulan Data 

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui proses dokumentasi, yaitu pengumpulan data 

tertulis yang berasal dari kitab tafsir, buku-buku ilmiah, dan sumber digital akademik yang relevan. 

Data yang diperoleh kemudian diklasifikasikan sesuai dengan kategori ayat-ayat tauhid (Rububiyah, 

Uluhiyah, dan Asma wa Shifat) berdasarkan penafsiran Ibnu Katsir. 

Teknik Analisis Data 

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis), 

yaitu teknik untuk memahami makna yang terkandung dalam teks secara mendalam dan sistematis. 

Proses analisis dilakukan dengan langkah-langkah berikut: 

1. Menyeleksi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan konsep tauhid. 

2. Mengutip dan menelaah penafsiran Ibnu Katsir terhadap ayat-ayat tersebut. 

3. Mengelompokkan hasil penafsiran ke dalam kategori Tauhid Rububiyah, Uluhiyah, dan Asma 

wa Shifat. 



   

   

 

 

 

 

12467  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

4. Menganalisis makna ketauhidan berdasarkan konteks penafsiran dan implikasinya terhadap 

penguatan akidah. 

5. Menyimpulkan hasil kajian dalam bentuk deskriptif analitis.Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti untuk tidak hanya memahami teks secara literal, tetapi juga menggali makna teologis 

dan moral yang terkandung dalam tafsir Ibnu Katsir, sehingga menghasilkan pemahaman yang 

utuh tentang makna ketauhidan dalam perspektif Al-Qur’an. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Tauhid dalam Perspektif Ibnu Katsir 

Tauhid merupakan inti dari seluruh ajaran Islam dan fondasi utama keimanan. Secara 

etimologis, kata tauhid berasal dari yang berarti mengesakan atau menjadikan satu. Sedangkan 

secara terminologis, tauhid bermakna mengesakan Allah dalam segala aspek ketuhanan-Nya, baik 

dalam penciptaan, pengaturan, maupun ibadah. Ibnu Katsir menegaskan bahwa inti risalah para nabi 

yang disebutkan dalam Al-Qur’an tidak lain adalah untuk menegakkan tauhid dan menolak segala 

bentuk kesyirikan. Dalam pandangan beliau, seluruh ajaran Islam berporos pada kalimat 

tauhid َل ِإٰلَه ِإلَ الله sebagai deklarasi keesaan Tuhan yang tidak sekadar diucapkan secara lisan, tetapi 

harus dipahami secara mendalam dan diamalkan dalam seluruh aspek kehidupan (Al-Raghib al-

Ashfahani,1992). 

Ketika menafsirkan firman Allah dalam surah Al-Anbiyā’ ayat 25, 

سُولٍ إلََِّّ نوُحِي إِليَْهِ أنََّهُ لََّ إِلَهَ إلََِّّ أنََا فَاعْبدُوُنِ   وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قبَْلِكَ مِن رَّ

“Dan Kami tidak mengutus seorang rasul pun sebelum engkau (Muhammad), melainkan Kami 

wahyukan kepadanya: ‘Bahwasanya tidak ada Tuhan yang berhak disembah selain Aku, maka 

sembahlah Aku.’” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa seluruh nabi membawa misi yang sama, yaitu menyeru 

manusia kepada penyembahan hanya kepada Allah semata dan meninggalkan segala bentuk 

peribadatan kepada selain-Nya. Menurutnya, ayat ini menegaskan bahwa dakwah tauhid merupakan 

prinsip universal yang mengikat seluruh risalah kenabian sejak Nabi Adam hingga Nabi Muhammad 

 (Ibnu Katsir,1999) صلى الله عليه وسلم

Dalam penjelasannya terhadap ayat ini, Ibnu Katsir menunjukkan bahwa tauhid tidak hanya 

merupakan doktrin keimanan, tetapi juga sistem kehidupan yang menuntun manusia untuk 

menegakkan keadilan dan keseimbangan. Ketika manusia menyadari bahwa hanya Allah yang 

berhak disembah, maka segala bentuk penindasan dan pengkultusan terhadap sesama makhluk akan 

lenyap. Tauhid dalam pandangan Ibnu Katsir melahirkan kebebasan spiritual karena meniadakan 

segala bentuk penghambaan kepada selain Allah(Manna‘ al-Qaththan, 2000). 

Lebih lanjut, dalam tafsirnya terhadap surah Al-Baqarah ayat 21-22, Allah berfirman: 

ايَُّهَا النَّاسُ اعۡبدُوُۡا رَبَّكُمُ الَّذِىۡ خَلَقكَُمۡ وَالَّذِيۡنَ مِنۡ قبَۡلِكُمۡ لَعَلَّكُمۡ تتََّقوُۡنَ ۙ السَّمَاءَٓ بنَِاءًٓ  ٢١يٰٰۤ انَۡزَلَ مِنَ  الَّذِىۡ جَعَلَ لَـكُمُ الَّۡرَۡضَ فِرَاشًا وَّ وَّ

كُمۡ  انَۡـتمُۡ تعَۡلمَُوۡنَ السَّمَاءِٓ مَاءًٓ فَاخَۡرَجَ بِهٖ مِنَ الثَّمَرٰتِ رِزۡقًا لَـّ ِ انَۡداَداً وَّ  ٢٢  ۚ  فلَََ تجَۡعَلوُۡا لِِلّه

“Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-orang 

sebelum kamu agar kamu bertakwa. Dialah yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu, 

langit sebagai atap, dan menurunkan air dari langit, lalu dengan air itu Dia menghasilkan 



   

   

 

 

 

 

12468  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

buah-buahan sebagai rezeki untukmu. Karena itu, janganlah kamu menjadikan sekutu-sekutu 

bagi Allah, padahal kamu mengetahui.” 

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir menegaskan bahwa seruan untuk beribadah kepada 

Allah didasarkan pada bukti-bukti kekuasaan-Nya dalam penciptaan dan pengaturan alam semesta. 

Beliau menyebutkan bahwa Allah menegakkan dalil rasional melalui fenomena alam agar manusia 

mengenal-Nya sebagai satu-satunya Tuhan yang berhak disembah. Dengan kata lain, tauhid dalam 

pandangan Ibnu Katsir memiliki dasar epistemologis yang kuat: manusia diarahkan untuk berfikir, 

mengamati, lalu menyimpulkan bahwa seluruh sistem alam tunduk kepada kehendak satu Zat yang 

Maha Kuasa. 

Bagi Ibnu Katsir, tauhid tidak hanya terbatas pada pengakuan bahwa Allah adalah Pencipta 

(Rububiyah), tetapi juga mencakup pengesaan Allah dalam ibadah (Uluhiyah) dan dalam nama serta 

sifat-Nya (Asma’ wa Shifat). Meskipun beliau tidak menggunakan istilah pembagian tauhid seperti 

ulama mutaakhirin, namun dalam penafsirannya secara substansial pembagian itu sudah ada. Ketika 

membahas ayat-ayat tentang penciptaan, beliau menegaskan kekuasaan Allah dalam Rububiyah; 

ketika membahas ayat-ayat ibadah, beliau menegaskan keesaan dalam Uluhiyah; dan ketika 

membahas sifat-sifat Allah, beliau menempuh pendekatan salaf yang menetapkan tanpa 

penyerupaan (tasybih) dan tanpa penolakan (ta’thil). 

Pandangan Ibnu Katsir tentang tauhid juga menunjukkan keseimbangan antara dalil naqli 

(wahyu) dan dalil ‘aqli (rasional). Dalam menafsirkan ayat-ayat yang berhubungan dengan keesaan 

Allah, ia tidak hanya mengutip riwayat sahabat dan tabi’in, tetapi juga menggunakan argumentasi 

logis yang sederhana agar mudah dipahami masyarakat luas. Beliau menegaskan bahwa pengakuan 

terhadap keesaan Allah harus tampak dalam keyakinan, perkataan, dan perbuatan. Tauhid bukan 

sekadar konsep teologis, tetapi fondasi moral dan sosial umat Islam. 

Relevansi pemikiran Ibnu Katsir tentang tauhid tetap terasa hingga masa kini. Di tengah krisis 

spiritual modern, di mana manusia sering mengagungkan materi, jabatan, dan kekuasaan, 

pandangan Ibnu Katsir menjadi pengingat bahwa segala bentuk penghambaan selain kepada Allah 

adalah penyimpangan dari prinsip tauhid. Konsep tauhid yang ia jelaskan mendorong manusia untuk 

hidup dengan kesadaran ilahi, membebaskan diri dari ketergantungan palsu, dan menumbuhkan 

nilai-nilai keikhlasan, keadilan, serta tanggung jawab dalam kehidupan sosial. 

Tauhid Rububiyah dalam Tafsir Ibnu Katsir 

Dalam pandangan Ibnu Katsir, Tauhid Rububiyah adalah fondasi pertama dari keimanan 

kepada Allah. Istilah Rububiyah berasal dari kata “ب َر” (rabb) yang berarti Tuhan, Pencipta, 

Pengatur, dan Pemelihara. Dengan demikian, Tauhid Rububiyah bermakna mengesakan Allah 

dalam segala perbuatan-Nya bahwa hanya Dia yang menciptakan, memberi rezeki, menghidupkan, 

mematikan, dan mengatur seluruh alam semesta. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa pengakuan 

terhadap keesaan Allah dalam Rububiyah merupakan kebenaran fitri yang tertanam dalam diri setiap 

manusia. Bahkan kaum musyrikin Arab pada masa Nabi pun mengakui bahwa Allah adalah 

Pencipta, hanya saja mereka menyeleweng dalam penghambaan dengan menyembah selain-Nya 

(Ibnu Katsir,1999) 

Ketika menafsirkan firman Allah dalam surah Az-Zumar ayat 62, beliau menyebutkan: 

لِقُ كُل ِ شَىْءٍ ۖ وَهُوَ عَلىَٰ كُل ِ شَىْءٍ وَكِيل   ُ خَٰ   ٱلِلَّّ



   

   

 

 

 

 

12469  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

“Allah-lah yang menciptakan segala sesuatu, dan Dia Maha Pemelihara atas segala sesuatu.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan dalil paling jelas tentang Rububiyah 

Allah yang mutlak. Menurutnya, tidak ada satu makhluk pun yang dapat mengklaim kuasa 

menciptakan atau mengatur selain Allah. Ia menegaskan bahwa seluruh ciptaan di langit dan bumi 

adalah bukti nyata kekuasaan Allah yang mengatur kehidupan dengan ketentuan-Nya. Dalam 

penjelasan ini, Ibnu Katsir juga menolak pemikiran golongan yang menganggap adanya kekuatan 

selain Allah yang ikut menentukan takdir. Ia menegaskan bahwa kekuasaan, rezeki, dan kehidupan 

semuanya berada di bawah kehendak tunggal Allah. 

Dalam tafsirnya terhadap surah Al-Mulk ayat 2, Ibnu Katsir menulis: 

 ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيبَْلوَُكُمْ أيَُّكُمْ أحَْسَنُ عَمَلًَ   وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَففُورُ 

“Yang menciptakan mati dan hidup, untuk menguji kamu, siapa di antara kamu yang lebih baik 

amalnya. Dan Dia Maha Perkasa lagi Maha Pengampun.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa penciptaan kehidupan dan kematian merupakan bukti nyata 

Rububiyah Allah. Hanya Allah yang mampu menciptakan sesuatu dari tiada menjadi ada, dan dari 

ada menjadi tiada. Menurut beliau, ujian hidup dan mati adalah manifestasi kehendak Allah untuk 

menampakkan keikhlasan manusia dalam beramal. Dengan begitu, konsep Rububiyah tidak hanya 

berkaitan dengan penciptaan semesta secara kosmik, tetapi juga menyentuh aspek eksistensial 

manusia: hidup sebagai hamba yang diuji dan diarahkan untuk mengenal Penciptanya(Adz-Dzahabi, 

2003). 

Ayat lain yang dijadikan dasar penting dalam menjelaskan Rububiyah adalah surah Al-A‘rāf 

ayat 54, di mana Allah berfirman: 

تِ وَٱلْْرَْضَ فِي سِتَّةِ أيََّامٍ ثمَُّ ٱسْتوََىٰ عَلىَ ٱلْعَرْشِ يغُْشِي وَٰ ُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَٰ ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلبُهُُۥ حَثيِثاً وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقمََرَ   إنَِّ رَبَّكُمُ ٱلِلَّّ

رَاتٍٍۭ بِأمَْرِهِٓۦۗٓ ألَََّ لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱ لمَِينَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّ ُ رَبُّ ٱلْعَٰ  لْْمَْرُۗٓ تبََارَكَ ٱلِلَّّ

“Sesungguhnya Tuhanmu ialah Allah yang telah menciptakan langit dan bumi dalam enam 

masa, lalu Dia bersemayam di atas ‘Arsy. Dia menutupkan malam kepada siang yang 

mengikutinya dengan cepat, dan (diciptakan-Nya pula) matahari, bulan, dan bintang-bintang 

tunduk kepada perintah-Nya. Ingatlah, menciptakan dan memerintah hanyalah hak Allah. 

Maha Suci Allah, Tuhan semesta alam.” 

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa penyebutan proses penciptaan 

langit dan bumi serta pengaturan siang dan malam menunjukkan kesempurnaan Rububiyah Allah. 

Frasa “ ُٱلْخَلْقُ وَٱلْْمَْر لَهُ   menegaskan bahwa penciptaan (al-khalq) dan pengaturan (al-amr) adalah ”ألَََّ 

dua aspek kekuasaan Allah yang tidak dapat dipisahkan. Tidak ada makhluk yang memiliki 

kemampuan mencipta atau mengatur tanpa izin-Nya. Dengan demikian, seluruh sistem alam adalah 

bukti bahwa Allah-lah satu-satunya Rabb yang layak disembah dan ditaati. 

Ibnu Katsir sering menghubungkan penjelasan tentang Rububiyah dengan kesadaran moral 

dan sosial. Baginya, ketika manusia memahami bahwa rezeki, hidup, dan kematian berasal dari 

Allah, maka ia akan terhindar dari sifat sombong, tamak, dan merasa berkuasa atas nasib orang lain. 

Dalam tafsirnya terhadap berbagai ayat tentang rezeki, Ibnu Katsir menegaskan bahwa Allah-lah 

yang membagikan rezeki kepada siapa pun yang Dia kehendaki, sebagaimana disebut dalam surah 

Al-‘Ankabūt ayat 17: 



   

   

 

 

 

 

12470  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

ِ لََّ » ِ أوَْثاَنًا وَتخَْلقُوُنَ إفِْكًا   إنَِّ الَّذِينَ تعَْبدُوُنَ مِنْ دوُنِ اللََّّ زْقَ   إنَِّمَا تعَْبدُوُنَ مِنْ دوُنِ اللََّّ ِ الر ِ يمَْلِكُونَ لكَُمْ رِزْقًا فاَبْتغَوُا عِنْدَ اللََّّ

 وَاعْبدُوُهُ وَاشْكُرُوا لَهُ ۖ إِليَْهِ ترُْجَعوُنَ 

“Sesungguhnya apa yang kamu sembah selain Allah itu tidak mampu memberikan rezeki 

kepadamu; maka mintalah rezeki itu di sisi Allah, sembahlah Dia dan bersyukurlah kepada-

Nya. Hanya kepada-Nya kamu akan dikembalikan.” 

Ibnu Katsir menegaskan bahwa ayat ini adalah bukti nyata bahwa rezeki dan kehidupan 

manusia sepenuhnya berada di bawah kekuasaan Allah. Menurutnya, ayat ini menolak semua 

keyakinan yang menganggap ada makhluk yang bisa memberi manfaat atau mudarat tanpa izin-

Nya. Dengan demikian, pengakuan terhadap Rububiyah Allah menumbuhkan keyakinan yang 

teguh, rasa syukur, dan sikap tawakal yang benar. 

Secara keseluruhan, konsep Tauhid Rububiyah dalam tafsir Ibnu Katsir menggambarkan 

keterpaduan antara keimanan dan akal sehat. Ia menafsirkan ayat-ayat Rububiyah dengan 

pendekatan yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan penjelasan para sahabat, serta disertai 

argumentasi logis yang memperkuat maknanya. Menurut beliau, pengakuan bahwa Allah adalah 

Pencipta dan Pengatur alam harus diiringi kesadaran bahwa hanya Allah pula yang berhak 

disembah. Inilah keterkaitan yang ia sebut sebagai hubungan antara Rububiyah dan Uluhiyah: siapa 

yang mengakui Allah sebagai Rabb, maka wajib mengesakan-Nya dalam ibadah. 

Pemahaman ini menunjukkan bahwa tafsir Ibnu Katsir tidak berhenti pada dimensi teoretis 

tauhid, tetapi juga menekankan aspek praktisnya. Seorang mukmin yang benar-benar memahami 

Rububiyah Allah akan memiliki pandangan hidup yang lurus: tidak bergantung pada makhluk, tidak 

takut kepada selain Allah, dan tidak menyandarkan rezekinya kepada kekuatan selain-Nya. Dari 

sinilah lahir pribadi yang ikhlas, bertawakal, dan bersyukur dalam segala keadaan. 

Tauhid Uluhiyah dalam Tafsir Ibnu Katsir 

Setelah menjelaskan makna Rububiyah, Ibnu Katsir menegaskan bahwa kesempurnaan 

tauhid tidak akan tercapai tanpa Tauhid Uluhiyah. Jika Rububiyah menegaskan bahwa Allah adalah 

satu-satunya Pencipta dan Pengatur alam, maka Uluhiyah menegaskan bahwa hanya Allah yang 

berhak disembah dan ditaati. Menurut Ibnu Katsir, pengakuan terhadap Allah sebagai Rabb tidak 

cukup apabila tidak disertai pengesaan dalam ibadah. Kaum musyrikin Quraisy mengakui bahwa 

Allah adalah Pencipta, namun mereka tetap menyembah berhala dan inilah bentuk penyimpangan 

terhadap Uluhiyah Allah. 

Salah satu ayat yang dijadikan dasar utama oleh Ibnu Katsir dalam menjelaskan makna 

Tauhid Uluhiyah adalah firman Allah dalam Surah Al-Fatihah ayat 5: 

 إيَِّاكَ نعَْبدُُ وَإيَِّاكَ نَسْتعَِينُ 

“Hanya kepada Engkaulah kami menyembah dan hanya kepada Engkaulah kami mohon 

pertolongan.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini adalah inti dari seluruh ajaran tauhid. Kalimat             

“ِ نعَْبدُُ    إيَِّاكَ  ” menunjukkan pengesaan Allah dalam ibadah, sedangkan “ ُنَسْتعَِين  menunjukkan ”وَإيَِّاكَ 

ketergantungan total hanya kepada Allah dalam segala urusan. Menurut beliau, ayat ini mengandung 

dua pilar tauhid: penghambaan (ubudiyah) dan tawakal. Tidak ada ibadah yang sah kecuali jika 

ditujukan semata-mata kepada Allah, dan tidak ada pertolongan sejati kecuali dari-Nya. 



   

   

 

 

 

 

12471  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Ibnu Katsir juga menegaskan makna serupa ketika menafsirkan firman Allah dalam Surah 

Al-Baqarah ayat 21–22: 

ايَُّهَا النَّاسُ اعۡبدُوُۡا رَبَّكُمُ الَّذِىۡ خَلَقكَُمۡ وَالَّذِيۡنَ مِنۡ قبَۡلِكُمۡ لَعَلَّكُمۡ تتََّقوُۡنَ ۙ السَّمَاءَٓ بنَِاءًٓ  ٢١يٰٰۤ انَۡزَلَ مِنَ   الَّذِىۡ جَعَلَ لَـكُمُ الَّۡرَۡضَ فِرَاشًا وَّ وَّ

كُمۡ  انَۡـتمُۡ تعَۡلمَُوۡنَ السَّمَاءِٓ مَاءًٓ فَاخَۡرَجَ بِهٖ مِنَ الثَّمَرٰتِ رِزۡقًا لَـّ ِ انَۡداَداً وَّ  ٢٢  ۚ  فلَََ تجَۡعَلوُۡا لِِلّه

“Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-orang 

sebelum kamu agar kamu bertakwa. Dialah yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu, 

dan langit sebagai atap, dan menurunkan air dari langit lalu dengan air itu Dia mengeluarkan 

buah-buahan sebagai rezeki untukmu. Karena itu janganlah kamu mengadakan sekutu-sekutu 

bagi Allah, padahal kamu mengetahui.” 

Ibnu Katsir menafsirkan bahwa perintah untuk beribadah dalam ayat ini adalah konsekuensi 

logis dari pengakuan bahwa Allah adalah Pencipta. Barang siapa mengakui Allah sebagai Pencipta, 

maka wajib baginya mengesakan Allah dalam ibadah dan tidak menyekutukan-Nya. Beliau 

menambahkan, ayat ini merupakan seruan universal pertama dalam Al-Qur’an yang mengandung 

dasar Tauhid Uluhiyah, karena ditujukan kepada seluruh manusia tanpa kecuali (M. Quraish Shihab, 

2001). 

Dalam pandangan Ibnu Katsir, bentuk penyimpangan terhadap Tauhid Uluhiyah tidak hanya 

berupa penyembahan berhala, tetapi juga segala bentuk penghambaan selain kepada Allah, seperti 

meminta pertolongan kepada makhluk yang diyakini memiliki kekuatan gaib, mempercayai benda-

benda keramat, atau meyakini adanya perantara yang wajib disembah agar doa sampai kepada Allah. 

Beliau mengutip firman Allah dalam Surah Az-Zumar ayat 3 sebagai peringatan keras: 

بُ  ءََۘ مَا نعَْبدُهُُمْ الََِّّ لِيقَُر ِ يْنُ الْخَالِصُۗٓ وَالَّذِيْنَ اتَّخَذوُْا مِنْ دوُْنِهٖٓ اوَْلِيَاٰۤ ِ الد ِ َ يَحْكُمُ بيَْنهَُمْ فِيْ مَا هُمْ فيِْهِ يَخْتلَِفوُْنَ  الَََّ لِِلّه ِ زُلْفٰىۗٓ انَِّ اللَّه وْنَآ اِلَى اللَّه

َ لََّ يهَْدِيْ مَ   ۝٣ نْ هُوَ كٰذِب  كَفَّار  ەۗٓ انَِّ اللَّه

“Ingatlah, hanya milik Allah agama yang murni. Dan orang-orang yang mengambil pelindung 

selain Dia berkata, ‘Kami tidak menyembah mereka melainkan agar mereka mendekatkan kami 

kepada Allah dengan sedekat-dekatnya.’ Sungguh, Allah akan memutuskan di antara mereka 

tentang apa yang mereka perselisihkan. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada 

orang yang pendusta dan sangat kafir.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini membantah alasan kaum musyrikin yang 

menganggap penyembahan terhadap perantara dapat mendekatkan diri kepada Allah. Beliau 

menegaskan bahwa agama yang benar hanyalah yang bersih dari segala bentuk perantara dalam 

ibadah, karena semua perbuatan ibadah harus langsung ditujukan kepada Allah. Inilah makna ikhlas 

yang sejati membersihkan niat dari segala sesuatu selain Allah. 

Selain itu, dalam menafsirkan Surah Al-Ikhlas ayat 1-4, Ibnu Katsir menguatkan hakikat 

Uluhiyah Allah: 

ُ احََد    ُ  ۝١ قلُْ هُوَ اللَّه مَدُ  اَللَّه   ۝٣ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يوُْلَدْۙ  ۝٢  الصَّ
ٌ
 ۝٤ وَلَمْ يكَُنْ لَّهٗ كُفوًُا احََد 

“Katakanlah: Dialah Allah, Yang Maha Esa. Allah tempat bergantung segala sesuatu. Dia 

tidak beranak dan tidak diperanakkan, dan tidak ada sesuatu pun yang setara dengan-Nya.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa surah ini merupakan pernyataan paling sempurna tentang 

Tauhid Uluhiyah dan Asma wa Shifat. Menurutnya, ayat ini menolak seluruh bentuk tasybih 

(penyerupaan) dan syirik (penyekutuan). Kalimat “ َ احََد       ُ  menegaskan bahwa Allah Esa dalam ” اللَّه



   

   

 

 

 

 

12472  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

dzat, sifat, dan perbuatan-Nya, sementara kalimat “ َ    
ٌ
احََد  كُفوًُا  لَّهٗ  يكَُنْ   menolak segala bentuk ” وَلَمْ 

kesetaraan dengan makhluk. Dengan demikian, Allah adalah satu-satunya yang berhak menerima 

segala bentuk ibadah dan penghambaan (Al-Alusi, 2000). 

Dalam tafsirnya, Ibnu Katsir juga menekankan bahwa ibadah dalam makna Uluhiyah tidak 

hanya sebatas ritual seperti salat dan puasa, melainkan juga mencakup seluruh bentuk ketaatan 

kepada Allah. Setiap amal yang diniatkan untuk mencari ridha Allah termasuk dalam ibadah. Oleh 

karena itu, makna Uluhiyah memiliki implikasi langsung terhadap perilaku seorang mukmin. Orang 

yang memahami Uluhiyah dengan benar akan berusaha menata niat, memperbaiki akhlak, serta 

menjauhkan diri dari segala bentuk kemunafikan dan riya (Muhammad Abduh, 1981). 

Dari sini tampak bahwa tafsir Ibnu Katsir menempatkan Tauhid Uluhiyah sebagai jantung 

kehidupan spiritual seorang muslim. Beliau tidak hanya menafsirkan ayat secara teologis, tetapi juga 

mendidik pembacanya agar memahami bahwa seluruh aktivitas hidup harus berorientasi kepada 

Allah. Dalam setiap penjelasannya, Ibnu Katsir menghubungkan antara ketauhidan dan moralitas 

bahwa keikhlasan dalam ibadah akan melahirkan kejujuran, kesabaran, dan kesederhanaan (Ibnu 

Katsir). Dengan demikian, Tauhid Uluhiyah bukan sekadar doktrin, tetapi prinsip yang membentuk 

karakter dan perilaku hamba yang benar-benar mengabdi kepada Tuhannya. 

  Tauhid Asma wa Shifat dalam Tafsir Ibnu Katsir 

Dalam pandangan Ibnu Katsir, Tauhid Asma wa Shifat merupakan kesempurnaan dari dua 

bentuk tauhid sebelumnya Rububiyah dan Uluhiyah. Ia menjelaskan bahwa makna Tauhid Asma 

wa Shifat adalah mengesakan Allah dalam segala nama dan sifat-Nya, sebagaimana yang telah Dia 

tetapkan untuk diri-Nya dalam Al-Qur’an dan sebagaimana yang dijelaskan oleh Rasulullah dalam 

hadis-hadis sahih, tanpa melakukan tahrif (mengubah makna), ta‘thil (menolak sifat), takyif 

(membayangkan bentuknya), atau tasybih (menyerupakan Allah dengan makhluk). Dengan prinsip 

ini, Ibnu Katsir mengikuti manhaj salaf, yaitu menetapkan nama dan sifat Allah sebagaimana adanya 

tanpa menyelewengkan maknanya. 

Salah satu ayat utama yang dijadikan dasar oleh Ibnu Katsir adalah Surah Asy-Syura ayat 

11, di mana Allah berfirman: 

 ليَْسَ كَمِثْلِهٖ شَيْء   وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ 

“Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah Yang Maha Mendengar lagi 

Maha Melihat.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan dasar utama dalam memahami Asma 

dan Sifat Allah. Frasa “   ليَْسَ كَمِثْلِهٖ شَيْء” menolak segala bentuk penyerupaan Allah dengan makhluk, 

sementara frasa “ ُالْبَصِيْر السَّمِيْعُ   menegaskan bahwa Allah tetap memiliki sifat mendengar dan ”وَهُوَ 

melihat yang sesuai dengan keagungan-Nya21. Menurut Ibnu Katsir, ayat ini mengandung 

keseimbangan antara penolakan tasybih dan penetapan sifat; ia tidak menolak sifat sebagaimana 

dilakukan oleh kelompok Jahmiyyah, dan tidak menyerupakan Allah dengan makhluk sebagaimana 

kelompok Musyabbihah (Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, 2002). 

Dalam menafsirkan Surah Al-A‘raf ayat 180, Ibnu Katsir menguatkan bahwa Allah memiliki 

nama-nama terbaik (al-asma’ al-husna) yang menunjukkan kesempurnaan-Nya: 

ىِٕهٖۗٓ سَيجُْزَوْنَ مَا  ءُ الْحُسْنٰى فَادْعُوْهُ بهَِاۖ وَذرَُوا الَّذِيْنَ يلُْحِدوُْنَ فِيْٓ اسَْمَاٰۤ ِ الَّْسَْمَاٰۤ  ۝١ كَانوُْا يعَْمَلوُْنَۖ وَلِِلّه



   

   

 

 

 

 

12473  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

“Dan Allah memiliki nama-nama yang indah, maka berdoalah kepada-Nya dengan menyebut 

nama-nama itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam 

nama-nama-Nya. Nanti mereka akan mendapat balasan atas apa yang telah mereka kerjakan.” 

Ibnu Katsir menafsirkan bahwa ayat ini memerintahkan umat Islam untuk mengenal Allah 

melalui nama-nama-Nya yang indah dan memuji-Nya sesuai dengan makna yang terkandung di 

dalamnya. Beliau menegaskan bahwa setiap nama Allah mengandung sifat kesempurnaan, dan tidak 

boleh ditafsirkan secara sembarangan tanpa dasar dari wahyu. Menurutnya, makna                                     

“ِ ىِٕهٖۗٓ    الَّذِيْنَ يلُْحِدوُْنَ فِيْٓ اسَْمَاٰۤ ” merujuk pada orang-orang yang menyimpangkan makna nama-nama Allah, 

baik dengan menolaknya, mengubah maknanya, atau menyamakannya dengan makhluk. 

Sebagai contoh, ketika menafsirkan nama Allah “Ar-Rahman” dan “Ar-Rahim” dalam Surah 

Al-Fatihah, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa kedua nama ini menunjukkan kasih sayang Allah yang 

luas. Ia berkata bahwa Ar-Rahman berarti Allah yang memiliki kasih sayang yang meliputi seluruh 

makhluk di dunia, sedangkan Ar-Rahim adalah kasih sayang-Nya yang khusus diberikan kepada 

orang-orang beriman di akhirat (Ibnu Katsir). Penafsiran ini memperlihatkan keseimbangan 

pemahaman antara makna bahasa dan makna teologis, tanpa mengubah makna zahir ayat. 

Ibnu Katsir juga membahas sifat istiwa’ Allah di atas ‘Arsy sebagaimana disebut dalam 

Surah Thaha ayat 5: 

حْمٰنُ عَلَى الْعرَْشِ اسْتوَٰى  ۝٥ الَرَّ

“(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pengasih, yang bersemayam di atas ‘Arsy.” 

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir menyebutkan bahwa istiwa’ adalah sifat yang Allah 

tetapkan bagi diri-Nya tanpa perlu dijelaskan bentuk atau caranya24. Menurutnya, Allah beristiwa’ 

di atas ‘Arsy dengan cara yang sesuai dengan keagungan dan kemuliaan-Nya, bukan seperti 

makhluk. Beliau menolak penafsiran kelompok Jahmiyyah dan Mu‘tazilah yang menakwilkan 

istiwa’ sebagai istawla (menguasai), karena tidak ada dalil syar‘i yang mendukung penafsiran 

tersebut. Pendekatan Ibnu Katsir ini menunjukkan keistiqamahan beliau dalam mengikuti manhaj 

salaf yang moderat menetapkan tanpa menyerupakan, dan mengimani tanpa membayangkan 

bentuknya. 

Selain itu, Ibnu Katsir menekankan pentingnya mengenal Allah melalui nama dan sifatNya 

sebagai bagian dari penguatan akidah. Dalam pandangannya, seseorang tidak akan mencapai puncak 

keimanan kecuali jika ia mengenal Tuhannya dengan benar. Oleh sebab itu, beliau sering 

mengaitkan penjelasan Asma dan Sifat dengan pembinaan akhlak. Misalnya, ketika menafsirkan 

sifat Al-Alim (Maha Mengetahui), Ibnu Katsir menegaskan bahwa kesadaran bahwa Allah Maha 

Mengetahui segala sesuatu akan membuat manusia berhati-hati dalam perkataan dan perbuatan. 

Lebih jauh lagi, pemahaman terhadap Tauhid Asma wa Shifat menurut Ibnu Katsir bukan 

hanya bersifat konseptual, tetapi juga bersifat spiritual dan moral. Seorang hamba yang mengenal 

Allah dengan nama-nama-Nya akan meneladani sifat-sifat itu dalam kehidupan sehari-hari. 

Misalnya, memahami Allah sebagai Ar-Rahman akan menumbuhkan kasih sayang kepada sesama; 

mengenal Allah sebagai Al-‘Adl (Maha Adil) akan mendorong seseorang untuk berlaku adil; dan 

mengenal Allah sebagai Al-Ghafur (Maha Pengampun) akan membuat seseorang gemar memaafkan 

(Shalih bin Fauzan al-Fauzan, 2004). Dengan demikian, tafsir Ibnu Katsir tidak hanya memuat 

pemahaman teologis, tetapi juga mengandung pendidikan akhlak yang mendalam. 



   

   

 

 

 

 

12474  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Secara keseluruhan, Tauhid Asma wa Shifat dalam tafsir Ibnu Katsir menggambarkan 

keseimbangan antara pengagungan dan pemahaman rasional terhadap Allah. Beliau menegakkan 

prinsip bahwa sifat-sifat Allah harus diterima sebagaimana adanya, selama tidak ada dalil yang 

menolak atau mengubah maknanya (Muhammad Abduh, 1981). Pendekatan ini menjadikan 

tafsirnya kokoh dari sisi aqidah dan relevan untuk pembinaan iman umat Islam hingga saat ini. 

Dengan mengenal Allah melalui nama dan sifat-Nya, manusia akan semakin tunduk, cinta, dan takut 

kepada-Nya — tiga pilar utama dalam hubungan hamba dengan Tuhannya. 

KESIMPULAN 

Konsep tauhid dalam pandangan Ibnu Katsir merupakan fondasi utama dari seluruh 

bangunan akidah Islam. Melalui tafsirnya yang monumental, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Ibnu 

Katsir menunjukkan bahwa seluruh ajaran Al-Qur’an berporos pada pengesaan Allah dalam segala 

aspek kehidupan manusia. Tauhid tidak hanya dipahami secara teologis sebagai pengakuan terhadap 

keesaan Allah, tetapi juga secara praktis sebagai pedoman moral, sosial, dan spiritual. 

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat seperti Al-Anbiya’ (21):25 dan Al-Baqarah (2):21–

22, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa seruan untuk beribadah kepada Allah didasarkan pada dalil-dalil 

rasional dan empiris yang dapat diamati oleh manusia. Ia menegaskan bahwa tauhid adalah prinsip 

universal risalah para nabi, yang mengajarkan bahwa tidak ada Tuhan yang berhak disembah selain 

Allah. Dengan demikian, tauhid tidak hanya menolak penyembahan terhadap berhala atau makhluk, 

tetapi juga segala bentuk ketergantungan kepada kekuatan selain Allah yang dapat menodai 

kemurnian iman. 

Ibnu Katsir juga menunjukkan keseimbangan antara dalil naqli dan dalil ‘aqli. Beliau 

menafsirkan ayat-ayat tentang keesaan Allah dengan berlandaskan riwayat sahabat dan tabi’in, 

namun tetap membuka ruang bagi penggunaan akal sehat dalam memahami tanda-tanda kekuasaan-

Nya di alam semesta. Hal ini menunjukkan bahwa menurut Ibnu Katsir, tauhid tidak bersifat 

dogmatis, tetapi rasional dan universal, karena selaras dengan fitrah manusia yang selalu mencari 

kebenaran tertinggi. 

Lebih jauh, Ibnu Katsir memahami tauhid sebagai fondasi bagi lahirnya akhlak yang luhur 

dan masyarakat yang adil. Seseorang yang benar-benar memahami makna Lā ilāha illā Allāh akan 

memiliki kesadaran bahwa hanya Allah yang layak ditakuti dan dicintai secara mutlak, sehingga ia 

terbebas dari penghambaan kepada hawa nafsu, kekuasaan, atau harta. Dengan demikian, tauhid 

melahirkan kebebasan spiritual dan tanggung jawab moral untuk menegakkan keadilan serta 

menjauhi kemungkaran. 

Pemikiran Ibnu Katsir tentang tauhid sangat relevan untuk konteks modern. Di tengah 

kemerosotan spiritual dan materialisme yang semakin menguat, pandangan beliau mengingatkan 

umat Islam untuk kembali pada makna sejati dari tauhid: mengesakan Allah dalam ibadah, niat, dan 

perbuatan. Dengan menanamkan nilai-nilai tauhid sebagaimana dijelaskan Ibnu Katsir, manusia 

akan menemukan keseimbangan antara iman, akal, dan moralitas dalam kehidupan pribadi maupun 

sosial. 

 

 



   

   

 

 

 

 

12475  

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adz-Dzahabi, At-Tafsir wa al-Mufassirun, (Kairo: Maktabah Wahbah, 2003). 

Al-Alusi, Ruh al-Ma‘ani fi Tafsir al-Qur’an al-‘Adzim, Jilid 15, (Beirut: Dar Ihya’ al-Turats, 2000). 

Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Jilid 16, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002). 

Al-Raghib al-Ashfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1992). Ibnu Katsir, 

Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Jilid 3, (Riyadh: Dar Thayyibah, 1999). 

Ibnu Taimiyah, Majmū‘ al-Fatāwā, Jilid 1, (Riyadh: Dar al-Wafa’, 2005). 

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 1, (Jakarta: Lentera Hati, 2001). 

Manna‘ al-Qaththan, Mabāhith fī ‘Ulūm al-Qur’ān, (Beirut: Dār al-Fikr, 2000). 

Muhammad Abduh, Risalat at-Tauhid, (Kairo: Dar al-Manar, 1981). 

Shalih bin Fauzan al-Fauzan, Syarh Kitab at-Tauhid, (Riyadh: Dar al-Imam Ahmad, 2004). 

Wahbah az-Zuhaili, At-Tafsir al-Munir, Jilid 1, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1991). 


