
  
  
  
   
 
 

12588 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

METODOLOGI TRANSFORMASI DALAM TASAWUF: KAJIAN ATAS 

PRAKTIK DAN TUJUAN SPIRITUAL 
 

TRANSFORMATION METHODOLOGY IN SUSPECTS: A STUDY OF 

SPIRITUAL PRACTICES AND GOALS 
 

Ade Kosasi1, Suadi Sa’ad2, Sholahuddin Al Ayubi2 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
Email: 252706102.adekosasi@uinbanten.ac.id1, Suadi.saad@uinbanten.ac.id2 

Sholahuddin.alayubi@uinbanten.ac.id3 

 
Article Info 
 

Article history : 

Received  : 19-12-2025 

Revised    : 20-12-2025 

Accepted  : 22-12-2025 

Pulished   : 24-12-2025 

Abstract 

 

Sufism is a spiritual dimension of Islam oriented towards purifying the soul and 
achieving closeness to God through a process of inner transformation. This study 
examines the methodology of transformation in Sufism, focusing on its practices 

and spiritual goals as they developed from classical to modern times. Using a 
qualitative approach based on literature, this study examines various primary and 

secondary sources, such as classical works of Sufis and contemporary studies on 
modern Sufism. The results show that the methodology of transformation in Sufism 
involves the stages of takhalli (self-purification), tahalli (self-adorning with noble 

morals), and tajalli (revelation of Divine light), which are implemented through 
the practice of dhikr, mujahadah, and the guidance of a murshid. In the modern 
context, Sufism has expanded its function, not only as a spiritual tool but also as a 

psychological and social therapy. Sufi practices such as dhikr and muraqabah are 
now integrated with mindfulness approaches and Islamic psychotherapy. 
Furthermore, the emergence of digital Sufism demonstrates that Sufi values can 

adapt to technological developments without losing their essence. Thus, the Sufi 
transformation methodology becomes a crucial tool in establishing spiritual, 

moral, and social balance for modern humans, while simultaneously maintaining 
the continuity of Islamic teachings, which are oriented toward divine awareness 
and the formation of a perfect human being. 

 
Keywords: Practice, Spiritual Transformation, Sufism 

 
Abstrak 

 

Tasawuf merupakan dimensi spiritual Islam yang berorientasi pada penyucian jiwa dan pencapaian 

kedekatan dengan Allah melalui proses transformasi batin. Penelitian ini mengkaji metodologi transformasi 

dalam tasawuf dengan fokus pada praktik dan tujuan spiritual yang berkembang dari masa klasik hingga 

modern. Melalui pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan, penelitian ini menelaah berbagai sumber 

primer dan sekunder seperti karya klasik para sufi dan kajian kontemporer mengenai sufisme modern. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa metodologi transformasi dalam tasawuf melibatkan tahapan takhalli 

(pembersihan diri), tahalli (penghiasan diri dengan akhlak mulia), dan tajalli (penyingkapan cahaya Ilahi), 

yang diimplementasikan melalui praktik dzikir, mujahadah, dan bimbingan mursyid. Dalam konteks modern, 

tasawuf mengalami perluasan fungsi, tidak hanya sebagai sarana spiritual, tetapi juga sebagai terapi 

psikologis dan sosial. Praktik sufistik seperti dzikir dan muraqabah kini diintegrasikan dengan pendekatan 

mindfulness dan psikoterapi Islam. Selain itu, kemunculan tasawuf digital menunjukkan bahwa nilai-nilai 

sufistik dapat beradaptasi dengan perkembangan teknologi tanpa kehilangan esensinya. Dengan demikian, 

metodologi transformasi tasawuf menjadi sarana penting dalam membangun keseimbangan spiritual, moral, 

dan sosial manusia modern, sekaligus menjaga kontinuitas ajaran Islam yang berorientasi pada kesadaran 

ilahiah dan pembentukan insan kamil. 

 

Kata Kunci: Praktik, Transformasi Spiritual, Tasawuf 

 

mailto:252706102.adekosasi@uinbanten.ac.id1
mailto:Suadi.saad@uinbanten.ac.id
mailto:Sholahuddin.alayubi@uinbanten.ac.id


  
  
  
   
 
 

12589 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

PENDAHULUAN  

Tasawuf adalah salah satu aspek terdalam dalam tradisi Islam yang fokus pada pembersihan 

jiwa, mendekatkan diri kepada Allah, dan mencari makna sejati dari keberagamaan. Sepanjang 

sejarahnya, tasawuf tidak hanya dilihat sebagai praktik spiritual yang bersifat individual, tetapi juga 

sebagai jalur pergeseran yang dapat mengubah kesadaran, moralitas, bahkan tujuan hidup seorang 

muslim(Hariyanto, 2024). Perubahan ini terjadi melalui berbagai praktik sufistik seperti dzikir, 

muraqabah, muhasabah, khalwat, dan riyadhah spiritual yang bertujuan untuk membimbing 

individu keluar dari pengaruh nafsu menuju ketenangan jiwa dan kedekatan dengan Sang Pencipta. 

Di tengah perkembangan zaman yang didorong oleh kemajuan teknologi, globalisasi, dan 

krisis spiritual, tasawuf kembali menemukan maknanya sebagai cara untuk menangani masalah-

masalah eksistensial yang dihadapi manusia. Gaya hidup yang mengedepankan materi, 

individualisme, dan pemecahan sosial menciptakan urgensi bagi spiritualitas yang tulus dan 

menenangkan.  

Pada saat ini tasawuf mengambil peran, bukan hanya sekadar ajaran lama yang bersifat 

reflektif, tetapi juga sebagai inspirasi untuk transformasi spiritual yang dinamis dan sesuai konteks. 

Penelitian terkini menunjukkan bahwa tasawuf modern dapat memenuhi kebutuhan masyarakat 

yang beragam budaya sambil tetap mempertahankan inti ajarannya.  

Selain itu, perubahan dalam tasawuf di zaman sekarang tidak lepas dari interaksi dengan gerakan 

Islam lintas negara dan kemunculan neo-sufisme menunjukkan bahwa evolusi tasawuf di era 

modern melibatkan modifikasi dalam struktur organisasi tarekat, strategi penyampaian dakwah, dan 

metode pengajaran, sehingga lebih responsif terhadap tantangan globalisasi dan 

kemodernan(Ahmad Fahrur Rozi et al., 2024). Perubahan ini menunjukkan bahwa tasawuf tidak 

berhenti berkembang, tetapi selalu beradaptasi dengan kebutuhan zaman, tanpa mengabaikan nilai-

nilai tradisinya yang berfokus pada pembersihan hati dan pengabdian kepada Tuhan. 

Situasi krisis moral dan spiritual juga menjadi faktor utama pentingnya perubahan tasawuf 

di zaman modern. Ihsan, Karomi, dan Raflie(Ihsan et al., 2024) dalam analisis mereka mengenai 

perubahan ajaran Hamzah al-Fansuri menyoroti bahwa prinsip-prinsip tasawuf dapat memberikan 

jawaban atas kemunduran moral dan kekosongan spiritual yang sedang terjadi di masyarakat 

modern. Dengan penekanan pada penyucian jiwa dan kesadaran terhadap Tuhan, tasawuf dapat 

menjawab kebutuhan spiritual manusia sekaligus memberikan panduan etika sosial yang 

mendorong terciptanya kehidupan bersama yang lebih harmonis. 

Transformasi tasawuf juga tampak dalam usaha menggabungkan dengan ide-ide psikologi 

modern seperti mindfulness. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa praktik sufistik seperti 

muraqabah dan dzikir dapat berperan sebagai bentuk mindfulness sufi yang efektif dalam 

membantu individu menghadapi tekanan dan stres dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, 

pelatihan spiritual sufistik dapat meningkatkan kesadaran diri, ketenangan batin, dan ketahanan 

psikologis pada generasi muda yang mudah tertekan oleh masalah sosial(Alfiah et al., 2024). 

Tasawuf di Indonesia belakangan ini menunjukkan perubahan pola yang tidak hanya bersifat 

tradisional dan berorientasi pada ritual, tetapi juga sangat dipengaruhi oleh perubahan dalam aspek 

sosial, budaya, dan teknologi. Studi tentang The Transformation of Urban Tasawuf in Indonesia: 

Cybermedia and the Emergence of Digital Religion menyatakan bahwa kegiatan tasawuf di area 



  
  
  
   
 
 

12590 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

perkotaan kini mulai memanfaatkan platform digital seperti zoom untuk berzikir, serta kelompok 

modern yang mengintegrasikan elemen budaya kaum muda(Rosfiyanti et al., 2024). Perubahan ini 

memperluas akses spiritual, tetapi juga menghadirkan tantangan dalam menjaga konsentrasi dan 

kedalaman pengalaman batin. 

Di sisi lainnya, penelitian mengenai Tasawuf dan Peningkatan Diri mengungkapkan bahwa 

aktivitas tasawuf seperti tazkiyatun nafs, muraqabah, mujahadah, dan ihsan bukan sekadar tujuan 

akhir, melainkan juga pendekatan menyeluruh dalam membangun karakter manusia. Penelitian ini 

menegaskan bahwa perubahan spiritual dalam tasawuf menjangkau aspek mental, sosial, dan 

spiritual secara bersamaan, yang berdampak pada keseimbangan kehidupan individu dan 

masyarakat dalam konteks modern yang sering kali terpecah belah. 

Dzikir, yang merupakan praktik utama dalam tasawuf, terus-menerus muncul dalam 

penelitian sebagai sarana untuk mengubah emosi dan kesehatan mental. Dalam kajian mengenai 

Transformasi Emosi melalui dzikir dan Shalat dalam konteks Pendidikan Islam, ditemukan bahwa 

kegiatan dzikir dan shalat dapat membawa ketenangan jiwa, serta mengurangi rasa cemas dan stres, 

terutama di kalangan mereka yang terlibat dalam pendidikan Islam(Anisah et al., 2025). Perubahan 

emosional ini memiliki signifikansi karena mengindikasikan bahwa tasawuf dapat berfungsi 

sebagai alat tawakal spiritual dalam menghadapi berbagai tekanan di zaman sekarang. 

Dalam penelitian mengenai Penggabungan Maqam Tasawuf dalam Psikoterapi Islam Suatu 

Pendekatan Spiritual untuk Kesehatan Mental, berbagai maqam seperti taubah, zuhud, sabr, 

tawakkul, dan rida dikenali bukan hanya sebagai tahap-tahap tradisional, namun juga sebagai tanda-

tanda psikologis yang berperan dalam mengatasi stres, kecemasan, serta masalah 

psikososial(Syajaroh, 1385). Studi ini memperkuat pendapat bahwa transformasi tasawuf 

merupakan lebih dari sekadar perubahan dalam ritual, tetapi juga sebuah perubahan signifikan 

dalam kesehatan mental kaum Muslim. 

Sementara itu, penelitian Transformasi Jiwa Melalui Dzikir: Studi tentang Lathifah 

Naqsyabandiyah di Kerinci menawarkan gambaran konkret bagaimana dzikir lathifah dilakukan 

secara kuantitatif (misalnya pengulangan sejumlah tertentu) dan bagaimana pengulangan tersebut 

secara langsung membawa ketenangan jiwa bagi para pelakunya(I, 2025). Pengalaman 

transformatif ini penting karena memperlihatkan bahwa aspek ritual fisik dzikir bersinggungan 

langsung dengan efek psikologis dan spiritual. 

Praktik sufisme yang semakin jelas muncul sebagai jenis terapi spiritual juga mendapatkan 

perhatian(Rojaya, Aceng Wandi Wahyudin, 2019). Contohnya, artikel tentang Dzikir Jahar sebagai 

Psikoterapi menjelaskan bagaimana dzikir jahar (dzikir yang dilakukan dengan suara keras) 

memiliki banyak peran: mulai dari edukatif, pencegahan, penyembuhan hingga membangun, 

mempengaruhi aspek moral, spiritual, psikologis, dan juga fisik. Perubahan yang terlihat di sini 

adalah bagaimana dzikir tidak hanya dipahami sebagai upacara keagamaan, tetapi juga sebagai 

sumber penyembuhan serta pemulihan keseimbangan diri(Nurjanah & Chodijah, 2025). 

Ada juga cara yang memandang tasawuf sebagai bagian penting dalam situasi 

ketidakpastian zaman kini. Dzikir dan Krisis Spiritual Manusia Modern menunjukkan bahwa 

individu modern yang terperangkap dalam materialisme, tekanan sosial, dan hilangnya makna 

mencoba kembali menemukan jalan spiritual melalui dzikir serta kedekatan dengan Al-Qur’an. 



  
  
  
   
 
 

12591 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Dzikir kini bukan hanya sekadar praktik tradisional, melainkan juga menjadi sumber kekuatan 

spiritual untuk menghadapi masalah identitas dan eksistensial. 

Berdasarkan penjelasan itu bahwa perubahan dalam tasawuf tidak hanya sebatas modifikasi 

formal dalam praktik-praktik ibadah, tetapi juga merupakan pergeseran mendalam dalam tujuan 

spiritual dan sosial umat Islam. Hal ini mencakup aspek individu dan kolektif, menciptakan 

kesempatan untuk pengalaman keagamaan yang lebih dalam serta sumbangan etis bagi masyarakat. 

Dengan demikian, kajian atas praktik dan tujuan spiritual dalam tasawuf menjadi penting. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian yang berfokus pada pemahaman 

mendalam mengenai transformasi dalam tasawuf, baik dalam praktik maupun orientasi spiritual, 

melalui telaah literatur ilmiah yang relevan. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali 

makna, konsep, dan nilai yang terkandung dalam teks-teks keagamaan, karya akademik, serta hasil 

penelitian terdahulu yang berkaitan dengan tema tasawuf berupa jurnal, artikel, dan karya penelitian 

yang secara langsung membahas topik perubahan tasawuf, praktik sufisme, serta tujuan spiritualitas.  

Beberapa di antaranya adalah artikel dari Jurnal Akademik Studi Islam, Jurnal Ilmu Tasawuf, 

serta artikel dalam Jurnal Pemikiran Islam dan buku-buku klasik dan modern tentang tasawuf, karya 

para sufi (seperti al-Ghazali, Jalaluddin Rumi, Hamzah al-Fansuri), serta literatur pendukung dalam 

bidang filsafat, psikologi, dan pendidikan yang berhubungan dengan spiritualitas. yang membahas 

sufisme perkotaan dan transformasi tasawuf dalam bentuk digital. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa perubahan dalam tasawuf tidak seragam; terdapat 

perbedaan dalam praktik, tingkat intensitas, sarana, dan tujuan spiritual yang tercermin dalam 

konteks yang berbeda. Salah satu hasil utama adalah bagaimana praktik dzikir jahar dipandang 

sebagai jenis terapi spiritual modern yang menggabungkan ritual tradisional dengan kebutuhan 

psikologis saat ini(Mahjuddin, n.d.). Artikel mengenai Dzikir Jahar sebagai Psikoterapi 

menguraikan bahwa dzikir jahar dalam Tarekat Qodiriyyah wan Naqsyabandiyah memiliki fungsi 

psikoterapi yang mencakup pemahaman, pengendalian, pengembangan moral, pembersihan hati, 

dan pembentukan kepribadian(Rojaya, Aceng Wandi Wahyudin, 2019). Fungsi-fungsi ini 

menunjukkan bahwa praktik ritual dzikir bukan hanya sekadar ibadah, melainkan juga sarana untuk 

transformasi spiritual yang nyata hingga ke aspek psikologis. Kemudian, dalam konteks pendidikan 

tasawuf, tampak bahwa lembaga-lembaga baik tradisional maupun modern menggabungkan elemen 

pendidikan karakter dan spiritualitas dengan mengedepankan tahap-tahap spiritual klasik seperti 

takhalli, tahalli, dan tajalli. Dalam artikel mengenai Transformasi Pemikiran Tasawuf: Landasan 

Pembentukan Karakter Islami Generasi-Z(Arrasyid et al., 1385), misalnya, dinyatakan bahwa 

penerapan ketiga tahap tersebut sangat bermanfaat dalam membentuk karakter generasi muda yang 

sanggup menahan godaan dari dunia, meningkatkan kesadaran diri, serta mencari makna hidup yang 

lebih mendalam. 

 

 



  
  
  
   
 
 

12592 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

1. Pengertian Transformasi Tasawuf 

Dalam tasawuf, metode atau sistem yang dikenal sebagai metodologi transformasi 

digunakan oleh para sufi untuk membimbing seorang salik (pencari jalan Tuhan) dalam proses 

transformasi batin(Shadiqin, 2018).  Metodologi ini lebih dari serangkaian tindakan ritual; itu 

adalah jalan spiritual yang bertujuan untuk membawa manusia dari keadaan jiwa yang dikuasai 

oleh hawa nafsu menuju keadaan jiwa yang tenang dan dekat dengan Allah. 

Istilah "metodologi" secara terminologis merujuk pada ilmu tentang metode atau 

langkah-langkah sistematis yang digunakan untuk mencapai tujuan tertentu.  Metodologi dalam 

kerangka tasawuf berarti tata cara yang digunakan dalam perjalanan spiritual agar seorang 

murid dapat mencapai puncak pengalaman ketuhanan.  Namun, transformasi menunjukkan 

bahwa seseorang mengalami perubahan moral, psikologis, dan spiritual yang 

signifikan(Mahmudi & Gusmian, 2024).  Dalam tasawuf, transformasi tidak hanya bersifat 

fisik, seperti perubahan sikap atau tingkah laku, tetapi juga mencakup aspek terdalam dari 

kehidupan manusia, yaitu hati dan kesadaran ruhaniah. 

Dalam hal tasawuf, itu adalah aspek esoteris dari Islam yang berfokus pada 

pembentukan akhlak mulia dan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs).  Menurut al-Qushayri(Al-

Qushayri, 2007), tasawuf adalah upaya untuk membersihkan hati dari sifat tercela dan 

menghiasi diri dengan akhlak terpuji.  Al-Ghazali menekankan bahwa tasawuf adalah jalan 

menuju ma‘rifatullah, atau pengetahuan hakiki tentang Allah, melalui pengendalian diri, dzikir, 

dan mujahadah(Al-Ghazali, 2013). Oleh karena itu, metodologi transformasi dalam tasawuf 

dapat digambarkan sebagai suatu proses sistematis yang mencakup praktik spiritual seperti 

mujahadah, dzikir, khalwat, dan bimbingan mursyid. Tujuan dari semua metode ini adalah 

untuk memungkinkan seorang salik mengalami tahapan transformasi ruhaniah, yang dimulai 

dengan takhalli (mengosongkan diri dari sifat buruk), tahalli (menghiasi diri dengan sifat 

terpuji), dan tajalli (mengambil cahaya Ilahi ke dalam hati)(Rosia, 2018). 

Metodologi ini bertujuan untuk mencapai orientasi transendental yang lebih tinggi 

kedekatan dengan Allah, pengalaman ma‘rifah, dan pencapaian maqam tasawuf tertinggi, yaitu 

fanā' (lenyapnya ego dalam kehadiran Allah) dan baqā' (hidup dengan Allah).  Pada akhirnya, 

transformasi ini menghasilkan manusia ideal yang disebut insān kāmil dalam tradisi sufi. 

Individu ini mencerminkan sifat-sifat Ilahi dalam kehidupannya, sehingga keberadaannya 

bermanfaat bagi dirinya sendiri dan orang lain. 

2. Sejarah Singkat Perkembangan Metodologi Transformasi dalam Tasawuf 

Perjalanan metodologi transformasi tasawuf memiliki sejarah yang panjang.  Tasawuf 

muncul dari kesederhanaan dan penghayatan mendalam terhadap al-Qur'an dan Sunnah pada 

awal abad pertama Hijriah. Orang-orang seperti Hasan al-Bashri, yang meninggal pada 110 

H/728 M, dianggap sebagai pendiri ajaran zuhud.  Ia menekankan bahwa khauf, yang berarti 

takut kepada Allah, dan raja', yang berarti harapan akan rahmat-Nya, adalah landasan untuk 

perubahan batin seorang muslim. Pada tahap ini, pendekatan transformasi masih sederhana, 

yaitu melalui ibadah intensif, kesederhanaan hidup, dan introspeksi diri(Akbar et al., 2023). 

Memasuki abad ketiga Hijriah, perkembangan tasawuf sebagai suatu ilmu semakin 

pesat. Al-Junayd al-Baghdadi(Ashani et al., 2021) (w. 298 H/910 M) menyoroti ide “al-fanā’ 



  
  
  
   
 
 

12593 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

wa al-baqā’” sebagai tahap tertinggi dalam proses transformasi, di mana seorang sufi 

melepaskan diri dari egonya dan hidup dengan kesadaran akan Tuhan. Junayd juga 

mengajarkan pentingnya keseimbangan antara syariat dan hakikat, sehingga metodologi 

transformasi mencakup tidak hanya praktik ritual tetapi juga kedisiplinan dalam menjalankan 

syariat Islam(Faruqi & Rohmah, 2023). 

Pada abad ke-5 H, tokoh berpengaruh seperti al-Ghazali (w. 505 H/1111 M) menyusun 

dasar metodologis yang lebih terstruktur dalam karya beliau Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Ia 

mengemukakan bahwa perubahan spiritual harus dilalui melalui tiga tahap: takhalli 

(membebaskan diri dari sifat-sifat negatif), tahalli (memperindah diri dengan sifat-sifat positif), 

dan tajalli (pembongkaran cahaya Ilahi). Inilah yang selanjutnya menjadi kerangka yang 

dikenal dalam metode tasawuf hingga saat ini(Rohman et al., 2022). 

Pada satu abad berikutnya, tasawuf mengalami proses penginstitusian dengan 

terbentuknya berbagai tarekat sufi. Tarekat-tarekat ini memperkenalkan sistem pembimbingan 

yang lebih teratur, yang dipandu oleh seorang mursyid atau guru spiritual. Kegiatan dzikir 

secara bersama-sama, khalwat, riyadhah, dan wirid tertentu menjadi elemen penting dalam 

metode perubahan. Contohnya, Tarekat Qadiriyah yang dirintis oleh Syekh Abdul Qadir al-

Jilani menekankan dzikir sebagai cara utama untuk mendapatkan pencerahan hati. Di sisi lain, 

Tarekat Naqsyabandiyah fokus pada dzikir khafi, yaitu dzikir yang dilakukan di dalam hati, 

sebagai cara yang lebih dalam untuk transformasi spiritual. 

Dalam konteks modern, metodologi transformasi tasawuf tetap relevan. Para tokoh 

kontemporer seperti Fazlur Rahman melihat bahwa tasawuf mampu menjawab krisis spiritual 

manusia modern yang terjebak dalam materialisme. Praktik dzikir, pengendalian diri, dan 

kesederhanaan hidup dapat menjadi sarana transformasi yang membantu manusia modern 

menemukan kembali makna hidup(Rahman, 1982). 

3. Kajian atas Praktik dan Tujuan Spiritual 

Dalam tasawuf, metodologi transformasi adalah sistem dan proses yang bertujuan untuk 

membantu orang-orang mencapai kesempurnaan spiritual melalui penyucian jiwa, disiplin 

ibadah, dan pembentukan akhlak.  Proses ini bukan hanya upacara keagamaan; itu adalah 

perjalanan pikiran dan moral yang membawa manusia ke kesadaran ilahi(Hanapiah & Wawan, 

2022). Tasawuf dipahami dalam konteks kontemporer sebagai metode transformasi batin yang 

masih relevan untuk membimbing manusia menghadapi krisis spiritualitas dan eksistensial. 

Transformasi spiritual dimulai ketika seseorang menyadari bahwa mereka kekurangan 

dan membutuhkan bimbingan ruhani. Praktik tasawuf menekankan pada upaya pembersihan 

hati dari penyakit batin seperti sombong, iri, dan cinta dunia dalam kerangka 

metodologis(Jamaludin & Rahayu, 2022).  Proses yang disebut sebagai tazkiyah al-nafs, atau 

langkah penyucian diri, merupakan dasar perjalanan spiritual seorang salik.Tazkiyah dilakukan 

melalui ibadah, dzikir, dan muhasabah teratur dengan tujuan meningkatkan kesadaran diri. 

Transformasi sufi dalam kehidupan sehari-hari juga mencakup latihan mental dan sosial.  

Dalam praktik spiritual tasawuf, seorang pelaku tidak hanya berkonsentrasi pada hubungan 

vertikal dengan Tuhan tetapi juga pada hubungan horizontal dengan sesama manusia. 

Akibatnya, praktik spiritual ini mengajarkan orang untuk menjadi lebih peka terhadap 



  
  
  
   
 
 

12594 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

penderitaan orang lain.  Hal ini membuat tasawuf menjadi sistem etika yang memanusiakan 

manusia selain praktik individualistik(Rohmawati & Zulkifli, 2024). 

Selain itu, pendekatan metodologis tasawuf menekankan betapa pentingnya peran 

pembimbing spiritual (mursyid), yang berfungsi sebagai penuntun dalam perjalanan ruhani 

seseorang. Mursyid tidak bertindak sebagai diktator; sebaliknya, dia bertindak sebagai mentor 

yang membantu siswa memahami kekuatan dan kelemahan mereka. Bimbingan ini bersifat 

dialogis dan mendalam, dan fokusnya adalah menumbuhkan kesadaran spiritual yang benar.  

Proses pendidikan ini disebut suhbah(Renaningtyas, 2025), yaitu kedekatan murid dengan 

gurunya secara moral dan spiritual. 

Tasawuf juga menggunakan media ritual kolektif seperti dzikir bersama, manaqib, dan 

wirid dalam praktiknya.  Praktik kolektif ini menjadi bagian dari metode transformasi karena 

mengajarkan disiplin, ketertiban, dan penyatuan niat dan kesadaran bersama menuju Tuhan, 

sehingga memperkuat kohesi spiritual di antara anggota kelompok dan memupuk ketenangan 

batin(Fatkhuri, 2023). 

Menurut tasawuf, transformasi spiritual tidak berhenti pada ranah batin; itu mengarah 

pada perilaku moral dan etis yang nyata.  Sangat diharapkan bahwa mereka yang mengambil 

rute ini memiliki sifat yang halus, penyabar, rendah hati, dan dermawan(Akmansyah et al., 

2025).  Oleh karena itu, transformasi tasawuf mencakup aspek moral yang menghasilkan 

individu yang berakhlak mulia, yang sejalan dengan nilai-nilai universal Islam. 

 Tasawuf telah berkembang untuk menyesuaikan diri dengan tantangan modernitas dan 

digitalisasi.  Sekarang, praktisi dzikir dan pembelajaran spiritual dapat dilakukan melalui media 

online tanpa kehilangan nilai-nilai batiniah yang penting.  Transformasi metode ini 

menunjukkan bahwa tasawuf sangat fleksibel dan memiliki kemampuan untuk membantu 

membangun keseimbangan antara iman dan kemajuan teknologi(Hakim, 2025).  Studi baru 

menunjukkan bahwa dzikir digital dapat membantu mengurangi kecemasan dan stres. 

Tasawuf memiliki aspek psikoterapi dalam transformasi.  Latihan seperti dzikir dan 

meditasi sufi membantu menenangkan pikiran, menstabilkan perasaan, dan menjadi lebih 

bersyukur.  Metode ini sejalan dengan terapi spiritual kontemporer yang menggabungkan 

prinsip religius dengan kesehatan mental.  Oleh karena itu, tasawuf dapat digunakan sebagai 

alternatif untuk mengatasi krisis kesehatan mental yang terjadi di masyarakat kontemporer. 

 Tujuan akhir metode transformasi tasawuf adalah untuk mencapai kesadaran ilahiah 

(ma‘rifah).  Pada titik ini, orang tidak lagi terikat pada keinginan duniawi, tetapi menyadari 

bahwa Tuhan ada di setiap aspek kehidupan mereka.  Kesadaran ini menumbuhkan rasa 

kedamaian dan cinta universal, yang merupakan dasar dari pengalaman spiritual sejati.  

Transformasi seperti ini menghasilkan individu yang santai, toleran, dan penyayang(Mudin, 

2022). 

Metode tasawuf dapat membangun masyarakat yang damai dan berkeadaban dalam 

konteks sosial.  Dalam interaksi sosial, prinsip seperti kasih, kejujuran, dan keikhlasan sangat 

penting.  Oleh karena itu, transformasi spiritual dimulai dengan individu dan berkembang 

menjadi transformasi sosial yang lebih luas.  Tasawuf tidak hanya membantu seseorang 



  
  
  
   
 
 

12595 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

menjadi lebih baik secara pribadi, tetapi juga membantu memperbaiki struktur moral 

masyarakat. 

 Metodologi transformasi terkait dengan pendidikan Islam juga.  Dimungkinkan untuk 

membentuk siswa yang berkarakter spiritual dengan menerapkan nilai-nilai sufistik seperti 

ketulusan niat, kesabaran dalam belajar, dan pengendalian diri.  Hal ini menunjukkan bahwa 

tasawuf sangat membantu dalam membangun kepribadian dan pendidikan moral(Rizki & 

Rusdi, 2024). 

Tasawuf tidak hanya digunakan sebagai jalan spiritual, tetapi juga sebagai strategi 

kebudayaan. Dengan menekankan pentingnya kesederhanaan, kedekatan dengan alam, dan 

keseimbangan batin, ia memberikan alternatif terhadap gaya hidup konsumtif dan 

materialistik(Arrasyid, 2020).Menumbuhkan rasa tanggung jawab terhadap lingkungan dan 

sesama menyebabkan perubahan individu dan ekologis. 

 Pada akhirnya, metodologi transformasi tasawuf dapat dipahami sebagai proses yang 

menggabungkan elemen spiritual, moral, dan sosial.  Ia adalah perjalanan bukan hanya menuju 

Tuhan, tetapi juga menuju menjadi manusia seutuhnya.  Jika nilai-nilai tasawuf diterapkan 

secara teratur, mereka dapat membantu menyelesaikan masalah kemanusiaan modern yang 

kehilangan arah spiritualitas. 

 

KESIMPULAN 

Metodologi transformasi dalam tasawuf merupakan sistem pembinaan spiritual yang 

menuntun manusia dari dominasi hawa nafsu menuju kesadaran ilahiah. Proses ini dilakukan secara 

bertahap melalui penyucian jiwa, pembentukan akhlak, dan latihan ruhani seperti dzikir, mujahadah, 

serta bimbingan mursyid. Sejak masa awal Islam hingga kini, metode ini terus berkembang dari 

praktik individual menuju sistem tarekat yang terstruktur. Dalam konteks modern, tasawuf tetap 

relevan sebagai sarana penyembuhan spiritual dan moral, membantu manusia menemukan 

ketenangan batin di tengah krisis eksistensial dan materialisme. Tujuan akhirnya adalah 

terwujudnya insan kamil manusia yang berakhlak mulia, sadar akan kehadiran Allah, dan 

menebarkan kedamaian dalam kehidupan sosial. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Fahrur Rozi, Nurwahidin, & Mulawarman Hannase. (2024). Dinamika Transformasi 

Tasawuf Era Modern: Neo-Sufisme dan Gerakan Islam Transnasional. Tasamuh: Jurnal Studi 

Islam, 16(2), 278–297. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v16i2.1393 

Akbar, A. K., Rozi, F., Siregar, M. R., Anggraini, N., & Ilmi, R. (2023). SIKAP DAN TASAWUF 

HASAN AL-BASHRI (MENJEJAKI PERJALANAN SINGKAT SUFI BESAR). Journal of 

Comprehensive Science, 2. 

Akmansyah, M., Nurnazli, Mujahid, A., & Khedr, T. S. I. (2025). The Essence of Mursyid Teachers 

in Sufism Spiritual Education in the Framework of Maqāṣid al-Syarī’ah. Jurnal Hukum 

Keluarga, 8. 

Al-Ghazali, I. (2013). Iḥyā’ ‘Ulum al-Dīn. 

Al-Qushayri, A. Q. (2007). Al-Risālah al-Qushayriyyah fī ‘Ilm al-Tasawwuf. 

Alfiah, N., Noor, A. M., Farhan, A., & Furqon, A. (2024). Tasawuf dan Pengembangan Diri. 



  
  
  
   
 
 

12596 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

JOUSIP: Journal of Sufism and Psychotherapy, 4(2), 165–182. 

https://doi.org/10.28918/jousip.v4i2.9252 

Anisah, P. N., Hapsari, W., & Kusumatuti, W. (2025). Jurnal Psikologi dan Bimbingan Konseling. 

Jurnal Psikologi Dan Bimbingan Konseling, 11(2), 1–10. 

Arrasyid. (2020). Tasawuf dan Problematika Modernitas: Menimbang Maqamat dan Ahwal Abu 

Nashr as-Sarraj. Jurnal Fuaduna, 4. 

Arrasyid, Anisah, N. K., & Husna, R. (1385). Transformasi Pemikiran Tasawuf : Landasan 

Pembentukan Karakter Islami Generasi-Z. 17, 302. 

Ashani, S., Harahap, M. R. P. A., & Maulani, M. (2021). Trilogi Pemikiran Tasawuf Imam Junaid 

Al-Baghdadi (Mitsaq, Fana, dan Tauhid). Syifa Al-Qulub Jurnal Psikoterapi Sufistik, 1. 

Faruqi, I., & Rohmah, L. F. (2023). Nilai Tasawuf Imam Junaid Al-Baghdadi Sebagai Qadi. Journal 

of Ethics and Sprituality, 7. 

Fatkhuri. (2023). Power Relations between Mursyid and Murid. Journal of Islamic World and 

Politics, 9. 

Hakim, B. R. (2025). Transformation of Sufistic Da’wah and Islamic Psychotherapy Through 

Online Manaqib: A Qualitative Case Study on Tarekat Qadiriyah Naqsyabandiyah 

Community in Indonesia. Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 9. 

Hanapiah, O., & Wawan. (2022). Filosofi Maqamat dan Ahwal Dalam Ajaran Tasawuf. Jurnal Ilmu 

Tasawuf, 1. 

Hariyanto. (2024). Transformasi Tasawuf Modern Menurut Nasaruddin Umar Dan Relevansinya 

Dalam Masyarakat Multikulturalisme Di Indonesia. Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan 

Peradaban Islam, 4(1), 1–21. https://doi.org/10.58572/hkm.v4i1.68 

I, M. (2025). Transformasi Jiwa Melalui Dzikir : Studi tentang Lathifah Naqsyabandiyah di Kerinci 

Pendahuluan. Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 25(1). 

Ihsan, N. H., Karomi, K., & Raflie, A. S. (2024). Tranformasi Ajaran Tasawuf Hamzah al-Fansuri 

dalam Menghadapi Krisis Spiritual dan Moral di Era Modern. 25(2), 1–16. 

Jamaludin, & Rahayu, S. S. (2022). Maqamat dan Ahwal dalam Pandangan Abu Nashr Al-Thusi 

Al-Sarraj dalam Kitab Al-luma’. Jurnal Ilmu Tasawuf, 1. 

Mahjuddin. (n.d.). MA’RIFAH SEBAGAI TUJUAN TASAWUF: SUATU CAPAIAN PENDIDIKAN 

SPIRITUAL UNTUK BERTEMU ALLAH. 

Mahmudi, K. A., & Gusmian, I. (2024). Analisis Historis, Metode Dan Karakteristik Pendidikan 

Tasawuf DiMa’had Aly IqnᾹ’ Ath-ThᾹlῙbin Pondok Pesantren Al-Anwar, Sarang, Rembang. 

Keislaman, 7. 

Mudin, M. I. (2022). Suhbah: Relasi Mursyid dan Murid dalam Pendidikan Spiritual Tarekat. Jurnal 

Tsaqafah, 3. 

Nurjanah, D. S., & Chodijah, M. (2025). Integrasi Maqam Tasawuf dalam Psikoterapi Islam: 

Pendekatan Spiritual terhadap Kesehatan Mental. Khazanah Multidisiplin, 6(1), 1–28. 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago of 

University. 

Renaningtyas, D. (2025). The Relevance of Maqamat wa Ahwal in Sufism for Gen Z. Journal of 

Islamic and Social Studies, 3. 

Rizki, A., & Rusdi, H. (2024). Digital Media Impact on Sufi Practices: Analyzing Ijāza Wirid Dhikr. 



  
  
  
   
 
 

12597 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Journal of Islamic Myticism, 13. 

Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. (2022). Konsep Tasawuf Imam Al-Ghazali Dari Aspek 

Moral Dalam Kitab Bidayatul Hidayah. Jurnal Pendidikan Dan Konseling, 4. 

Rohmawati, H. S., & Zulkifli, Z. (2024). The Role of Sufi Orders in Social Change in Indonesia: A 

Systematic Literature Review. Journal of Islamic Myticism, 13. 

Rojaya, Aceng Wandi Wahyudin, K. A. (2019). Istiqamah: Jurnal Ilmu Tasawuf. Jurnal Ilmu 

Tasawuf, 55–69. 

Rosfiyanti, N., Wahidin, N., & Hannase, M. (2024). The Transformation of Urban Tasawuf in 

Indonesia: Cybermedia and the Emergence of Digital Religion. Jurnal Pemikiran Islam, 4(2), 

117–128. https://doi.org/10.22373/jpi.v4i2.24073 

Rosia, R. (2018). Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam. Jurnal Kajian Dan 

Penelitian Pendidikan Islam, 1. 

Shadiqin, S. I. (2018). Tasawuf di Era Syariat: Tipologi Adaptasi dan Transformasi Gerakan Tarekat 

dalam Masyarakat Aceh Kontemporer. Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 20. 

Syajaroh, W. S. (1385). Adaptasi Ajaran Tasawuf di Jawa: Perspektif Personal dan Kultural. 17, 

302. 

 

 

 

 

 


