an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

METODOLOGI TRANSFORMASI DALAM TASAWUF: KAJIAN ATAS
PRAKTIK DAN TUJUAN SPIRITUAL

TRANSFORMATION METHODOLOGY IN SUSPECTS: ASTUDY OF
SPIRITUAL PRACTICES AND GOALS

Ade Kosasi', Suadi Sa’ad?, Sholahuddin Al Ayubi
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten
Email: 252706102.adekosasi@uinbanten.ac.id’, Suadi.saad@uinbanten.ac.id?
Sholahuddin.alayubi@uinbanten.ac.id’

Article Info Abstract

Article history :

Received : 19-12-2005 Sufism is a spiritual dimension of Islam oriented towards purifying the soul and

Revised : 20-12-2025 achieving closeness to God through a process of inner transformation. This study
Accepted : 22-12-2025 examines the methodology of transformation in Sufism, focusing on its practices
Pulished :24-12-2025 and spiritual goals as they developed from classical to modern times. Using a

qualitative approach based on literature, this study examines various primary and
secondary sources, such as classical works of Sufis and contemporary studies on
modern Sufism. The results show that the methodology of transformation in Sufism
involves the stages of takhalli (self-purification), tahalli (self-adorning with noble
morals), and tajalli (revelation of Divine light), which are implemented through
the practice of dhikr, mujahadah, and the guidance of a murshid. In the modern
context, Sufism has expanded its function, not only as a spiritual tool but also as a
psychological and social therapy. Sufi practices such as dhikr and muragabah are
now integrated with mindfulness approaches and Islamic psychotherapy.
Furthermore, the emergence of digital Sufism demonstrates that Sufi values can
adapt to technological developments without losing their essence. Thus, the Sufi
transformation methodology becomes a crucial tool in establishing spiritual,
moral, and social balance for modern humans, while simultaneously maintaining
the continuity of Islamic teachings, which are oriented toward divine awareness
and the formation of a perfect human being.

Keywords: Practice, Spiritual Transformation, Sufism

Abstrak

Tasawuf merupakan dimensi spiritual Islam yang berorientasi pada penyucian jiwa dan pencapaian
kedekatan dengan Allah melalui proses transformasi batin. Penelitian ini mengkaji metodologi transformasi
dalam tasawuf dengan fokus pada praktik dan tujuan spiritual yang berkembang dari masa klasik hingga
modern. Melalui pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan, penelitian ini menelaah berbagai sumber
primer dan sekunder seperti karya klasik para sufi dan kajian kontemporer mengenai sufisme modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa metodologi transformasi dalam tasawuf melibatkan tahapan takhalli
(pembersihan diri), tahalli (penghiasan diri dengan akhlak mulia), dan tajalli (penyingkapan cahaya Ilahi),
yang diimplementasikan melalui praktik dzikir, mujahadah, dan bimbingan mursyid. Dalam konteks modern,
tasawuf mengalami perluasan fungsi, tidak hanya sebagai sarana spiritual, tetapi juga sebagai terapi
psikologis dan sosial. Praktik sufistik seperti dzikir dan muraqabah kini diintegrasikan dengan pendekatan
mindfulness dan psikoterapi Islam. Selain itu, kemunculan tasawuf digital menunjukkan bahwa nilai-nilai
sufistik dapat beradaptasi dengan perkembangan teknologi tanpa kehilangan esensinya. Dengan demikian,
metodologi transformasi tasawuf menjadi sarana penting dalam membangun keseimbangan spiritual, moral,
dan sosial manusia modern, sekaligus menjaga kontinuitas ajaran Islam yang berorientasi pada kesadaran
ilahiah dan pembentukan insan kamil.

Kata Kunci: Praktik, Transformasi Spiritual, Tasawuf

12588


mailto:252706102.adekosasi@uinbanten.ac.id1
mailto:Suadi.saad@uinbanten.ac.id
mailto:Sholahuddin.alayubi@uinbanten.ac.id

) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

PENDAHULUAN

Tasawuf adalah salah satu aspek terdalam dalam tradisi Islam yang fokus pada pembersihan
jiwa, mendekatkan diri kepada Allah, dan mencari makna sejati dari keberagamaan. Sepanjang
sejarahnya, tasawuf tidak hanya dilihat sebagai praktik spiritual yang bersifat individual, tetapi juga
sebagai jalur pergeseran yang dapat mengubah kesadaran, moralitas, bahkan tujuan hidup seorang
muslim(Hariyanto, 2024). Perubahan ini terjadi melalui berbagai praktik sufistik seperti dzikir,
muragabah, muhasabah, khalwat, dan riyadhah spiritual yang bertujuan untuk membimbing
individu keluar dari pengaruh nafsu menuju ketenangan jiwa dan kedekatan dengan Sang Pencipta.

Di tengah perkembangan zaman yang didorong oleh kemajuan teknologi, globalisasi, dan
krisis spiritual, tasawuf kembali menemukan maknanya sebagai cara untuk menangani masalah-
masalah eksistensial yang dihadapi manusia. Gaya hidup yang mengedepankan materi,
individualisme, dan pemecahan sosial menciptakan urgensi bagi spiritualitas yang tulus dan
menenangkan.

Pada saat ini tasawuf mengambil peran, bukan hanya sekadar ajaran lama yang bersifat
reflektif, tetapi juga sebagai inspirasi untuk transformasi spiritual yang dinamis dan sesuai konteks.
Penelitian terkini menunjukkan bahwa tasawuf modern dapat memenuhi kebutuhan masyarakat
yang beragam budaya sambil tetap mempertahankan inti ajarannya.

Selain itu, perubahan dalam tasawuf di zaman sekarang tidak lepas dari interaksi dengan gerakan
Islam lintas negara dan kemunculan neo-sufisme menunjukkan bahwa evolusi tasawuf di era
modern melibatkan modifikasi dalam struktur organisasi tarekat, strategi penyampaian dakwah, dan
metode pengajaran, sehingga lebih responsif terhadap tantangan globalisasi dan
kemodernan(Ahmad Fahrur Rozi et al., 2024). Perubahan ini menunjukkan bahwa tasawuf tidak
berhenti berkembang, tetapi selalu beradaptasi dengan kebutuhan zaman, tanpa mengabaikan nilai-
nilai tradisinya yang berfokus pada pembersihan hati dan pengabdian kepada Tuhan.

Situasi krisis moral dan spiritual juga menjadi faktor utama pentingnya perubahan tasawuf
di zaman modern. Thsan, Karomi, dan Raflie(Ihsan et al., 2024) dalam analisis mereka mengenai
perubahan ajaran Hamzah al-Fansuri menyoroti bahwa prinsip-prinsip tasawuf dapat memberikan
jawaban atas kemunduran moral dan kekosongan spiritual yang sedang terjadi di masyarakat
modern. Dengan penekanan pada penyucian jiwa dan kesadaran terhadap Tuhan, tasawuf dapat
menjawab kebutuhan spiritual manusia sekaligus memberikan panduan etika sosial yang
mendorong terciptanya kehidupan bersama yang lebih harmonis.

Transformasi tasawuf juga tampak dalam usaha menggabungkan dengan ide-ide psikologi
modern seperti mindfulness. Penelitian terbaru menunjukkan bahwa praktik sufistik seperti
muraqabah dan dzikir dapat berperan sebagai bentuk mindfulness sufi yang efektif dalam
membantu individu menghadapi tekanan dan stres dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu,
pelatihan spiritual sufistik dapat meningkatkan kesadaran diri, ketenangan batin, dan ketahanan
psikologis pada generasi muda yang mudah tertekan oleh masalah sosial(Alfiah et al., 2024).

Tasawuf di Indonesia belakangan ini menunjukkan perubahan pola yang tidak hanya bersifat
tradisional dan berorientasi pada ritual, tetapi juga sangat dipengaruhi oleh perubahan dalam aspek
sosial, budaya, dan teknologi. Studi tentang The Transformation of Urban Tasawuf in Indonesia:
Cybermedia and the Emergence of Digital Religion menyatakan bahwa kegiatan tasawuf di area

12589



an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

perkotaan kini mulai memanfaatkan platform digital seperti zoom untuk berzikir, serta kelompok
modern yang mengintegrasikan elemen budaya kaum muda(Rosfiyanti et al., 2024). Perubahan ini
memperluas akses spiritual, tetapi juga menghadirkan tantangan dalam menjaga konsentrasi dan
kedalaman pengalaman batin.

Di sisi lainnya, penelitian mengenai Tasawuf dan Peningkatan Diri mengungkapkan bahwa
aktivitas tasawuf seperti tazkiyatun nafs, muraqabah, mujahadah, dan ihsan bukan sekadar tujuan
akhir, melainkan juga pendekatan menyeluruh dalam membangun karakter manusia. Penelitian ini
menegaskan bahwa perubahan spiritual dalam tasawuf menjangkau aspek mental, sosial, dan
spiritual secara bersamaan, yang berdampak pada keseimbangan kehidupan individu dan
masyarakat dalam konteks modern yang sering kali terpecah belah.

Dzikir, yang merupakan praktik utama dalam tasawuf, terus-menerus muncul dalam
penelitian sebagai sarana untuk mengubah emosi dan kesehatan mental. Dalam kajian mengenai
Transformasi Emosi melalui dzikir dan Shalat dalam konteks Pendidikan Islam, ditemukan bahwa
kegiatan dzikir dan shalat dapat membawa ketenangan jiwa, serta mengurangi rasa cemas dan stres,
terutama di kalangan mereka yang terlibat dalam pendidikan Islam(Anisah et al., 2025). Perubahan
emosional ini memiliki signifikansi karena mengindikasikan bahwa tasawuf dapat berfungsi
sebagai alat tawakal spiritual dalam menghadapi berbagai tekanan di zaman sekarang.

Dalam penelitian mengenai Penggabungan Maqam Tasawuf dalam Psikoterapi Islam Suatu
Pendekatan Spiritual untuk Kesehatan Mental, berbagai magam seperti taubah, zuhud, sabr,
tawakkul, dan rida dikenali bukan hanya sebagai tahap-tahap tradisional, namun juga sebagai tanda-
tanda psikologis yang berperan dalam mengatasi stres, kecemasan, serta masalah
psikososial(Syajaroh, 1385). Studi ini memperkuat pendapat bahwa transformasi tasawuf
merupakan lebih dari sekadar perubahan dalam ritual, tetapi juga sebuah perubahan signifikan
dalam kesehatan mental kaum Muslim.

Sementara itu, penelitian Transformasi Jiwa Melalui Dzikir: Studi tentang Lathifah
Nagsyabandiyah di Kerinci menawarkan gambaran konkret bagaimana dzikir lathifah dilakukan
secara kuantitatif (misalnya pengulangan sejumlah tertentu) dan bagaimana pengulangan tersebut
secara langsung membawa ketenangan jiwa bagi para pelakunya(l, 2025). Pengalaman
transformatif ini penting karena memperlihatkan bahwa aspek ritual fisik dzikir bersinggungan
langsung dengan efek psikologis dan spiritual.

Praktik sufisme yang semakin jelas muncul sebagai jenis terapi spiritual juga mendapatkan
perhatian(Rojaya, Aceng Wandi Wahyudin, 2019). Contohnya, artikel tentang Dzikir Jahar sebagai
Psikoterapi menjelaskan bagaimana dzikir jahar (dzikir yang dilakukan dengan suara keras)
memiliki banyak peran: mulai dari edukatif, pencegahan, penyembuhan hingga membangun,
mempengaruhi aspek moral, spiritual, psikologis, dan juga fisik. Perubahan yang terlihat di sini
adalah bagaimana dzikir tidak hanya dipahami sebagai upacara keagamaan, tetapi juga sebagai
sumber penyembuhan serta pemulihan keseimbangan diri(Nurjanah & Chodijah, 2025).

Ada juga cara yang memandang tasawuf sebagai bagian penting dalam situasi
ketidakpastian zaman kini. Dzikir dan Krisis Spiritual Manusia Modern menunjukkan bahwa
individu modern yang terperangkap dalam materialisme, tekanan sosial, dan hilangnya makna
mencoba kembali menemukan jalan spiritual melalui dzikir serta kedekatan dengan Al-Qur’an.

12590



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Dzikir kini bukan hanya sekadar praktik tradisional, melainkan juga menjadi sumber kekuatan
spiritual untuk menghadapi masalah identitas dan eksistensial.

Berdasarkan penjelasan itu bahwa perubahan dalam tasawuf tidak hanya sebatas modifikasi
formal dalam praktik-praktik ibadah, tetapi juga merupakan pergeseran mendalam dalam tujuan
spiritual dan sosial umat Islam. Hal ini mencakup aspek individu dan kolektif, menciptakan
kesempatan untuk pengalaman keagamaan yang lebih dalam serta sumbangan etis bagi masyarakat.
Dengan demikian, kajian atas praktik dan tujuan spiritual dalam tasawuf menjadi penting.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian yang berfokus pada pemahaman
mendalam mengenai transformasi dalam tasawuf, baik dalam praktik maupun orientasi spiritual,
melalui telaah literatur ilmiah yang relevan. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menggali
makna, konsep, dan nilai yang terkandung dalam teks-teks keagamaan, karya akademik, serta hasil
penelitian terdahulu yang berkaitan dengan tema tasawuf berupa jurnal, artikel, dan karya penelitian
yang secara langsung membahas topik perubahan tasawuf, praktik sufisme, serta tujuan spiritualitas.

Beberapa di antaranya adalah artikel dari Jurnal Akademik Studi Islam, Jurnal [lmu Tasawuf,
serta artikel dalam Jurnal Pemikiran Islam dan buku-buku klasik dan modern tentang tasawuf, karya
para sufi (seperti al-Ghazali, Jalaluddin Rumi, Hamzah al-Fansuri), serta literatur pendukung dalam
bidang filsafat, psikologi, dan pendidikan yang berhubungan dengan spiritualitas. yang membahas
sufisme perkotaan dan transformasi tasawuf dalam bentuk digital.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa perubahan dalam tasawuf tidak seragam; terdapat
perbedaan dalam praktik, tingkat intensitas, sarana, dan tujuan spiritual yang tercermin dalam
konteks yang berbeda. Salah satu hasil utama adalah bagaimana praktik dzikir jahar dipandang
sebagai jenis terapi spiritual modern yang menggabungkan ritual tradisional dengan kebutuhan
psikologis saat ini(Mahjuddin, n.d.). Artikel mengenai Dzikir Jahar sebagai Psikoterapi
menguraikan bahwa dzikir jahar dalam Tarekat Qodiriyyah wan Nagsyabandiyah memiliki fungsi
psikoterapi yang mencakup pemahaman, pengendalian, pengembangan moral, pembersihan hati,
dan pembentukan kepribadian(Rojaya, Aceng Wandi Wahyudin, 2019). Fungsi-fungsi ini
menunjukkan bahwa praktik ritual dzikir bukan hanya sekadar ibadah, melainkan juga sarana untuk
transformasi spiritual yang nyata hingga ke aspek psikologis. Kemudian, dalam konteks pendidikan
tasawuf, tampak bahwa lembaga-lembaga baik tradisional maupun modern menggabungkan elemen
pendidikan karakter dan spiritualitas dengan mengedepankan tahap-tahap spiritual klasik seperti
takhalli, tahalli, dan tajalli. Dalam artikel mengenai Transformasi Pemikiran Tasawuf: Landasan
Pembentukan Karakter Islami Generasi-Z(Arrasyid et al., 1385), misalnya, dinyatakan bahwa
penerapan ketiga tahap tersebut sangat bermanfaat dalam membentuk karakter generasi muda yang
sanggup menahan godaan dari dunia, meningkatkan kesadaran diri, serta mencari makna hidup yang
lebih mendalam.

12591



E-ISSN : 3046-4560

{ ple ] : KIAWSE ] Ard *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

1. Pengertian Transformasi Tasawuf

Dalam tasawuf, metode atau sistem yang dikenal sebagai metodologi transformasi
digunakan oleh para sufi untuk membimbing seorang salik (pencari jalan Tuhan) dalam proses
transformasi batin(Shadiqin, 2018). Metodologi ini lebih dari serangkaian tindakan ritual; itu
adalah jalan spiritual yang bertujuan untuk membawa manusia dari keadaan jiwa yang dikuasai
oleh hawa nafsu menuju keadaan jiwa yang tenang dan dekat dengan Allah.

Istilah "metodologi" secara terminologis merujuk pada ilmu tentang metode atau
langkah-langkah sistematis yang digunakan untuk mencapai tujuan tertentu. Metodologi dalam
kerangka tasawuf berarti tata cara yang digunakan dalam perjalanan spiritual agar seorang
murid dapat mencapai puncak pengalaman ketuhanan. Namun, transformasi menunjukkan
bahwa seseorang mengalami perubahan moral, psikologis, dan spiritual yang
signifikan(Mahmudi & Gusmian, 2024). Dalam tasawuf, transformasi tidak hanya bersifat
fisik, seperti perubahan sikap atau tingkah laku, tetapi juga mencakup aspek terdalam dari
kehidupan manusia, yaitu hati dan kesadaran ruhaniah.

Dalam hal tasawuf, itu adalah aspek esoteris dari Islam yang berfokus pada
pembentukan akhlak mulia dan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs). Menurut al-Qushayri(Al-
Qushayri, 2007), tasawuf adalah upaya untuk membersihkan hati dari sifat tercela dan
menghiasi diri dengan akhlak terpuji. Al-Ghazali menekankan bahwa tasawuf adalah jalan
menuju ma‘rifatullah, atau pengetahuan hakiki tentang Allah, melalui pengendalian diri, dzikir,
dan mujahadah(Al-Ghazali, 2013). Oleh karena itu, metodologi transformasi dalam tasawuf
dapat digambarkan sebagai suatu proses sistematis yang mencakup praktik spiritual seperti
mujahadah, dzikir, khalwat, dan bimbingan mursyid. Tujuan dari semua metode ini adalah
untuk memungkinkan seorang salik mengalami tahapan transformasi ruhaniah, yang dimulai
dengan takhalli (mengosongkan diri dari sifat buruk), tahalli (menghiasi diri dengan sifat
terpuji), dan tajalli (mengambil cahaya Ilahi ke dalam hati)(Rosia, 2018).

Metodologi ini bertujuan untuk mencapai orientasi transendental yang lebih tinggi
kedekatan dengan Allah, pengalaman ma‘rifah, dan pencapaian magam tasawuf tertinggi, yaitu
fana' (lenyapnya ego dalam kehadiran Allah) dan baqa' (hidup dengan Allah). Pada akhirnya,
transformasi ini menghasilkan manusia ideal yang disebut insan kamil dalam tradisi sufi.
Individu ini mencerminkan sifat-sifat Ilahi dalam kehidupannya, sehingga keberadaannya
bermanfaat bagi dirinya sendiri dan orang lain.

2. Sejarah Singkat Perkembangan Metodologi Transformasi dalam Tasawuf

Perjalanan metodologi transformasi tasawuf memiliki sejarah yang panjang. Tasawuf
muncul dari kesederhanaan dan penghayatan mendalam terhadap al-Qur'an dan Sunnah pada
awal abad pertama Hijriah. Orang-orang seperti Hasan al-Bashri, yang meninggal pada 110
H/728 M, dianggap sebagai pendiri ajaran zuhud. Ia menekankan bahwa khauf, yang berarti
takut kepada Allah, dan raja', yang berarti harapan akan rahmat-Nya, adalah landasan untuk
perubahan batin seorang muslim. Pada tahap ini, pendekatan transformasi masih sederhana,
yaitu melalui ibadah intensif, kesederhanaan hidup, dan introspeksi diri(Akbar et al., 2023).

Memasuki abad ketiga Hijriah, perkembangan tasawuf sebagai suatu ilmu semakin
pesat. Al-Junayd al-Baghdadi(Ashani et al., 2021) (w. 298 H/910 M) menyoroti ide “al-fana’

12592



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

’

wa al-bagqa’” sebagai tahap tertinggi dalam proses transformasi, di mana seorang sufi
melepaskan diri dari egonya dan hidup dengan kesadaran akan Tuhan. Junayd juga
mengajarkan pentingnya keseimbangan antara syariat dan hakikat, sehingga metodologi
transformasi mencakup tidak hanya praktik ritual tetapi juga kedisiplinan dalam menjalankan

syariat Islam(Faruqi & Rohmabh, 2023).

Pada abad ke-5 H, tokoh berpengaruh seperti al-Ghazali (w. 505 H/1111 M) menyusun
dasar metodologis yang lebih terstruktur dalam karya beliau Zhya’ ‘Ulim al-Din. la
mengemukakan bahwa perubahan spiritual harus dilalui melalui tiga tahap: takhalli
(membebaskan diri dari sifat-sifat negatif), tahalli (memperindah diri dengan sifat-sifat positif),
dan tajalli (pembongkaran cahaya Ilahi). Inilah yang selanjutnya menjadi kerangka yang
dikenal dalam metode tasawuf hingga saat ini(Rohman et al., 2022).

Pada satu abad berikutnya, tasawuf mengalami proses penginstitusian dengan
terbentuknya berbagai tarekat sufi. Tarekat-tarekat ini memperkenalkan sistem pembimbingan
yang lebih teratur, yang dipandu oleh seorang mursyid atau guru spiritual. Kegiatan dzikir
secara bersama-sama, khalwat, riyadhah, dan wirid tertentu menjadi elemen penting dalam
metode perubahan. Contohnya, Tarekat Qadiriyah yang dirintis oleh Syekh Abdul Qadir al-
Jilani menekankan dzikir sebagai cara utama untuk mendapatkan pencerahan hati. D1 sisi lain,
Tarekat Nagsyabandiyah fokus pada dzikir khafi, yaitu dzikir yang dilakukan di dalam hati,
sebagai cara yang lebih dalam untuk transformasi spiritual.

Dalam konteks modern, metodologi transformasi tasawuf tetap relevan. Para tokoh
kontemporer seperti Fazlur Rahman melihat bahwa tasawuf mampu menjawab krisis spiritual
manusia modern yang terjebak dalam materialisme. Praktik dzikir, pengendalian diri, dan
kesederhanaan hidup dapat menjadi sarana transformasi yang membantu manusia modern
menemukan kembali makna hidup(Rahman, 1982).

3. Kajian atas Praktik dan Tujuan Spiritual

Dalam tasawuf, metodologi transformasi adalah sistem dan proses yang bertujuan untuk
membantu orang-orang mencapai kesempurnaan spiritual melalui penyucian jiwa, disiplin
ibadah, dan pembentukan akhlak. Proses ini bukan hanya upacara keagamaan; itu adalah
perjalanan pikiran dan moral yang membawa manusia ke kesadaran ilahi(Hanapiah & Wawan,
2022). Tasawuf dipahami dalam konteks kontemporer sebagai metode transformasi batin yang
masih relevan untuk membimbing manusia menghadapi krisis spiritualitas dan eksistensial.

Transformasi spiritual dimulai ketika seseorang menyadari bahwa mereka kekurangan
dan membutuhkan bimbingan ruhani. Praktik tasawuf menekankan pada upaya pembersihan
hati dari penyakit batin seperti sombong, iri, dan cinta dunia dalam kerangka
metodologis(Jamaludin & Rahayu, 2022). Proses yang disebut sebagai tazkiyah al-nafs, atau
langkah penyucian diri, merupakan dasar perjalanan spiritual seorang salik.Tazkiyah dilakukan
melalui ibadah, dzikir, dan muhasabah teratur dengan tujuan meningkatkan kesadaran diri.
Transformasi sufi dalam kehidupan sehari-hari juga mencakup latihan mental dan sosial.
Dalam praktik spiritual tasawuf, seorang pelaku tidak hanya berkonsentrasi pada hubungan
vertikal dengan Tuhan tetapi juga pada hubungan horizontal dengan sesama manusia.
Akibatnya, praktik spiritual ini mengajarkan orang untuk menjadi lebih peka terhadap

12593



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

penderitaan orang lain. Hal ini membuat tasawuf menjadi sistem etika yang memanusiakan
manusia selain praktik individualistik(Rohmawati & Zulkifli, 2024).

Selain itu, pendekatan metodologis tasawuf menekankan betapa pentingnya peran
pembimbing spiritual (mursyid), yang berfungsi sebagai penuntun dalam perjalanan ruhani
seseorang. Mursyid tidak bertindak sebagai diktator; sebaliknya, dia bertindak sebagai mentor
yang membantu siswa memahami kekuatan dan kelemahan mereka. Bimbingan ini bersifat
dialogis dan mendalam, dan fokusnya adalah menumbuhkan kesadaran spiritual yang benar.
Proses pendidikan ini disebut suhbah(Renaningtyas, 2025), yaitu kedekatan murid dengan
gurunya secara moral dan spiritual.

Tasawuf juga menggunakan media ritual kolektif seperti dzikir bersama, manaqib, dan
wirid dalam praktiknya. Praktik kolektif ini menjadi bagian dari metode transformasi karena
mengajarkan disiplin, ketertiban, dan penyatuan niat dan kesadaran bersama menuju Tuhan,
sehingga memperkuat kohesi spiritual di antara anggota kelompok dan memupuk ketenangan
batin(Fatkhuri, 2023).

Menurut tasawuf, transformasi spiritual tidak berhenti pada ranah batin; itu mengarah
pada perilaku moral dan etis yang nyata. Sangat diharapkan bahwa mereka yang mengambil
rute ini memiliki sifat yang halus, penyabar, rendah hati, dan dermawan(Akmansyah et al.,
2025). Oleh karena itu, transformasi tasawuf mencakup aspek moral yang menghasilkan
individu yang berakhlak mulia, yang sejalan dengan nilai-nilai universal Islam.

Tasawuf telah berkembang untuk menyesuaikan diri dengan tantangan modernitas dan
digitalisasi. Sekarang, praktisi dzikir dan pembelajaran spiritual dapat dilakukan melalui media
online tanpa kehilangan nilai-nilai batiniah yang penting. Transformasi metode ini
menunjukkan bahwa tasawuf sangat fleksibel dan memiliki kemampuan untuk membantu
membangun keseimbangan antara iman dan kemajuan teknologi(Hakim, 2025). Studi baru
menunjukkan bahwa dzikir digital dapat membantu mengurangi kecemasan dan stres.

Tasawuf memiliki aspek psikoterapi dalam transformasi. Latihan seperti dzikir dan
meditasi sufi membantu menenangkan pikiran, menstabilkan perasaan, dan menjadi lebih
bersyukur. Metode ini sejalan dengan terapi spiritual kontemporer yang menggabungkan
prinsip religius dengan kesehatan mental. Oleh karena itu, tasawuf dapat digunakan sebagai
alternatif untuk mengatasi krisis kesehatan mental yang terjadi di masyarakat kontemporer.

Tujuan akhir metode transformasi tasawuf adalah untuk mencapai kesadaran ilahiah
(ma‘rifah). Pada titik ini, orang tidak lagi terikat pada keinginan duniawi, tetapi menyadari
bahwa Tuhan ada di setiap aspek kehidupan mereka. Kesadaran ini menumbuhkan rasa
kedamaian dan cinta universal, yang merupakan dasar dari pengalaman spiritual sejati.
Transformasi seperti ini menghasilkan individu yang santai, toleran, dan penyayang(Mudin,
2022).

Metode tasawuf dapat membangun masyarakat yang damai dan berkeadaban dalam
konteks sosial. Dalam interaksi sosial, prinsip seperti kasih, kejujuran, dan keikhlasan sangat
penting. Oleh karena itu, transformasi spiritual dimulai dengan individu dan berkembang
menjadi transformasi sosial yang lebih luas. Tasawuf tidak hanya membantu seseorang

12594



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

menjadi lebih baik secara pribadi, tetapi juga membantu memperbaiki struktur moral
masyarakat.

Metodologi transformasi terkait dengan pendidikan Islam juga. Dimungkinkan untuk
membentuk siswa yang berkarakter spiritual dengan menerapkan nilai-nilai sufistik seperti
ketulusan niat, kesabaran dalam belajar, dan pengendalian diri. Hal ini menunjukkan bahwa
tasawuf sangat membantu dalam membangun kepribadian dan pendidikan moral(Rizki &
Rusdi, 2024).

Tasawuf tidak hanya digunakan sebagai jalan spiritual, tetapi juga sebagai strategi
kebudayaan. Dengan menekankan pentingnya kesederhanaan, kedekatan dengan alam, dan
keseimbangan batin, ia memberikan alternatif terhadap gaya hidup konsumtif dan
materialistik(Arrasyid, 2020).Menumbuhkan rasa tanggung jawab terhadap lingkungan dan
sesama menyebabkan perubahan individu dan ekologis.

Pada akhirnya, metodologi transformasi tasawuf dapat dipahami sebagai proses yang
menggabungkan elemen spiritual, moral, dan sosial. Ia adalah perjalanan bukan hanya menuju
Tuhan, tetapi juga menuju menjadi manusia seutuhnya. Jika nilai-nilai tasawuf diterapkan
secara teratur, mereka dapat membantu menyelesaikan masalah kemanusiaan modern yang
kehilangan arah spiritualitas.

KESIMPULAN

Metodologi transformasi dalam tasawuf merupakan sistem pembinaan spiritual yang
menuntun manusia dari dominasi hawa nafsu menuju kesadaran ilahiah. Proses ini dilakukan secara
bertahap melalui penyucian jiwa, pembentukan akhlak, dan latihan ruhani seperti dzikir, mujahadah,
serta bimbingan mursyid. Sejak masa awal Islam hingga kini, metode ini terus berkembang dari
praktik individual menuju sistem tarekat yang terstruktur. Dalam konteks modern, tasawuf tetap
relevan sebagai sarana penyembuhan spiritual dan moral, membantu manusia menemukan
ketenangan batin di tengah krisis eksistensial dan materialisme. Tujuan akhirnya adalah
terwujudnya insan kamil manusia yang berakhlak mulia, sadar akan kehadiran Allah, dan
menebarkan kedamaian dalam kehidupan sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Fahrur Rozi, Nurwahidin, & Mulawarman Hannase. (2024). Dinamika Transformasi
Tasawuf Era Modern: Neo-Sufisme dan Gerakan Islam Transnasional. Tasamuh: Jurnal Studi
Islam, 16(2), 278-297. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v1612.1393

Akbar, A. K., Rozi, F., Siregar, M. R., Anggraini, N., & IImi, R. (2023). SIKAP DAN TASAWUF
HASAN AL-BASHRI (MENJEJAKI PERJALANAN SINGKAT SUFI BESAR). Journal of
Comprehensive Science, 2.

Akmansyah, M., Nurnazli, Mujahid, A., & Khedr, T. S. I. (2025). The Essence of Mursyid Teachers
in Sufism Spiritual Education in the Framework of Maqasid al-Syari’ah. Jurnal Hukum
Keluarga, 8.

Al-Ghazali, 1. (2013). Ihya’ ‘Ulum al-Din.
Al-Qushayri, A. Q. (2007). Al-Risalah al-Qushayriyyah fi ‘llm al-Tasawwuf.
Alfiah, N., Noor, A. M., Farhan, A., & Furqon, A. (2024). Tasawuf dan Pengembangan Diri.

12595



an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

JOUSIP: Journal of  Sufism and Psychotherapy, 4(2), 165-182.
https://doi.org/10.28918/jousip.v4i2.9252

Anisah, P. N., Hapsari, W., & Kusumatuti, W. (2025). Jurnal Psikologi dan Bimbingan Konseling.
Jurnal Psikologi Dan Bimbingan Konseling, 11(2), 1-10.

Arrasyid. (2020). Tasawuf dan Problematika Modernitas: Menimbang Maqamat dan Ahwal Abu
Nashr as-Sarraj. Jurnal Fuaduna, 4.

Arrasyid, Anisah, N. K., & Husna, R. (1385). Transformasi Pemikiran Tasawuf: Landasan
Pembentukan Karakter Islami Generasi-Z. 17, 302.

Ashani, S., Harahap, M. R. P. A., & Maulani, M. (2021). Trilogi Pemikiran Tasawuf Imam Junaid
Al-Baghdadi (Mitsaq, Fana, dan Tauhid). Syifa AI-Qulub Jurnal Psikoterapi Sufistik, 1.

Faruqi, I., & Rohmah, L. F. (2023). Nilai Tasawuf Imam Junaid Al-Baghdadi Sebagai Qadi. Journal
of Ethics and Sprituality, 7.

Fatkhuri. (2023). Power Relations between Mursyid and Murid. Journal of Islamic World and
Politics, 9.

Hakim, B. R. (2025). Transformation of Sufistic Da’wah and Islamic Psychotherapy Through
Online Manaqib: A Qualitative Case Study on Tarekat Qadiriyah Nagsyabandiyah
Community in Indonesia. Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 9.

Hanapiah, O., & Wawan. (2022). Filosofi Maqamat dan Ahwal Dalam Ajaran Tasawuf. Jurnal llmu
Tasawuf, 1.

Hariyanto. (2024). Transformasi Tasawuf Modern Menurut Nasaruddin Umar Dan Relevansinya
Dalam Masyarakat Multikulturalisme Di Indonesia. Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan
Peradaban Islam, 4(1), 1-21. https://doi.org/10.58572/hkm.v4i1.68

I, M. (2025). Transformasi Jiwa Melalui Dzikir : Studi tentang Lathifah Nagsyabandiyah di Kerinci
Pendahuluan. Islamika : Jurnal llmu-Ilmu Keislaman, 25(1).

Ihsan, N. H., Karomi, K., & Raflie, A. S. (2024). Tranformasi Ajaran Tasawuf Hamzah al-Fansuri
dalam Menghadapi Krisis Spiritual dan Moral di Era Modern. 25(2), 1-16.

Jamaludin, & Rahayu, S. S. (2022). Magamat dan Ahwal dalam Pandangan Abu Nashr Al-Thusi
Al-Sarraj dalam Kitab Al-luma’. Jurnal llmu Tasawuf, 1.

Mahjuddin. (n.d.). MA'RIFAH SEBAGAI TUJUAN TASAWUF: SUATU CAPAIAN PENDIDIKAN
SPIRITUAL UNTUK BERTEMU ALLAH.

Mahmudi, K. A., & Gusmian, 1. (2024). Analisis Historis, Metode Dan Karakteristik Pendidikan
Tasawuf DiMa’had Aly IqgnA’ Ath-ThAlIbin Pondok Pesantren Al-Anwar, Sarang, Rembang.
Keislaman, 7.

Mudin, M. 1. (2022). Suhbah: Relasi Mursyid dan Murid dalam Pendidikan Spiritual Tarekat. Jurnal
Tsaqafah, 3.

Nurjanah, D. S., & Chodijah, M. (2025). Integrasi Magam Tasawuf dalam Psikoterapi Islam:
Pendekatan Spiritual terhadap Kesehatan Mental. Khazanah Multidisiplin, 6(1), 1-28.

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago of
University.

Renaningtyas, D. (2025). The Relevance of Magamat wa Ahwal in Sufism for Gen Z. Journal of
Islamic and Social Studies, 3.

Rizki, A., & Rusdi, H. (2024). Digital Media Impact on Sufi Practices: Analyzing Ijaza Wirid Dhikr.

12596



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

Journal of Islamic Myticism, 13.

Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. (2022). Konsep Tasawuf Imam Al-Ghazali Dari Aspek
Moral Dalam Kitab Bidayatul Hidayah. Jurnal Pendidikan Dan Konseling, 4.

Rohmawati, H. S., & Zulkifli, Z. (2024). The Role of Sufi Orders in Social Change in Indonesia: A
Systematic Literature Review. Journal of Islamic Myticism, 13.

Rojaya, Aceng Wandi Wahyudin, K. A. (2019). Istiqgamah: Jurnal Ilmu Tasawuf. Jurnal Iimu
Tasawuf, 55-69.

Rosfiyanti, N., Wahidin, N., & Hannase, M. (2024). The Transformation of Urban Tasawuf in
Indonesia: Cybermedia and the Emergence of Digital Religion. Jurnal Pemikiran Islam, 4(2),
117-128. https://doi.org/10.22373/jpi.v4i2.24073

Rosia, R. (2018). Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam. Jurnal Kajian Dan
Penelitian Pendidikan Islam, 1.

Shadiqin, S. I. (2018). Tasawuf di Era Syariat: Tipologi Adaptasi dan Transformasi Gerakan Tarekat
dalam Masyarakat Aceh Kontemporer. /lmu-Iimu Ushuluddin, 20.

Syajaroh, W. S. (1385). Adaptasi Ajaran Tasawuf di Jawa: Perspektif Personal dan Kultural. 17,
302.

12597



