an Cendikiawan Nusantars

E-ISSN : 3046-4560

; ole *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

RELASI AGAMA DAN POLITIK LOKAL: KAJIAN DAKWAH

BIL HIKMAH

THE RELATIONSHIP BETWEEN RELIGION AND LOCAL POLITICS: A

STUDY OF DA'WAHBIL HIKMAH

Andi Hadi Ibrahim Baso!, Musafir Pababari?, Nila Sastrawati®, Hasan bin Juhanis*"

- Dakwah dan Komunikasi, Dirasaat Islamiyah, UINAM

4Ahwal Syakhsiyah, Fakultas Agama Islam, UNISMUH

Email: iandihadi@yahoo.co.id', Musafir.pababbari@uin-alauddin.ac.id’, nila.sastrawati@uin-alauddin.ac.id’

hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id**

Article Info

Article history :

Received : 19-12-2025
Revised :20-12-2025
Accepted : 22-12-2025
Pulished :24-12-2025

Abstract

This research explores the varied interpretations and implementations of
da'wah bil hikmah (preaching with wisdom) by Islamic organizations in South
Sulawesi, examining the interplay between theological concepts, da'wah
strategies, and local political practices. Historically, the Islamization of South
Sulawesi from the 17th century involved a peaceful cultural acculturation,
integrating Islamic teachings (sara) with indigenous customs (pangadereng) to
create a hybrid cultural identity where both held equal standing. This led to an
accommodative sociological characteristic, fostering Islamic models that
respected tradition. The post-1998 Reform era further propelled Islamic
political identity, making South Sulawesi a dynamic center for Islamic political
mobilization, notably through the Committee for the Preparation of Islamic
Sharia Enforcement (KPPSI). This alliance of Islamic organizations, activists,
and leaders aimed to formalize Islamic sharia into public policy through
constitutional means, significantly influencing local political discourse and
consolidating Islamic groups. The study's methodology is qualitative, analyzing
existing narratives and historical accounts from the provided text to understand
how different organizations like Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah,
Wahdah Islamiyah (WI), Hidayatullah, Pesantren Darul Istiqamah, and
Jamaah An-Nadzir navigate the political landscape. The findings indicate that
da'wah bil hikmah is applied diversely based on theological, historical, and
sociological factors, influencing their political engagement from high
participation (NU, WI) to moderate (Muhammadiyah) and low/symbolic
participation (Hidayatullah, Darul Istiqamah, An-Nadzir). These varied
approaches shape the region's political configurations and socio-religious
dynamics, demonstrating both harmonious and competitive relationships
among Islamic forces.

Keywords: Da'wah, Islam, South Sulawesi

Abstrak

Penelitian ini mengeksplorasi variasi interpretasi dan implementasi da‘'wah bil hikmah (berdakwah dengan
hikmah/bijaksana) oleh organisasi-organisasi Islam di Sulawesi Selatan, dengan mengkaji keterkaitan antara
konsep teologis, strategi dakwah, dan praktik politik lokal. Secara historis, Islamisasi di Sulawesi Selatan
sejak abad ke-17 melibatkan akulturasi budaya yang damai, mengintegrasikan ajaran Islam (sara’) dengan
adat istiadat setempat (pangadereng) untuk menciptakan identitas budaya hibrida di mana keduanya
memiliki kedudukan yang setara. Hal ini melahirkan karakteristik sosiologis yang akomodatif, serta
menumbuhkan model Islam yang menghormati tradisi. Era Reformasi pasca-1998 semakin mendorong
identitas politik Islam, menjadikan Sulawesi Selatan sebagai pusat mobilisasi politik Islam yang dinamis,
terutama melalui Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam (KPPSI). Aliansi organisasi Islam, aktivis, dan

12598


mailto:%20iandihadi@yahoo.co.id1,
mailto:Musafir.pababbari@uin-alauddin.ac.id2
mailto:nila.sastrawati@uin-alauddin.ac.id
mailto:hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id4

. . : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hf

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

tokoh masyarakat ini bertujuan untuk memformalkan syariat Islam ke dalam kebijakan publik melalui jalur
konstitusional, yang secara signifikan memengaruhi wacana politik lokal dan mengonsolidasikan kelompok-
kelompok Islam. Metodologi penelitian ini bersifat kualitatif, dengan menganalisis narasi yang ada dan
catatan sejarah dari teks yang tersedia untuk memahami bagaimana organisasi yang berbeda seperti
Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Wahdah Islamiyah (WI), Hidayatullah, Pesantren Darul Istiqgamah,
dan Jamaah An-Nadzir menavigasi lanskap politik. Temuan penelitian menunjukkan bahwa da'wah bil
hikmah diterapkan secara beragam berdasarkan faktor teologis, historis, dan sosiologis, yang memengaruhi
keterlibatan politik mereka mulai dari partisipasi tinggi (NU, WI), moderat (Muhammadiyah), hingga
partisipasi rendah atau simbolis (Hidayatullah, Darul Istigamah, An-Nadzir). Pendekatan yang bervariasi ini
membentuk konfigurasi politik dan dinamika sosial-keagamaan di wilayah tersebut, yang menunjukkan
hubungan harmonis sekaligus kompetitif di antara kekuatan-kekuatan Islam.

Kata Kunci: Dakwah, Islam, Sulawesi Selatan

PENDAHULUAN

Proses Islamisasi di Sulawesi Selatan, khususnya sejak abad ke-17, tidak menghapus norma-
norma adat komprehensif yang dikenal sebagai pangadereng. Sebaliknya, ia mengintegrasikan
ajaran Islam (sara’) sebagai pilar penguat, yang mengarah ke hibriditas budaya di mana nilai-nilai
adat memegang kedudukan yang setara dengan nilai-nilai agama. Sintesis ini memastikan bahwa
konsep budaya inti Bugis-Makassar seperti siri’ na pacce (harga diri dan solidaritas sosial) tidak
digantikan tetapi diperkuat dan dijiwai dengan makna spiritual yang lebih dalam oleh ajaran Islam
tentang rasa malu (haya), menumbuhkan karakteristik sosiologis akomodatif dan lahan subur bagi
model Islam tradisionalis. Runtuhnya rezim Orde Baru pada tahun 1998 menandai momen penting,
melepaskan energi politik identitas Islam yang telah lama ditekan. Sulawesi Selatan dengan cepat
menanggapi era Reformasi, menjadi pusat dinamis mobilisasi politik Islam, terutama melalui
pembentukan dan perjuangan Komite Persiapan Penegakan Syariah Islam (KPPSI) pada awal 2000-
an. Gerakan ini, aliansi berbagai organisasi Islam, aktivis, dan pemimpin, bertujuan untuk
memformalkan syariah Islam menjadi kebijakan publik melalui saluran konstitusional dan
demokrasi, mempengaruhi wacana politik lokal dan mengkonsolidasikan kelompok-kelompok
Islam.

Dalam lanskap sosial-politik yang kompleks ini, beragam organisasi Islam di Sulawesi
Selatan telah merumuskan strategi yang efektif untuk bertahan hidup, mengembangkan, dan
mempengaruhi kebijakan publik, menjadikan konsep teologis da'wah bil hikmah (khotbah dengan
kebijaksanaan) sangat relevan. Konsep ini tidak monolitik tetapi kerangka teologis yang fleksibel,
ditafsirkan secara berbeda oleh masing-masing organisasi untuk membenarkan dan melegitimasi
beragam strategi politik mereka dalam arena politik lokal yang pluralistik dan kompetitif. Studi
akademis sebelumnya tentang peraturan daerah agama (Perda keagamaan) terutama berfokus pada
hukum konstitusional, politik lokal, atau konflik kebijakan, dengan kurangnya penelitian yang
membingkai peraturan ini sebagai produk politik da'wah dan anggota DPRD sebagai subyek
da'wah. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana konsep teologis
da'wah bil hikmah dipahami dan dilaksanakan oleh berbagai organisasi Islam di Sulawesi Selatan
dalam konteks interaksi mereka dengan politik lokal. Selanjutnya, ia berusaha untuk
mengeksplorasi faktor-faktor teologis, historis, dan sosiologis yang mempengaruhi perbedaan
strategi da'wah dan orientasi politik di antara organisasi-organisasi Islam ini, yang akhirnya
mengungkapkan bagaimana variasi dalam pendekatan da'wah bil hikmah berdampak pada

12599



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

konfigurasi politik lokal dan dinamika sosial-agama, menggambarkan pola hubungan yang
harmonis dan kompetitif antara kekuatan Islam di ranah publik Sulawesi Selatan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menyelidiki beragam interpretasi dan implementasi da'wah bil hikmah
(khotbah dengan kebijaksanaan) oleh berbagai organisasi Islam di Sulawesi Selatan. Studi ini
berfokus pada pemahaman interaksi antara konsep teologis, strategi da‘'wah, dan praktik politik
organisasi-organisasi ini dalam lanskap politik lokal. “Bahan” utama penelitian ini adalah konsep
teologis da'wah bil hikmah itu sendiri, serta konteks historis dan sosiologis yang mempengaruhi
organisasi Islam di Sulawesi Selatan. “Alat” untuk analisis meliputi berbagai interpretasi dan
pendekatan strategis yang diadopsi oleh organisasi seperti Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah,
Wahdah Islamiyah (WI), Hidayatullah, Pesantren Darul Istigamah, dan Jamaah An-Nadzir.

Lokasi penelitian adalah Sulawesi Selatan, sebuah wilayah yang dicirikan oleh dinamika
sejarah dan sosiologisnya yang unik mengenai hubungan antara agama dan politik. Masalah yang
dibahas oleh penelitian ini berasal dari dinamika kompleks da'wah dan politik di Sulawesi Selatan,
di mana berbagai organisasi Islam menafsirkan dan menerapkan dakwah bil hikmah secara berbeda,
yang mengarah pada pendekatan politik yang beragam. Kompleksitas ini memerlukan pemahaman
mendalam tentang bagaimana organisasi-organisasi ini menavigasi lanskap politik lokal,
beradaptasi dengan sifat pluralistik dan kompetitifnya, dan mempengaruhi kebijakan publik.

Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dan deskriptif, dengan
fokus pada analisis narasi yang ada dan catatan sejarah dari teks yang disediakan. Pengumpulan
data terutama didasarkan pada tinjauan dokumen yang disediakan, yang menguraikan latar belakang
sejarah, pernyataan masalah, dan kerangka konseptual da'wah bil hikmah dan fikih siyasah.
Dokumen tersebut juga merinci pendekatan spesifik berbagai organisasi Islam di Sulawesi Selatan.
Oleh karena itu, penelitian ini tidak melibatkan metode pengumpulan data primer seperti survei atau
uji coba, melainkan analisis mendalam dari informasi yang disajikan dalam teks yang diberikan.

Analisis data melibatkan mengidentifikasi dan mengkategorikan interpretasi dan
implementasi yang berbeda dari dakwah bil hikmah oleh masing-masing organisasi Islam. Ini
termasuk memeriksa faktor-faktor teologis, historis, dan sosiologis yang membentuk strategi
da'wah dan orientasi politik mereka. Analisis lebih lanjut mengeksplorasi bagaimana pendekatan
yang bervariasi ini berdampak pada konfigurasi politik lokal dan dinamika sosial-agama, yang pada
akhirnya bertujuan untuk menggambarkan pola hubungan yang harmonis atau kompetitif di antara
kekuatan Islam di ruang publik Sulawesi Selatan. Pendekatan komparatif dan sintetis yang
diuraikan dalam dokumen itu sendiri berfungsi sebagai kerangka kerja untuk menganalisis beragam
implementasi da'wah bil hikmah dalam politik lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Dakwah Bil Hikmah dan Fikih Siyasah

Landasan utama bagi hampir seluruh gerakan dakwah dalam Islam. Allah SWT berfirman,
(QS. An-Nahl : 125):

12600



: ok ds o e : *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn -

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Cy pled 5h 5 B TRl a all aplala s aial) dde sall 5 AR&aTL Sl s ) 0
T st atefoLg e T O
Onigally alel 5o 57k e Jia

Terjemahnya:

"Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pengajaran yang baik dan
berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu, Dialah yang
lebih mengetahui tentang siapa yang sesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui
siapa orang-orang yang mendapat petunjuk.".

Pertama, Al-Hikmah (<5, Kata hikmah sering diterjemahkan sebagai “kebijaksanaan”,
namun memiliki makna teologis yang lebih mendalam. Imam Fakhruddin al-Razi dalam Mafatih
al-Ghaib menafsirkan al-hikmah sebagai penggunaan dalil pasti dan meyakinkan (al-dald’il al-
qat‘iyyah al-yaqiniyyah) yang ditujukan kepada kalangan terpelajar. Hikmah mencerminkan
dakwah berbasis bukti, pengetahuan mendalam, dan penempatan sesuatu secara proporsional.
Sementara Tafsir al-Baghawi menegaskan bahwa al-hikmah adalah Al-Qur’an itu sendiri — sumber
utama kebijaksanaan dan kebenaran wahyu (Fakhruddin al-Razi, 1420 H, h. 375 and Hadi
Mutamam, 2005, h. 273 and Iswarini, 2018 and Al-Baghawi, 1997, h. 58 and Muhammad ibn Jarir
al-Tabari, 2000, h. 345).

Kedua, AI-Mau ‘izah al-Hasanah (*3-~)) i 5y, Metode ini bermakna pengajaran yang
baik atau nasihat yang menyentuh hati. Al-Razi menjelaskannya sebagai pendekatan dengan dalil
persuasif dan retoris (al-dala’il al-zanniyyah al-igna ‘iyyah) yang ditujukan bagi masyarakat awam
untuk melembutkan hati dan membangkitkan kesadaran emosional. Imam al-Baghawi menafsirkan
metode ini sebagai seruan kepada Allah yang memadukan targhib (harapan dan kabar gembira)
serta tarhib (peringatan dan rasa takut), melalui ucapan yang lembut dan santun (al-gawl al-layyin
al-raqiq) tanpa kekerasan atau celaan. Pendekatan ini menekankan empati dan komunikasi penuh
hikmah (Fakhruddin al-Razi, h. 376 and Al-Baghawi, h. 58 and Isma'il ibn Kathir, 1999, h. 612.).

Ketiga, Al-Jidal Billati Hiya Ahsan (0> & b J))). Ini adalah metode "berdebat
dengan cara yang terbaik". Pendekatan ini secara spesifik ditujukan kepada kelompok penentang
atau mereka yang memiliki syubhat (al-mu'anidin). Tujuan dari perdebatan ini bukanlah untuk
mencari kemenangan, melainkan untuk meluruskan kesalahpahaman dan membantah argumen
mereka dengan cara yang paling santun, logis, dan terhormat. Allah juga berfirman dalam konteks
serupa, “Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahli Kitab, melainkan dengan cara yang paling
baik” (QS. Al-'Ankabut: 46). Ini menunjukkan bahwa bahkan dalam situasi konflik intelektual,
etika dan kesantunan harus tetap diutamakan (Fakhruddin al-Razi, h. 376, and Ibn Kathir, h. 612.).

Fikih Siyasah

Figh siyasah (fikih politik), bukanlah sebuah cetak biru negara yang kaku, melainkan
kumpulan prinsip, etika, dan tujuan yang digali dari sumber-sumber primer Islam—AI-Qur'an dan
Sunnah Nabi. Prinsip-prinsip inilah yang menyediakan bahasa teologis dan kompas moral bagi
ormas-ormas tersebut dalam menilai, mengkritik, dan berpartisipasi dalam proses politik. Bagian
ini akan menguraikan lima pilar fundamental dari tata kelola Islami yang secara konsisten muncul
dalam wacana politik Islam (M. Noor Ichwan, 2016, h. 55-57).

12601



E-ISSN : 3046-4560

: olek ds iki : *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

Pemisahan antara agama (din) dan politik (siyasah) dianggap mustahil secara konseptual,
karena politik dipahami bukan sebagai ranah sekuler, melainkan sebagai instrumen penting untuk
mewujudkan tujuan syariat, yaitu al-mashlahah al- ‘ammah (kemaslahatan umum). Pemikiran ini
dirumuskan secara mendalam oleh Imam al-Mawardi dalam al-Ahkam as-Sultaniyyah, yang
mendefinisikan kepemimpinan tertinggi (imamah) sebagai institusi yang “menggantikan fungsi
kenabian dalam menjaga agama dan mengatur urusan dunia” (/i khilafati an-nubuwwah fi hirdasah
ad-din wa siyasah ad-dunya). Dengan demikian, menjaga agama dan mengelola kesejahteraan
sosial dipandang sebagai dua aspek tak terpisahkan dari tanggung jawab keagamaan dan politik
(Abu al-Hasan al-Mawardi, h. 5).

Pandangan ini diperkuat oleh para pemikir setelahnya oleh Imam Ibn Taymiyyah dalam
karyanya As-Siyasah asy-Syar'iyyah fi Islah ar-Ra't wa ar-Ra'iyyah. Beliau berargumen bahwa
menegakkan kepemimpinan untuk mengatur urusan manusia adalah salah satu kewajiban agama
yang paling agung, karena tanpanya, kemaslahatan agama dan dunia tidak akan tegak. Keterlibatan
dalam politik, oleh karena itu, bagi banyak ormas Islam bukanlah sebuah penyimpangan atau
pilihan pragmatis semata, melainkan sebuah implementasi dari mandat teologis untuk menegakkan
kebaikan dan mencegah kemungkaran (amr ma'riif nahi munkar) dalam skala yang seluas-luasnya
(Al1 ibn Muhammad al-‘Imran, 1429 H, h. 215).

Para ulama figh siyasah merumuskan serangkaian prinsip dasar tata kelola yang bersumber
dari Al-Qur'an dan Sunnah. Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai kriteria untuk menilai keabsahan
dan keadilan sebuah sistem politik, sekaligus menjadi panduan bagi partisipasi umat Islam di
dalamnya:

1. Kedaulatan llahi (4/-Hakimiyyah)

Prinsip ini secara ringkas ditegaskan dalam Al-Qur'an, Surat Yusuf, dalam konteks
penolakan Nabi Yusuf terhadap segala bentuk penyembahan selain kepada Allah. Firman-Nya:

) @&all o)
Terjemahnya:
"...Menetapkan hukum itu hanyalah hak Allah." (QS. Yusuf: 40)

Imam al-Tabari dan Imam al-Qurtubi menjelaskan bahwa frasa a/-hukm dalam ayat ini
merujuk pada keputusan, ketetapan, dan perintah yang tertinggi, yang menegaskan bahwa tidak
ada otoritas lain yang berhak ditaati secara mutlak selain Allah. Dalam konteksnya, ayat ini
adalah penegasan tauhid dan penolakan terhadap segala bentuk hukum atau otoritas buatan
manusia yang menandingi otoritas Tuhan. Manusia, dalam kapasitasnya sebagai wakil atau
khalifah Tuhan di muka bumi (khalifatullah fi al-ardh), diamanahi untuk menerapkan hukum
dan kehendak-Nya, bukan untuk menciptakan hukum tandingan dari hawa nafsunya sendiri.
Oleh karena itu, kedaulatan manusia bersifat relatif, derivatif, dan terikat oleh koridor syariat
(Muhammad ibn Jarir al-Tabar1, 2000, h. 170-172 and Abu ‘Abdillah Muhammad ibn Ahmad
al-Qurtubi, 1964, h. 194).

12602



: ok ds ey : *
' — — " P ¢
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

2. Musyawarah (Syiira)

Jika hakimiyyah menetapkan sumber kedaulatan, maka syiira menetapkan proses
pengambilan keputusan dalam urusan publik. Al-Qur'an memuji komunitas Muslim yang ideal
sebagai komunitas yang urusan kolektifnya diputuskan melalui mekanisme musyawarah.
Prinsip ini diabadikan dalam Surat Asy-Syura, yang namanya sendiri berarti "musyawarah":

S (55 b 54l 5
Terjemahnya:

"...sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah antara mereka." (QS. Asy-
Syura : 38)

Imam al-Qurtubi mencatat bahwa praktik musyawarah ini sudah menjadi tradisi luhur
kaum Anshar di Madinah bahkan sebelum kedatangan Nabi Muhammad SAW, sehingga Allah
memuji mereka dengan ayat ini. Prinsip ini begitu fundamental sehingga Allah SWT secara
langsung memerintahkan Nabi-Nya, yang notabene menerima wahyu, untuk tetap
bermusyawarah dengan para sahabatnya dalam urusan-urusan duniawi (Isma'il ibn 'Umar ibn
Kasir, 1999, h. 211 and Al-Qurtubi, h. 38 and Fathi Osman, 2015, h. 25-35).

3. Keadilan ('Adalah)

Menegakkan keadilan adalah misi sentral dari diutusnya para rasul dan merupakan salah
satu tujuan tertinggi syariat (magqasid asy-syari'ah). Al-Qur'an menempatkan keadilan sebagai
sebuah perintah etis yang mutlak, yang harus ditegakkan dalam segala situasi, tanpa
memandang kawan atau lawan. Perintah ini disampaikan dengan sangat tegas dalam Surat Al-
Ma'idah:(13)

| shae 1) sl VT e o 38 s a0 0 Y ety 21ags b (el 58158 01 skl Gl T G
5 38 Sl
Terjemahnya:

"Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu sebagai penegak keadilan karena Allah,
(ketika) menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum
mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah. Karena (adil) itu lebih dekat kepada
takwa." (QS. Al-Ma'idah : 8)

Imam al-Tabari dalam tafsirnya menggarisbawahi kekuatan ayat ini dengan
menjelaskan bahwa perintah untuk berlaku adil bahkan kepada musuh yang dibenci
menunjukkan bahwa keadilan dalam Islam adalah sebuah nilai universal yang transenden,
bukan alat untuk melayani kepentingan kelompok. Keadilan yang dimaksud mencakup seluruh
aspek kehidupan: keadilan hukum, sosial, dan ekonomi bagi seluruh warga negara tanpa
diskriminasi (Al-Tabari, h. 286-288 and Ibn Kasir, h. 55).

4. Amanah dan Akuntabilitas (Amanah wa Mas'iliyyah)

Kepemimpinan dalam Islam bukanlah hak istimewa atau posisi untuk memperkaya diri,
melainkan sebuah amanah yang sangat berat dan akan dimintai pertanggungjawaban di

12603



: olek ds iki : *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

hadapan Allah dan rakyat. Konsep ini terangkum dengan sempurna dalam salah satu hadis Nabi
Muhammad saw (Muhammad ibn Isma'Tl al-Bukhari, no. 7138):

adie 5 (e O ks KR el KK
Artinya:

"Setiap dari kalian adalah pemimpin (pemelihara), dan setiap dari kalian akan dimintai
pertanggungjawaban atas apa yang dipimpinnya."

Imam an-Nawawi menjelaskan bahwa kata ra'in (secara harfiah berarti "penggembala")
memiliki makna metaforis sebagai penjaga, pelindung, dan orang yang diamanahi untuk
mewujudkan kemaslahatan bagi apa yang berada di bawah pengawasannya. Setiap pemimpin,
dari level tertinggi hingga terendah, pada hakikatnya adalah seorang "pelayan" yang akan
diadili berdasarkan kinerjanya dalam menjalankan amanah tersebut, baik di dunia melalui
mekanisme akuntabilitas publik maupun di akhirat di hadapan pengadilan Tuhan (Yahya ibn
Syaraf an-Nawawi, 1392 H, h. 213).

. Ketaatan kepada Pemegang Otoritas (Ulf al-Amr)

Islam mewajibkan rakyat untuk menaati pemimpin atau pemegang kekuasaan (ili al-
amr). Landasan utama kewajiban ini adalah firman Allah dalam Surat An-Nisa":

K ) 5 O s 1 sadal 3 20 1 sadal 1l (il 6T
Terjemahnya:

"Wahai orang-orang yang beriman! Taatilah Allah dan taatilah Rasul (Muhammad), dan Ulil
Amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu." (QS. An-Nisa' : 59)

Ibn Kathir mencatat perdebatan klasik mengenai siapa yang dimaksud dengan uli al-
amr, apakah mereka adalah para penguasa (al-umara') atau para ulama (al-'ulama’). Pandangan
yang paling diterima adalah bahwa ia mencakup keduanya: para pemimpin politik yang
mengatur urusan negara dan para cendekiawan agama yang menafsirkan hukum Tuhan. Yang
lebih penting, ketaatan ini secara eksplisit dibatasi oleh syarat bahwa perintah pemimpin
tersebut tidak boleh bertentangan dengan perintah Allah dan Rasul-Nya (Ibn Kasir, h. 345.).

Historis dan Realitas Sosiologis Islam di Sulawesi Selatan

Dinamika relasi agama dan politik di Sulawesi Selatan tidak dapat dilepaskan dari akar

historis dan sosiologisnya yang khas. Lanskap kontemporer dibentuk oleh dua faktor utama:
pertama, proses Islamisasi awal yang melahirkan hibriditas kultural unik; kedua, kebangkitan

politik identitas Islam pada era Reformasi. Kedua konteks ini menciptakan arena di mana berbagai
ormas Islam beroperasi, beradaptasi, dan berkompetisi untuk memperoleh pengaruh, sambil
memanfaatkan repertoar teologis masing-masing untuk menavigasi realitas sosial-politik yang
kompleks (Azyumardi Azra, 2004).

1. Islamisasi dan Hibriditas Kultural: Fusi Sara’ dan Pangadereng

Masuknya Islam ke Jazirah Selatan Sulawesi pada abad ke-16 dan ke-17 berlangsung
melalui proses akulturasi damai dan akomodatif, berbeda dari model penaklukan di wilayah
lain. Tiga ulama asal Minangkabau—Datuk ri Bandang, Datuk Patimang, dan Datuk ri Tiro

12604



: ok ds ey : *
' — — " P ¢
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

menyebarkan Islam dengan pendekatan persuasif yang menargetkan para elite kerajaan seperti
Gowa dan Luwu. Strategi dakwah “dari atas ke bawah” ini efektif karena konversi raja atau
bangsawan diikuti oleh rakyatnya. Catatan sejarah menunjukkan bahwa Datu Luwu, La
Patiware' Daeng Parabbung, adalah raja pertama yang memeluk Islam sekitar tahun 1603 M,
disusul oleh Raja Gowa (Mukrimin, 2018, h. 185-187).

Ciri paling menonjol dan berdampak jangka panjang dari proses Islamisasi di Sulawesi
Selatan adalah tidak terjadinya penghapusan budaya dan struktur sosial-adat yang telah mapan.
Sebaliknya, terjadi proses dialog, negosiasi, dan sintesis kreatif antara ajaran Islam—yang
disebut sara’ dengan sistem norma adat Bugis-Makassar, pangadereng. Proses ini melahirkan
hibriditas kultural di mana sara " tidak meniadakan adat, tetapi diintegrasikan sebagai salah satu
pilar utama yang menyempurnakan tatanan sosial. Nilai-nilai adat dan agama menempati posisi
setara, sehingga pelanggaran terhadap sara’ juga dianggap sebagai pelanggaran terhadap
pangadereng, dan sebaliknya (Mukrimin, 2018, h. 188.).

Salah satu contoh paling gamblang dari sintesis ini adalah penguatan konsep siri’ na
pacce (harga diri/rasa malu dan solidaritas/kepedulian sosial) oleh ajaran Islam. Siri’, yang
merupakan inti dari martabat individu dan komunal dalam budaya Bugis-Makassar, ditemukan
resonansinya dalam konsep /ayd’ (rasa malu) dalam Islam, yang disebut oleh Nabi Muhammad
SAW sebagai bagian dari iman (JlaY! e il sall), Dengan demikian, Islam tidak mengganti
nilai lokal, melainkan memberinya makna spiritual yang lebih dalam dan memperkuat
posisinya dalam tatanan social (Abdurrahman Wahid, 2007, h. 115-125).

2. Ruptur Pasca-Reformasi: Politik Identitas Islam dan Gerakan KPPSI

Runtuhnya rezim Orde Baru yang otoriter pada tahun 1998 menjadi titik balik yang
krusial bagi ekspresi politik Islam di seluruh Indonesia, tidak terkecuali di Sulawesi Selatan.
Ruang demokrasi yang terbuka lebar, setelah puluhan tahun represi, memungkinkan artikulasi
identitas keislaman dalam ranah publik yang sebelumnya sangat dibatasi dan dicurigai. Di
Sulawesi Selatan, fenomena ini termanifestasi secara kuat dalam pembentukan dan perjuangan
Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam (KPPSI) pada awal dekade 2000-an (Irfan
Abubakar, 2005, h. 315-318).

KPPSI muncul sebagai aliansi besar yang menghimpun berbagai ormas Islam, aktivis,
tokoh masyarakat, dan politisi di Sulawesi Selatan dengan tujuan memperjuangkan penerapan
syariat Islam secara legal-formal melalui jalur politik konstitusional dan demokratis. Berbeda
dari gerakan radikal, KPPSI bersifat populis dan berupaya memengaruhi legislasi daerah
melalui Perda Syariah dalam bingkai NKRI. Dukungan publiknya yang kuat berakar pada
identitas keislaman masyarakat Bugis-Makassar serta kerinduan akan tatanan sosial yang lebih
adil dan bermoral pasca-krisis nasional. Meskipun tidak berhasil sepenuhnya mewujudkan
formalisasi syariat, KPPSI meninggalkan pengaruh besar dengan menempatkan isu Islam
sebagai tema sentral politik lokal, menjadi wadah konsolidasi kelompok Islam, dan
memperuncing kontestasi ideologis antara kubu formalis dan kultural. Dinamika ini
membentuk arena bagi ormas-ormas Islam dalam menentukan posisi dan strategi mereka dalam
relasi agama—politik local (Michael Buehler, 2009, h. 255-285 and Mukrimin, 2016, h. 45-48).

12605



E-ISSN : 3046-4560

: olek ds iki : *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

Menavigasi Kekuasaan melalui Tradisi dan Modernitas

Menyoroti bagaimana ormas besar menafsirkan dan menerapkan konsep dakwah bil hikmah
dalam pendekatan politik yang akomodatif dan kultural, namun dengan bentuk dan penekanan yang
berbeda satu sama lain.

1. Nahdlatul Ulama (NU): Politik Keseimbangan Berbasis Jaringan Kultural

Pengurus Wilayah Nahdlatul Ulama (PWNU) Sulawesi Selatan baru terbentuk pasca-
kemerdekaan, sekitar tahun 1950-an. Namun, embrio dan paham Ahlussunnah wal Jama'ah
(Aswaja) yang menjadi ciri khas NU sudah mengakar jauh sebelumnya. Cikal bakal NU di
wilayah ini dapat dilacak pada organisasi bernama Rabithatul Ulama yang didirikan pada tahun
1950, yang menghimpun ulama-ulama Bugis-Makassar terkemuka seperti Anregurutta Haji
(A.G.H.) Ahmad Bone dan A.G.H. Muhammad Ramli. Ketika NU di tingkat pusat memutuskan
untuk keluar dari Masyumi dan menjadi partai politik mandiri pada tahun 1952, sebagian besar
ulama dari Rabithatul Ulama menyambut baik keputusan tersebut dan meleburkan diri ke
dalam NU, yang kemudian membentuk cikal bakal PWNU Sulsel (Nasrawati, dkk, 2024, h.
125-127).

Bagi Nahdlatul Ulama, dakwah bil hikmah diinterpretasikan sebagai sebuah pendekatan
yang menekankan kebijaksanaan (wisdom) dalam berdakwah secara gradual (at-tadarruj),
akomodatif terhadap budaya dan tradisi lokal yang tidak bertentangan dengan prinsip dasar
syariat, serta senantiasa menjaga harmoni dan keseimbangan sosial (fawazun). Pendekatan ini
sangat selaras dengan metode al-mau'izhah al-hasanah (nasihat yang baik dan lembut), yang
mengutamakan dialog, persuasi, dan menghindari konfrontasi yang tidak perlu. Dalam konteks
politik, hikmah diterjemahkan menjadi pragmatisme strategis, di mana tujuan utamanya adalah
mencapai kemaslahatan umat (maslahah 'ammah) yang lebih besar, bahkan jika itu
memerlukan kompromi dan aliansi taktis dengan berbagai kekuatan politik, termasuk negara.
Prinsip fikih 4alaaly bgis e %) e Y1 Ca%ai ("Kebijakan seorang pemimpin terhadap
rakyatnya harus dikaitkan dengan kemaslahatan") menjadi pemandu utama (Firdaus
Muhammad, 2021, h. 150-152).

Secara institusional, pasca-Khittah 1984, NU menegaskan diri sebagai organisasi
sosial-keagamaan (jam ‘iyyvah diniyyah ijtima iyyah) yang menjaga jarak dari partai politik,
meski secara historis memiliki kedekatan dengan partai yang dibidani tokohnya seperti PKB.
Di Sulawesi Selatan, peran politik NU tampak melalui tiga hal. Pertama, patronase kiai dan
mobilisasi elektoral, di mana pengaruh dan restu kiai sering menentukan arah pilihan politik
jamaah dalam Pilkada maupun pemilu legislatif. Kedua, strategi akomodatif terhadap
kekuasaan, dengan menjadi mitra strategis pemerintah, mendukung program pro-rakyat, dan
berperan menjaga stabilitas sosial sebagai wujud hikmah politik. Ketiga, politik keseimbangan,
yaitu peran NU sebagai kekuatan penyeimbang yang menjembatani kelompok kepentingan dan
meredam potensi konflik dalam lanskap politik yang terpolarisasi (Sowan ke NU Sulsel, 2023).

2. Muhammadiyah: Dakwah Pencerahan dan Artikulasi Politik Nilai

Muhammadiyah hadir di Sulawesi Selatan lebih awal dibandingkan NU, yaitu pada
tahun 1926, diprakarsai oleh para pedagang dan intelektual Muslim reformis di Makassar.
Berbeda dengan NU yang berakar pada tradisi pesantren dan budaya agraris, Muhammadiyah

12606



: olek ds iki : *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

datang sebagai gerakan pembaruan (tajdid) dan modernisasi Islam. Misi utamanya adalah
memurnikan akidah dan ibadah umat dari praktik-praktik yang dianggap Takhayul, Bid'ah, dan
Khurafat (TBC) serta melakukan modernisasi sosial melalui pendirian lembaga-lembaga
pendidikan formal (sekolah), kesehatan (rumah sakit), dan sosial (panti asuhan). Akibatnya,
basis massa Muhammadiyah cenderung berasal dari kalangan terdidik, profesional urban,
birokrat, dan kelas menengah Muslim yang lebih individualistis (Alfian, Muhammadiyah1989,
h. 67).

Bagi Muhammadiyah, dakwah bil hikmah dimaknai sebagai "dakwah pencerahan"
(dakwah pencerahan). Hikmah dalam Surat An-Nahl: 125 dipahami sebagai penyampaian
Islam dengan menggunakan argumen-argumen yang rasional, logis, berbasis ilmu
pengetahuan, dan sesuai dengan kemajuan zaman. Pendekatan ini sangat identik dengan
metode al-hikmah (bukti rasional) dan al-jidal billati hiya ahsan (debat dengan cara terbaik).
Dakwah Muhammadiyah tidak hanya bertujuan untuk memperbaiki akidah individu, tetapi juga
untuk membangun masyarakat Islam yang sebenar-benarnya: sebuah tatanan sosial yang
tercerahkan, rasional, dan modern. Dalam politik, hikmah diartikan sebagai perjuangan untuk
menegakkan nilai-nilai luhur dan prinsip-prinsip tata kelola yang baik (good governance)
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, bukan sekadar perebutan kekuasaan partisan (Zuly
Qodir, 2019, h. 92).

Sikap politik Muhammadiyah diatur dalam Khittah Perjuangan hasil Muktamar ke-38
Makassar (1971) yang menegaskan bahwa Muhammadiyah adalah gerakan dakwah Islam yang
tidak berafiliasi dengan partai polittk mana pun. Berdasarkan prinsip ini, politik
Muhammadiyah di Sulawesi Selatan bersifat netral-aktif, yakni menjaga jarak dari kontestasi
elektoral tanpa dukungan formal kepada kandidat tertentu, namun tetap aktif menyuarakan isu
kebangsaan dan moral seperti pemilu damai, antikorupsi, dan pemberantasan narkoba.
Pengaruh politik Muhammadiyah terletak pada politik nilai dan diaspora kader, di mana para
kader terdidik berkiprah di berbagai partai dan lembaga negara melalui pembinaan Lembaga
Hikmah dan Kebijakan Publik (LHKP). Selain itu, organisasi otonom (ortom) seperti Pemuda
Muhammadiyah dan Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) sering menjadi motor
penggerak dukungan terhadap kandidat yang sejalan dengan nilai-nilai persyarikatan, meski
secara personal atau kelompok (Zuly Qodir, 2019, h. 88).

. Wahdah Islamiyah (WI): Poros Salafi-Haraki Menuju Kooperasi Strategis

Wahdah Islamiyah (WI) berakar dari gerakan dakwah kampus (tarbiyah) di Makassar
pada akhir 1980-an melalui Yayasan Fathul Mu’in yang kemudian berkembang menjadi ormas
pasca-Reformasi. Secara ideologis, WI mengusung corak “Salafi-Haraki”, yakni perpaduan
antara kemurnian akidah dan ibadah sesuai manhaj as-salaf as-salih dengan semangat gerakan
sosial ala Ikhwanul Muslimin. Melalui sistem pembinaan halagah yang intensif, WI
menanamkan disiplin kaderisasi. Pemahaman dakwah bil hikmah dalam WI berevolusi dari
fokus awal pada at-tashfiyah wa at-tarbiyah (pemurnian dan pendidikan) ke arah pendekatan
yang menekankan kebijaksanaan dalam berinteraksi dengan masyarakat dan negara, menandai
transformasi dari Salafisme “puris” yang apolitis menuju Salafisme “aktivis” yang memandang
politik sebagai bagian strategis dari dakwah (Zoltan Pall, 2018).

12607



: ok ds ey : *
' — — " P ¢
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

Sikap politik Wahdah Islamiyah (WI) mencerminkan evolusi strategis dari gerakan
Salafi yang semula menjauh dari negara menjadi aktor yang kooperatif pasca-Reformasi.
Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh legitimasi, memperluas ruang dakwah, dan
menghindari stigma negatif terhadap Salafisme. WI aktif menjalin hubungan dengan
pemerintah daerah melalui kolaborasi dalam berbagai program sosial seperti penanggulangan
stunting, yang turut memperkuat citra publiknya. Dalam politik elektoral, WI tidak berafiliasi
dengan partai mana pun, tetapi mendorong partisipasi politik sebagai sarana memilih pemimpin
dengan mudarat paling kecil (akhaffu ad-dararayn). Dukungan umumnya diarahkan kepada
kandidat yang memiliki komitmen terhadap nilai-nilai Islam, sementara para elit WI
memainkan peran politik yang semakin berpengaruh di Kota Makassar (Chris Chaplin, 2017).

4. Hidayatullah dan Jaringan Pesantren Istiqgamah: Politik Kesabaran dan Pengaruh
Jangka Panjang

Hidayatullah dan Pesantren Darul Istigamah merepresentasikan model pengaruh politik
yang bersifat tidak langsung, jangka panjang, dan berbasis pada pendidikan serta kaderisasi.
Hidayatullah, meskipun pusat gerakannya pertama kali didirikan di Kalimantan Timur pada
tahun 1973 oleh Ustaz Abdullah Said (seorang ulama asal Sulawesi Selatan), kini telah menjadi
jaringan ormas dan pesantren berskala nasional dengan kehadiran yang kuat di Sulsel. Fokus
utama gerakannya adalah pendidikan melalui sistem pesantren modern yang integral dan
pengiriman dai-dai tangguh ke daerah-daerah terpencil. Dakwah bil hikmah bagi Hidayatullah
diwujudkan melalui pengkaderan yang intensif, yang tidak hanya menekankan penguasaan
ilmu, tetapi juga kekuatan spiritualitas, terutama melalui ibadah malam (giyamullail) sebagai
sumber kekuatan dakwah (Lukman, 2020, h. 15).

Demikian pula dengan Pesantren Darul Istiqamah, yang didirikan di Maros pada tahun
1970 oleh K.H. Ahmad Marzuki Hasan. Sejak awal, pesantren ini bertujuan menjadi lembaga
pendidikan Islam dan pembinaan mental umat. Pengaruh politik kedua lembaga ini bersifat
kultural dan tidak langsung. Mereka tidak terlibat dalam lobi kebijakan atau dukungan elektoral
formal. Sebaliknya, mereka meyakini bahwa perubahan politik yang hakiki dimulai dari
perbaikan individu (tarbiyatul fard). Pengaruh mereka diwujudkan melalui ribuan alumni dan
dai yang mereka cetak, yang kemudian tersebar di berbagai sektor masyarakat dan menjadi
tokoh panutan serta pemimpin opini di komunitas mereka masing-masing. Mereka
mempraktikkan "politik kesabaran," membangun fondasi perubahan sosial dari bawah, satu
individu pada satu waktu (M. Pabbajah, 2020, h. 680).

5. Jamaah An-Nadzir: Paradoks Isolasi Komunal dan Partisipasi Simbolis

Jamaah An-Nadzir adalah fenomena unik yang muncul pasca-Reformasi. Kelompok ini
berawal dari Majelis Jundullah yang dipimpin oleh K.H. Syamsuri Abdul Majid, yang memiliki
kaitan ideologis dengan gerakan Darul Islam Kahar Muzakkar. Mereka dikenal karena
membentuk sebuah komunitas yang relatif eksklusif di sebuah perkampungan di Kabupaten
Gowa (Sapri lillah, 2012, h. 101).

Bagi Jamaah An-Nadzir, dakwah bil hikmah dimaknai sebagai penerapan syariat Islam
secara kaffah dalam komunitas internal mereka, yang berfungsi sebagai prototipe masyarakat
Islami ideal. Dakwah mereka bersifat ke dalam (inward-looking) dan diwujudkan melalui

12608



: ok ds ey : *
' — — " P ¢
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

tindakan nyata (da ‘wah bi al-hal) yang menampilkan teladan kehidupan komunal Islami.
Dalam politik, mereka menghadirkan paradoks: secara ideologis menganggap Islam mencakup
seluruh aspek kehidupan termasuk politik, namun menolak keterlibatan dalam politik praktis
karena dianggap tidak sejalan dengan prinsip Islam. Meski demikian, Jamaah An-Nadzir tetap
berpartisipasi simbolik dalam pemilu sebagai strategi hikmah untuk bertahan hidup dan
menghindari kecurigaan eksternal. Pendekatan modus vivendi ini memungkinkan mereka
menjaga otonomi serta eksklusivitas, sekaligus membangun penerimaan dari masyarakat dan
pemerintah setempat (Muzayyin Ahyar, 2017, h. 143 and Najamuddin, dkk, 2021, h. 657).

Komparatif dan Sintesis: Ragam Implementasi Dakwah Bil Hikmah dalam Politik Lokal
1. Memetakan Spektrum Partisipasi Politik Ormas Islam

Pada spektrum partisipasi tinggi, baik secara struktural maupun kultural, terdapat
Nahdlatul Ulama (NU) dan Wahdah Islamiyah (WI). Keduanya aktif dalam politik lokal,
namun menempuh jalur berbeda sesuai karakter organisasi. NU mengandalkan jaringan kiai
karismatik dan basis massa tradisional yang solid untuk membangun pengaruh elektoral serta
menjalankan lobi informal dan pragmatis terhadap penguasa daerah. Sementara itu, Wahdah
Islamiyah bergerak dengan pola kooperatif dan terstruktur, menjalin kemitraan program dengan
pemerintah dan melakukan advokasi kebijakan secara sistematis. Meski berbeda pendekatan,
keduanya memandang keterlibatan politik sebagai instrumen dakwah dan upaya mewujudkan
kemaslahatan umat (Suryana, h. 255).

Pada posisi Partisipasi Menengah (Politik Nilai dan Diaspora) ditempati oleh
Muhammadiyah. Secara institusional, mereka menjaga jarak dari politik praktis sesuai dengan
khittah-nya (netralitas), namun secara substansial sangat berpengaruh. Mereka fokus pada high
politics atau politik nilai, yaitu mengadvokasikan prinsip-prinsip moral, kebangsaan, dan tata
kelola pemerintahan yang baik. Kekuatan politik riil mereka terletak pada diaspora kader-
kadernya yang berkualitas dan tersebar di berbagai partai politik dan lembaga negara, yang
didorong untuk berjuang sesuai dengan nilai-nilai persyarikatan (Rizal Sukma, 2003, h. 50).

Di area Partisipasi Rendah (Pengaruh Kultural Tidak Langsung), kita menemukan
Hidayatullah dan jaringan Pesantren Istiqgamah. Fokus utama mereka adalah pendidikan dan
kaderisasi (tarbiyah). Mereka secara sadar memilih untuk tidak terlibat dalam manuver politik
elektoral atau lobi kebijakan secara langsung. Pengaruh politik mereka bersifat jangka panjang
dan tidak langsung, diwujudkan melalui ribuan alumni dan dai yang menjadi agen perubahan
sosial dan pemimpin opini di komunitas masing-masing. Mereka meyakini bahwa perubahan
politik yang hakiki dimulai dari perbaikan individu (tarbiyatul fard).

Terakhir, di ujung lain spektrum pada posisi Partisipasi Sangat Rendah (Simbolik
dan Komunal) adalah Jamaah An-Nadzir. Mereka secara ideologis memandang Islam
sebagai sistem politik yang paripurna, namun menolak untuk berpartisipasi dalam sistem
demokrasi yang ada (apolitis praktis). Keterlibatan mereka dalam pemilu hanya sebatas
memberikan suara secara kolektif, sebuah tindakan simbolik untuk menunjukkan status
kewarganegaraan dan, yang lebih penting, sebagai strategi untuk menghindari konflik dengan
negara. Fokus politik mereka bersifat internal, yaitu membangun komunitas ideal versi mereka
sendiri (James C. Scott, 1985).

12609



: dok ds T : *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

2. Sintesis: Faktor-faktor Penentu Artikulasi Dakwah Bil Hikmah

Pertama adalah faktor teologis. Perbedaan dalam penekanan teologis menjadi fondasi
utama. Pendekatan NU yang menekankan figh al-waqi' (pemahaman terhadap realitas
kontekstual) dan kaidah maslahah (kemaslahatan) melahirkan politik yang pragmatis, fleksibel,
dan akomodatif. Sebaliknya, penekanan Muhammadiyah dan Wahdah Islamiyah pada
purifikasi (tashfiyah) dan pemurnian ajaran (tajdid) menghasilkan pendekatan yang lebih
berbasis pada nilai dan ideologi. Penekanan Hidayatullah pada penyucian jiwa (tazkiyatun
nafs) mengarahkan fokusnya pada pembinaan individu, bukan perebutan struktur politik.
Sementara itu, pemahaman An-Nadzir tentang penerapan syariat secara kaffah mendorong
mereka pada model komunal yang eksklusif (Alexander R. Arifianto, 2019, h. 34).

Kedua adalah Faktor Historis. Lintasan sejarah setiap ormas membentuk "memori
kolektif" dan sikap mereka terhadap negara. NU dan Muhammadiyah, yang terlibat aktif dalam
perjuangan kemerdekaan dan proses pembentukan negara, memiliki rasa kepemilikan dan
tanggung jawab yang mendalam terhadap NKRI. Hal ini membuat mereka lebih mudah
menerima dan bekerja dalam kerangka negara-bangsa. Sebaliknya, gerakan-gerakan yang lahir
atau berkembang pesat di era Orde Baru atau pasca-Reformasi seperti WI dan An-Nadzir, pada
awalnya memiliki hubungan yang lebih berjarak atau bahkan antagonistik dengan negara,
meskipun WI kemudian secara strategis mengubah pendekatannya dari konfrontasi menjadi
kooperasi (Paul Pierson, 2000, h. 251).

Faktor ketiga adalah basis massa atau aspek sosiologis, yang sangat memengaruhi
efektivitas strategi politik setiap ormas. Basis NU yang komunal, tradisional, dan berakar di
pedesaan cenderung responsif terhadap pola patronase kiai. Muhammadiyah dan Wahdah
Islamiyah, dengan basis urban, terdidik, dan individualistik, lebih mudah digerakkan melalui
gagasan, program, dan media modern. Komunitas Hidayatullah yang tersebar di pesantren dan
daerah terpencil memerlukan pendekatan dakwah personal yang intensif, sedangkan struktur
komunal An-Nadzir yang tertutup dan kohesif memungkinkan penerapan strategi isolasi
partisipatoris yang sulit diterapkan oleh ormas dengan basis massa yang lebih terbuka dan
heterogeny (Sidney Tarrow, 2011, h. 20).

KESIMPULAN

Dakwah bil hikmah di Sulawesi Selatan diterapkan secara beragam sesuai corak teologis
dan konteks sosial masing-masing ormas Islam. NU menekankan kebijaksanaan menjaga harmoni
sosial melalui nasihat, dialog, dan kerja sama dengan pemerintah. Muhammadiyah memaknai
hikmah sebagai dakwah pencerahan berbasis rasionalitas, ilmu, dan moral publik yang bersifat
edukatif dan ideologis. Wahdah Islamiyah (WI) menjadikannya strategi transformatif dari
pemurnian akidah menuju keterlibatan sosial-politik. Hidayatullah dan Darul Istigamah
mengamalkan Ahikmah melalui pendidikan, kaderisasi, dan keteladanan untuk membentuk individu
saleh, sedangkan Jamaah An-Nadzir mengekspresikannya dalam eksklusivitas sosial dan
partisipasi simbolik yang harmonis dengan negara.

Perbedaan pendekatan ini dipengaruhi oleh faktor teologis (NU: maslahah, tawdazun;
Muhammadiyah dan WI: tajdid, purifikasi; Hidayatullah: tazkiyatun nafs; An-Nadzir: syariat
kaffah), historis (NU dan Muhammadiyah moderat sejak kemerdekaan, sementara WI,

12610



: ok ds o e : *
' — - " . X
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Hidayatullah, dan An-Nadzir lahir pasca-Orde Baru dengan pengalaman marginalisasi), serta
sosiologis (NU berakar di masyarakat rural; Muhammadiyah dan WI di kelas menengah perkotaan;
Hidayatullah di pesantren terpencil; An-Nadzir di komunitas tertutup).

Implikasinya terhadap politik lokal menunjukkan dinamika yang plural namun harmonis:
NU dan WI aktif dalam politik elektoral, Muhammadiyah berperan dalam politik nilai,
Hidayatullah dan Darul Istiqgamah memperkuat moral dan pendidikan Islam, sementara An-
Nadzir menjaga eksistensi religius melalui politik simbolik tanpa konfrontasi dengan negara.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman Wahid. (2007). Pribumisasi Islam. Dalam Ahmad Suaedy (Ed.), Islam
Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia & Transformasi Kebudayaan. Jakarta: The Wahid
Institute.

Abii al-Hasan al-Maward. (t.t.). AI-Ahkam as-Sultaniyyah wa al-Wildyat ad-Diniyyah. Kairo: Dar
al-Fikr.

Ahyar, M. (2017). Is Islam Compatible With Democracy? Islamist Movement’s Trajectory on
Democratization in Indonesia. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 25(1).

Al-Baghawi. (1997). Ma'alim al-Tanzil fi Tafsir al-Qur'an. Riyadh: Dar Tayyibah.

Alfian. (1989). Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization
Under Dutch Colonialism. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Al-Qurtubi. (1964). Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah.
Al-Tabar1, M. ibn J. (2000). Jami' al-Bayan 'an Ta'wil Ay al-Qur'an. Beirut: Mu’assasah ar-Risalah.

An-Nawawi, Y. ibn S. (1392 H). AI-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj. Beirut: Dar Thya’
at-Turas al-‘Arabi.

Arifianto, A. R. (2019). Rising Islamic Conservatism in Indonesia: Islamic Groups and Their
Political Ambitions. London: Routledge.

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu: University of
Hawaii Press.

Buehler, M. (2010). Decentralisation and Local Democracy in Indonesia: The Marginalisation of
the Public Sphere. Dalam Problems of Democratisation in Indonesia. Singapore: ISEAS
Publishing.

Buehler, M. (2009). The Rise of Shari'a by-Laws in Indonesian Districts: A Political Economy
Analysis. Contemporary Southeast Asia, 31(2).

Chaplin, C. (2017). Islam and Citizenship in Indonesia: The Case of Wahdah Islamiyah. Inside
Indonesia, 129.

Darwis. (t.t.). Gerakan Politik Penegakan Syariat Islam di Kota Makassar. Jurnal Al-Qalam.

Elmahady, M. (2011). Islam dan Kearifan Lokal di Sulawesi Selatan Pasca Islamisasi. Jurnal
HIKMAH, VII(1).

Firdaus Muhammad. (2021). Dynamics of Nahdlatul Ulama Thought and Political Movement.
Muharrik: Jurnal Dakwah dan Sosial, 4(2).

Fakhruddin al-Razi. (1420 H). Mafatih al-Ghaib (Tafsir al-Kabir). Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-
‘Arabl.

12611



: dok ds T : *
' — - " R
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ;\
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Hadi Mutamam. (2005). Hikmah dalam al-Qur'an. Jakarta: Pustaka al-Kautsar.
Ibn Kathir, 1. ibn ‘U. (1999). Tafsir al-Qur'an al-'Azim. Riyadh: Dar Tayyibah.

Irfan Abubakar. (2005). Memahami Formasi Politik Gerakan Penegakan Syariat Islam di
Makassar. Jurnal Al-Qalam, 21(3).

Iswarini. (2018). Konsep Dakwah Bil Hikmah.

James C. Scott. (1985). Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New Haven:
Yale University Press.

Jurdi, S. (2021). Wahdah Islamiyah dan Gerakan Islam Indonesia.
Lukman. (2020). Pemikiran dan Gerakan Da'wah Abdullah Sa'id. ResearchGate.

M. Noor Ichwan. (2016). Prinsip Dasar Hukum Politik Islam dalam Perspektif Al-Qur'an. Jurnal
Hukum Islam, 14(1).

M. Pabbajah. (2020). Muhammadiyah Bugis-Makassar: Dispersal of Muslim Organizations in and
from South Sulawesi, Indonesia. Journal of Asian and African Studies, 55(5).

Marwah Safah. (2019). Peranan Pesantren Darul Istigamah Maccopa dalam Pengembangan Islam
di Maros (Studi Historis). Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora, UIN Alauddin Makassar.

Michael Buehler. (2010). Problems of Democratisation in Indonesia. Singapore: ISEAS Publishing.
Mukrimin. (2016). Gerakan Islam Radikal di Sulawesi Selatan. Jurnal Keamanan Nasional, 2(1).

Mukrimin. (2018). Islam dan Kearifan Lokal di Sulawesi Selatan Pasca Islamisasi. Jurnal
Adabiyah, 18(2).

Mukrimin. (2023). Sociological and Political Constraints of Islamic Sharia Enforcement in South
Sulawesi Indonesia. JURIS (Jurnal llmiah Syariah), 22(1).

Muallim, M., Muammar, M., & Wekke, 1. S. (2024). Islam and Politics: Rereading Political
Practice from Muhammadiyah Political Experience in South Sulawesi. ScienceOpen
Preprints.

Muhaemin Elmahady. (2011). Islam dan Kearifan Lokal di Sulawesi Selatan Pasca Islamisasi.
Jurnal HIKMAH, VII(1).

Muzayyin Ahyar. (2017). Is Islam Compatible With Democracy? Walisongo. Jurnal Penelitian
Sosial Keagamaan, 25(1).

Nasrawati, N. N., Mappangara, S., & Amri, K. (2024). Nahdlatul Ulama's Political Struggle in The
Early Elections in South Sulawesi. Library Progress (International), 44(1).

Nurhidayat. (2018). Konsep Metode Dakwah Bil Hikmah dan Implementasinya dalam Tabligh.
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 3(2).

Paul Pierson. (2000). Increasing Returns, Path Dependence, and the Study of Politics. American
Political Science Review, 94(2).

Pall, Z. (2018). Modalities of Salafi Transnationalism in Southeast Asia. Kyoto Review of Southeast
Asia, 23.

Rizal Sukma. (2003). Islam in Indonesian Foreign Policy. London: Routledge.
Suryana. (t.t.). Nahdlatul Ulama and its Political Engagement.

Sapri Lillah. (2012). Jamaah An-Nadzir: Melawan Arus, Membangun Kemandirian. Nusantara
Islam, 1(1).

12612



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars * *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hf

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

Sidney Tarrow. (2011). Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics.
Cambridge: Cambridge University Press.

Taqt ad-Din Ahmad ibn Taymiyyah. (1429 H). 4s-Siyasah asy-Syar'iyyah fi Islah ar-Ra'i wa ar-
Ra'iyyah. Mekkah: Dar ‘Alam al-Fawa’id.

Zuly Qodir. (2019). Muhammadiyah Studies: Reorientasi Gerakan dan Pemikiran di Abad Kedua.
Yogyakarta: UMPress.

12613



