
  
  
  
   
 
 

12598 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

RELASI AGAMA DAN POLITIK LOKAL: KAJIAN DAKWAH  

BIL HIKMAH 
 

THE RELATIONSHIP BETWEEN RELIGION AND LOCAL POLITICS: A 

STUDY OF DA'WAHBIL HIKMAH 
 

Andi Hadi Ibrahim Baso1, Musafir Pababari2, Nila Sastrawati3, Hasan bin Juhanis4*  
1-3Dakwah dan Komunikasi, Dirasaat Islamiyah, UINAM 
4Ahwal Syakhsiyah, Fakultas Agama Islam, UNISMUH 

Email: iandihadi@yahoo.co.id1, Musafir.pababbari@uin-alauddin.ac.id2, nila.sastrawati@uin-alauddin.ac.id3  

hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id4* 

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 19-12-2025 

Revised    : 20-12-2025 

Accepted  : 22-12-2025 

Pulished   : 24-12-2025 

Abstract 

 

This research explores the varied interpretations and implementations of 

da'wah bil hikmah (preaching with wisdom) by Islamic organizations in South 

Sulawesi, examining the interplay between theological concepts, da'wah 

strategies, and local political practices. Historically, the Islamization of South 

Sulawesi from the 17th century involved a peaceful cultural acculturation, 

integrating Islamic teachings (sara) with indigenous customs (pangadereng) to 

create a hybrid cultural identity where both held equal standing. This led to an 

accommodative sociological characteristic, fostering Islamic models that 

respected tradition. The post-1998 Reform era further propelled Islamic 

political identity, making South Sulawesi a dynamic center for Islamic political 

mobilization, notably through the Committee for the Preparation of Islamic 

Sharia Enforcement (KPPSI). This alliance of Islamic organizations, activists, 

and leaders aimed to formalize Islamic sharia into public policy through 

constitutional means, significantly influencing local political discourse and 

consolidating Islamic groups. The study's methodology is qualitative, analyzing 

existing narratives and historical accounts from the provided text to understand 

how different organizations like Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, 

Wahdah Islamiyah (WI), Hidayatullah, Pesantren Darul Istiqamah, and 

Jamaah An-Nadzir navigate the political landscape. The findings indicate that 

da'wah bil hikmah is applied diversely based on theological, historical, and 

sociological factors, influencing their political engagement from high 

participation (NU, WI) to moderate (Muhammadiyah) and low/symbolic 

participation (Hidayatullah, Darul Istiqamah, An-Nadzir). These varied 

approaches shape the region's political configurations and socio-religious 

dynamics, demonstrating both harmonious and competitive relationships 

among Islamic forces. 

 

Keywords: Da'wah, Islam, South Sulawesi 

 
Abstrak 

 

Penelitian ini mengeksplorasi variasi interpretasi dan implementasi da'wah bil hikmah (berdakwah dengan 

hikmah/bijaksana) oleh organisasi-organisasi Islam di Sulawesi Selatan, dengan mengkaji keterkaitan antara 

konsep teologis, strategi dakwah, dan praktik politik lokal. Secara historis, Islamisasi di Sulawesi Selatan 

sejak abad ke-17 melibatkan akulturasi budaya yang damai, mengintegrasikan ajaran Islam (sara') dengan 

adat istiadat setempat (pangadereng) untuk menciptakan identitas budaya hibrida di mana keduanya 

memiliki kedudukan yang setara. Hal ini melahirkan karakteristik sosiologis yang akomodatif, serta 

menumbuhkan model Islam yang menghormati tradisi. Era Reformasi pasca-1998 semakin mendorong 

identitas politik Islam, menjadikan Sulawesi Selatan sebagai pusat mobilisasi politik Islam yang dinamis, 

terutama melalui Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam (KPPSI). Aliansi organisasi Islam, aktivis, dan 

mailto:%20iandihadi@yahoo.co.id1,
mailto:Musafir.pababbari@uin-alauddin.ac.id2
mailto:nila.sastrawati@uin-alauddin.ac.id
mailto:hasanbinjuhanis@unismuh.ac.id4


  
  
  
   
 
 

12599 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

tokoh masyarakat ini bertujuan untuk memformalkan syariat Islam ke dalam kebijakan publik melalui jalur 

konstitusional, yang secara signifikan memengaruhi wacana politik lokal dan mengonsolidasikan kelompok-

kelompok Islam. Metodologi penelitian ini bersifat kualitatif, dengan menganalisis narasi yang ada dan 

catatan sejarah dari teks yang tersedia untuk memahami bagaimana organisasi yang berbeda seperti 

Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Wahdah Islamiyah (WI), Hidayatullah, Pesantren Darul Istiqamah, 

dan Jamaah An-Nadzir menavigasi lanskap politik. Temuan penelitian menunjukkan bahwa da'wah bil 

hikmah diterapkan secara beragam berdasarkan faktor teologis, historis, dan sosiologis, yang memengaruhi 

keterlibatan politik mereka mulai dari partisipasi tinggi (NU, WI), moderat (Muhammadiyah), hingga 

partisipasi rendah atau simbolis (Hidayatullah, Darul Istiqamah, An-Nadzir). Pendekatan yang bervariasi ini 

membentuk konfigurasi politik dan dinamika sosial-keagamaan di wilayah tersebut, yang menunjukkan 

hubungan harmonis sekaligus kompetitif di antara kekuatan-kekuatan Islam. 

 

Kata Kunci: Dakwah, Islam, Sulawesi Selatan 

 

PENDAHULUAN 

Proses Islamisasi di Sulawesi Selatan, khususnya sejak abad ke-17, tidak menghapus norma-

norma adat komprehensif yang dikenal sebagai pangadereng. Sebaliknya, ia mengintegrasikan 

ajaran Islam (sara') sebagai pilar penguat, yang mengarah ke hibriditas budaya di mana nilai-nilai 

adat memegang kedudukan yang setara dengan nilai-nilai agama. Sintesis ini memastikan bahwa 

konsep budaya inti Bugis-Makassar seperti siri' na pacce (harga diri dan solidaritas sosial) tidak 

digantikan tetapi diperkuat dan dijiwai dengan makna spiritual yang lebih dalam oleh ajaran Islam 

tentang rasa malu (hayā), menumbuhkan karakteristik sosiologis akomodatif dan lahan subur bagi 

model Islam tradisionalis. Runtuhnya rezim Orde Baru pada tahun 1998 menandai momen penting, 

melepaskan energi politik identitas Islam yang telah lama ditekan. Sulawesi Selatan dengan cepat 

menanggapi era Reformasi, menjadi pusat dinamis mobilisasi politik Islam, terutama melalui 

pembentukan dan perjuangan Komite Persiapan Penegakan Syariah Islam (KPPSI) pada awal 2000-

an. Gerakan ini, aliansi berbagai organisasi Islam, aktivis, dan pemimpin, bertujuan untuk 

memformalkan syariah Islam menjadi kebijakan publik melalui saluran konstitusional dan 

demokrasi, mempengaruhi wacana politik lokal dan mengkonsolidasikan kelompok-kelompok 

Islam. 

Dalam lanskap sosial-politik yang kompleks ini, beragam organisasi Islam di Sulawesi 

Selatan telah merumuskan strategi yang efektif untuk bertahan hidup, mengembangkan, dan 

mempengaruhi kebijakan publik, menjadikan konsep teologis da'wah bil hikmah (khotbah dengan 

kebijaksanaan) sangat relevan. Konsep ini tidak monolitik tetapi kerangka teologis yang fleksibel, 

ditafsirkan secara berbeda oleh masing-masing organisasi untuk membenarkan dan melegitimasi 

beragam strategi politik mereka dalam arena politik lokal yang pluralistik dan kompetitif. Studi 

akademis sebelumnya tentang peraturan daerah agama (Perda keagamaan) terutama berfokus pada 

hukum konstitusional, politik lokal, atau konflik kebijakan, dengan kurangnya penelitian yang 

membingkai peraturan ini sebagai produk politik da'wah dan anggota DPRD sebagai subyek 

da'wah. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana konsep teologis 

da'wah bil hikmah dipahami dan dilaksanakan oleh berbagai organisasi Islam di Sulawesi Selatan 

dalam konteks interaksi mereka dengan politik lokal. Selanjutnya, ia berusaha untuk 

mengeksplorasi faktor-faktor teologis, historis, dan sosiologis yang mempengaruhi perbedaan 

strategi da'wah dan orientasi politik di antara organisasi-organisasi Islam ini, yang akhirnya 

mengungkapkan bagaimana variasi dalam pendekatan da'wah bil hikmah berdampak pada 



  
  
  
   
 
 

12600 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

konfigurasi politik lokal dan dinamika sosial-agama, menggambarkan pola hubungan yang 

harmonis dan kompetitif antara kekuatan Islam di ranah publik Sulawesi Selatan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menyelidiki beragam interpretasi dan implementasi da'wah bil hikmah 

(khotbah dengan kebijaksanaan) oleh berbagai organisasi Islam di Sulawesi Selatan. Studi ini 

berfokus pada pemahaman interaksi antara konsep teologis, strategi da'wah, dan praktik politik 

organisasi-organisasi ini dalam lanskap politik lokal. “Bahan” utama penelitian ini adalah konsep 

teologis da'wah bil hikmah itu sendiri, serta konteks historis dan sosiologis yang mempengaruhi 

organisasi Islam di Sulawesi Selatan. “Alat” untuk analisis meliputi berbagai interpretasi dan 

pendekatan strategis yang diadopsi oleh organisasi seperti Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, 

Wahdah Islamiyah (WI), Hidayatullah, Pesantren Darul Istiqamah, dan Jamaah An-Nadzir. 

Lokasi penelitian adalah Sulawesi Selatan, sebuah wilayah yang dicirikan oleh dinamika 

sejarah dan sosiologisnya yang unik mengenai hubungan antara agama dan politik. Masalah yang 

dibahas oleh penelitian ini berasal dari dinamika kompleks da'wah dan politik di Sulawesi Selatan, 

di mana berbagai organisasi Islam menafsirkan dan menerapkan dakwah bil hikmah secara berbeda, 

yang mengarah pada pendekatan politik yang beragam. Kompleksitas ini memerlukan pemahaman 

mendalam tentang bagaimana organisasi-organisasi ini menavigasi lanskap politik lokal, 

beradaptasi dengan sifat pluralistik dan kompetitifnya, dan mempengaruhi kebijakan publik. 

Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dan deskriptif, dengan 

fokus pada analisis narasi yang ada dan catatan sejarah dari teks yang disediakan. Pengumpulan 

data terutama didasarkan pada tinjauan dokumen yang disediakan, yang menguraikan latar belakang 

sejarah, pernyataan masalah, dan kerangka konseptual da'wah bil hikmah dan fikih siyasah. 

Dokumen tersebut juga merinci pendekatan spesifik berbagai organisasi Islam di Sulawesi Selatan. 

Oleh karena itu, penelitian ini tidak melibatkan metode pengumpulan data primer seperti survei atau 

uji coba, melainkan analisis mendalam dari informasi yang disajikan dalam teks yang diberikan. 

Analisis data melibatkan mengidentifikasi dan mengkategorikan interpretasi dan 

implementasi yang berbeda dari dakwah bil hikmah oleh masing-masing organisasi Islam. Ini 

termasuk memeriksa faktor-faktor teologis, historis, dan sosiologis yang membentuk strategi 

da'wah dan orientasi politik mereka. Analisis lebih lanjut mengeksplorasi bagaimana pendekatan 

yang bervariasi ini berdampak pada konfigurasi politik lokal dan dinamika sosial-agama, yang pada 

akhirnya bertujuan untuk menggambarkan pola hubungan yang harmonis atau kompetitif di antara 

kekuatan Islam di ruang publik Sulawesi Selatan. Pendekatan komparatif dan sintetis yang 

diuraikan dalam dokumen itu sendiri berfungsi sebagai kerangka kerja untuk menganalisis beragam 

implementasi da'wah bil hikmah dalam politik lokal. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Dakwah Bil Hikmah dan Fikih Siyasah 

Landasan utama bagi hampir seluruh gerakan dakwah dalam Islam. Allah SWT berfirman, 

(QS. An-Nahl : 125): 



  
  
  
   
 
 

12601 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

هُوَ أعَْلمَُ بِمَن    ادْعُ إلِىَٰ سَبِيلِ رَب كَِ باِلْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الحَْسَنَةِ ۖ وَجَادِلْهُم باِلَّتيِ هِيَ أحَْسَنُ ۚ إنَِّ رَبَّكَ 

 ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۖ وَهُوَ أعَْلمَُ باِلْمُهْتدَِينَ 

Terjemahnya: 

"Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pengajaran yang baik dan 

berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu, Dialah yang 

lebih mengetahui tentang siapa yang sesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui 

siapa orang-orang yang mendapat petunjuk.". 

Pertama, Al-Ḥikmah (الحكمة). Kata hikmah sering diterjemahkan sebagai “kebijaksanaan”, 

namun memiliki makna teologis yang lebih mendalam. Imam Fakhruddin al-Razi dalam Mafātīḥ 

al-Ghaib menafsirkan al-ḥikmah sebagai penggunaan dalil pasti dan meyakinkan (al-dalā’il al-

qaṭ‘iyyah al-yaqīniyyah) yang ditujukan kepada kalangan terpelajar. Hikmah mencerminkan 

dakwah berbasis bukti, pengetahuan mendalam, dan penempatan sesuatu secara proporsional. 

Sementara Tafsir al-Baghawi menegaskan bahwa al-ḥikmah adalah Al-Qur’an itu sendiri — sumber 

utama kebijaksanaan dan kebenaran wahyu (Fakhruddin al-Razi, 1420 H, h. 375 and Hadi 

Mutamam, 2005, h. 273 and Iswarini, 2018 and Al-Baghawi, 1997, h. 58 and Muhammad ibn Jarir 

al-Tabari, 2000, h. 345). 

Kedua, Al-Mauʿiẓah al-Ḥasanah (الموعظة الحسنة). Metode ini bermakna pengajaran yang 

baik atau nasihat yang menyentuh hati. Al-Razi menjelaskannya sebagai pendekatan dengan dalil 

persuasif dan retoris (al-dalā’il al-ẓanniyyah al-iqnā‘iyyah) yang ditujukan bagi masyarakat awam 

untuk melembutkan hati dan membangkitkan kesadaran emosional. Imam al-Baghawi menafsirkan 

metode ini sebagai seruan kepada Allah yang memadukan targhīb (harapan dan kabar gembira) 

serta tarhīb (peringatan dan rasa takut), melalui ucapan yang lembut dan santun (al-qawl al-layyīn 

al-raqīq) tanpa kekerasan atau celaan. Pendekatan ini menekankan empati dan komunikasi penuh 

hikmah (Fakhruddin al-Razi, h. 376 and Al-Baghawi, h. 58 and Isma'il ibn Kathir, 1999, h. 612.). 

Ketiga, Al-Jidāl Billatī Hiya Aḥsan (أحسن هي  بالتي   Ini adalah metode "berdebat .(الجدال 

dengan cara yang terbaik". Pendekatan ini secara spesifik ditujukan kepada kelompok penentang 

atau mereka yang memiliki syubhat (al-mu'ānidīn). Tujuan dari perdebatan ini bukanlah untuk 

mencari kemenangan, melainkan untuk meluruskan kesalahpahaman dan membantah argumen 

mereka dengan cara yang paling santun, logis, dan terhormat. Allah juga berfirman dalam konteks 

serupa, “Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahli Kitab, melainkan dengan cara yang paling 

baik” (QS. Al-'Ankabut: 46). Ini menunjukkan bahwa bahkan dalam situasi konflik intelektual, 

etika dan kesantunan harus tetap diutamakan (Fakhruddin al-Razi, h. 376, and Ibn Kathir, h. 612.). 

Fikih Siyasah 

Fiqh siyasah (fikih politik), bukanlah sebuah cetak biru negara yang kaku, melainkan 

kumpulan prinsip, etika, dan tujuan yang digali dari sumber-sumber primer Islam—Al-Qur'an dan 

Sunnah Nabi. Prinsip-prinsip inilah yang menyediakan bahasa teologis dan kompas moral bagi 

ormas-ormas tersebut dalam menilai, mengkritik, dan berpartisipasi dalam proses politik. Bagian 

ini akan menguraikan lima pilar fundamental dari tata kelola Islami yang secara konsisten muncul 

dalam wacana politik Islam (M. Noor Ichwan, 2016, h. 55-57). 



  
  
  
   
 
 

12602 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Pemisahan antara agama (dīn) dan politik (siyāsah) dianggap mustahil secara konseptual, 

karena politik dipahami bukan sebagai ranah sekuler, melainkan sebagai instrumen penting untuk 

mewujudkan tujuan syariat, yaitu al-mashlaḥah al-‘āmmah (kemaslahatan umum). Pemikiran ini 

dirumuskan secara mendalam oleh Imam al-Mawardi dalam al-Aḥkām as-Sulṭāniyyah, yang 

mendefinisikan kepemimpinan tertinggi (imāmah) sebagai institusi yang “menggantikan fungsi 

kenabian dalam menjaga agama dan mengatur urusan dunia” (li khilāfati an-nubuwwah fī ḥirāsah 

ad-dīn wa siyāsah ad-dunyā). Dengan demikian, menjaga agama dan mengelola kesejahteraan 

sosial dipandang sebagai dua aspek tak terpisahkan dari tanggung jawab keagamaan dan politik 

(Abū al-Ḥasan al-Māwardī, h. 5). 

Pandangan ini diperkuat oleh para pemikir setelahnya oleh Imam Ibn Taymiyyah dalam 

karyanya As-Siyāsah asy-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ ar-Rā'ī wa ar-Ra'iyyah. Beliau berargumen bahwa 

menegakkan kepemimpinan untuk mengatur urusan manusia adalah salah satu kewajiban agama 

yang paling agung, karena tanpanya, kemaslahatan agama dan dunia tidak akan tegak. Keterlibatan 

dalam politik, oleh karena itu, bagi banyak ormas Islam bukanlah sebuah penyimpangan atau 

pilihan pragmatis semata, melainkan sebuah implementasi dari mandat teologis untuk menegakkan 

kebaikan dan mencegah kemungkaran (amr ma'rūf nahī munkar) dalam skala yang seluas-luasnya 

(Alī ibn Muḥammad al-‘Imrān, 1429 H, h. 215).  

Para ulama fiqh siyasah merumuskan serangkaian prinsip dasar tata kelola yang bersumber 

dari Al-Qur'an dan Sunnah. Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai kriteria untuk menilai keabsahan 

dan keadilan sebuah sistem politik, sekaligus menjadi panduan bagi partisipasi umat Islam di 

dalamnya: 

1. Kedaulatan Ilahi (Al-Ḥākimiyyah) 

Prinsip ini secara ringkas ditegaskan dalam Al-Qur'an, Surat Yusuf, dalam konteks 

penolakan Nabi Yusuf terhadap segala bentuk penyembahan selain kepada Allah. Firman-Nya: 

 ِ  إنِِ الْحُكْمُ إِلََّّ لِِلَّ

Terjemahnya: 

"...Menetapkan hukum itu hanyalah hak Allah." (QS. Yusuf : 40) 

Imam al-Tabari dan Imam al-Qurtubi menjelaskan bahwa frasa al-ḥukm dalam ayat ini 

merujuk pada keputusan, ketetapan, dan perintah yang tertinggi, yang menegaskan bahwa tidak 

ada otoritas lain yang berhak ditaati secara mutlak selain Allah. Dalam konteksnya, ayat ini 

adalah penegasan tauhid dan penolakan terhadap segala bentuk hukum atau otoritas buatan 

manusia yang menandingi otoritas Tuhan. Manusia, dalam kapasitasnya sebagai wakil atau 

khalifah Tuhan di muka bumi (khalīfatullāh fī al-ardh), diamanahi untuk menerapkan hukum 

dan kehendak-Nya, bukan untuk menciptakan hukum tandingan dari hawa nafsunya sendiri. 

Oleh karena itu, kedaulatan manusia bersifat relatif, derivatif, dan terikat oleh koridor syariat 

(Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, 2000, h. 170-172 and Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Aḥmad 

al-Qurṭubī, 1964, h. 194). 

 

 



  
  
  
   
 
 

12603 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

2. Musyawarah (Syūrā) 

Jika ḥākimiyyah menetapkan sumber kedaulatan, maka syūrā menetapkan proses 

pengambilan keputusan dalam urusan publik. Al-Qur'an memuji komunitas Muslim yang ideal 

sebagai komunitas yang urusan kolektifnya diputuskan melalui mekanisme musyawarah. 

Prinsip ini diabadikan dalam Surat Asy-Syura, yang namanya sendiri berarti "musyawarah": 

 وَأمَْرُهمُْ شُورَىٰ بيَْنهَُمْ 

Terjemahnya: 

"...sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah antara mereka." (QS. Asy-

Syura : 38)  

Imam al-Qurtubi mencatat bahwa praktik musyawarah ini sudah menjadi tradisi luhur 

kaum Anshar di Madinah bahkan sebelum kedatangan Nabi Muhammad SAW, sehingga Allah 

memuji mereka dengan ayat ini. Prinsip ini begitu fundamental sehingga Allah SWT secara 

langsung memerintahkan Nabi-Nya, yang notabene menerima wahyu, untuk tetap 

bermusyawarah dengan para sahabatnya dalam urusan-urusan duniawi (Ismā'īl ibn 'Umar ibn 

Kaṡīr, 1999, h. 211 and Al-Qurṭubī, h. 38 and Fathi Osman, 2015, h. 25-35). 

3. Keadilan ('Adālah) 

Menegakkan keadilan adalah misi sentral dari diutusnya para rasul dan merupakan salah 

satu tujuan tertinggi syariat (maqāṣid asy-syarī'ah). Al-Qur'an menempatkan keadilan sebagai 

sebuah perintah etis yang mutlak, yang harus ditegakkan dalam segala situasi, tanpa 

memandang kawan atau lawan. Perintah ini disampaikan dengan sangat tegas dalam Surat Al-

Ma'idah:(13) 

ِ شُهَداَءَ باِلْقِسْطِ ۖ وَلََّ يجَْرِمَنَّكُمْ شَنآَنُ قَوْمٍ عَلىَٰ  امِينَ لِِلَّ  ألَََّّ تعَْدِلوُا ۚ اعْدِلوُا  ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُونوُا قَوَّ

 هُوَ أقَْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ 

Terjemahnya: 

"Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu sebagai penegak keadilan karena Allah, 

(ketika) menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum 

mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah. Karena (adil) itu lebih dekat kepada 

takwa." (QS. Al-Ma'idah : 8)  

Imam al-Tabari dalam tafsirnya menggarisbawahi kekuatan ayat ini dengan 

menjelaskan bahwa perintah untuk berlaku adil bahkan kepada musuh yang dibenci 

menunjukkan bahwa keadilan dalam Islam adalah sebuah nilai universal yang transenden, 

bukan alat untuk melayani kepentingan kelompok. Keadilan yang dimaksud mencakup seluruh 

aspek kehidupan: keadilan hukum, sosial, dan ekonomi bagi seluruh warga negara tanpa 

diskriminasi (Al-Ṭabarī, h. 286-288 and Ibn Kaṡīr, h. 55). 

4. Amanah dan Akuntabilitas (Amānah wa Mas'ūliyyah) 

Kepemimpinan dalam Islam bukanlah hak istimewa atau posisi untuk memperkaya diri, 

melainkan sebuah amanah yang sangat berat dan akan dimintai pertanggungjawaban di 



  
  
  
   
 
 

12604 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

hadapan Allah dan rakyat. Konsep ini terangkum dengan sempurna dalam salah satu hadis Nabi 

Muhammad saw (Muḥammad ibn Ismā'īl al-Bukhārī, no. 7138):   

كُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئوُلٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ 
 كُلُّ

Artinya: 

"Setiap dari kalian adalah pemimpin (pemelihara), dan setiap dari kalian akan dimintai 

pertanggungjawaban atas apa yang dipimpinnya."  

Imam an-Nawawi menjelaskan bahwa kata rā'in (secara harfiah berarti "penggembala") 

memiliki makna metaforis sebagai penjaga, pelindung, dan orang yang diamanahi untuk 

mewujudkan kemaslahatan bagi apa yang berada di bawah pengawasannya. Setiap pemimpin, 

dari level tertinggi hingga terendah, pada hakikatnya adalah seorang "pelayan" yang akan 

diadili berdasarkan kinerjanya dalam menjalankan amanah tersebut, baik di dunia melalui 

mekanisme akuntabilitas publik maupun di akhirat di hadapan pengadilan Tuhan (Yaḥyā ibn 

Syaraf an-Nawawī, 1392 H, h. 213). 

5. Ketaatan kepada Pemegang Otoritas (Ūlī al-Amr) 

Islam mewajibkan rakyat untuk menaati pemimpin atau pemegang kekuasaan (ūlī al-

amr). Landasan utama kewajiban ini adalah firman Allah dalam Surat An-Nisa': 

سُولَ وَأوُلِي الْْمَْرِ مِنْكُمْ  َ وَأطَِيعوُا الرَّ  ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا أطَِيعوُا اللََّّ

Terjemahnya: 

"Wahai orang-orang yang beriman! Taatilah Allah dan taatilah Rasul (Muhammad), dan Ulil 

Amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu." (QS. An-Nisa' : 59)  

Ibn Kathir mencatat perdebatan klasik mengenai siapa yang dimaksud dengan ūlī al-

amr, apakah mereka adalah para penguasa (al-umarā') atau para ulama (al-'ulamā'). Pandangan 

yang paling diterima adalah bahwa ia mencakup keduanya: para pemimpin politik yang 

mengatur urusan negara dan para cendekiawan agama yang menafsirkan hukum Tuhan. Yang 

lebih penting, ketaatan ini secara eksplisit dibatasi oleh syarat bahwa perintah pemimpin 

tersebut tidak boleh bertentangan dengan perintah Allah dan Rasul-Nya (Ibn Kaṡīr, h. 345.). 

Historis dan Realitas Sosiologis Islam di Sulawesi Selatan 

Dinamika relasi agama dan politik di Sulawesi Selatan tidak dapat dilepaskan dari akar 

historis dan sosiologisnya yang khas. Lanskap kontemporer dibentuk oleh dua faktor utama: 

pertama, proses Islamisasi awal yang melahirkan hibriditas kultural unik; kedua, kebangkitan 

politik identitas Islam pada era Reformasi. Kedua konteks ini menciptakan arena di mana berbagai 

ormas Islam beroperasi, beradaptasi, dan berkompetisi untuk memperoleh pengaruh, sambil 

memanfaatkan repertoar teologis masing-masing untuk menavigasi realitas sosial-politik yang 

kompleks (Azyumardi Azra, 2004). 

1. Islamisasi dan Hibriditas Kultural: Fusi Sara' dan Pangadereng 

Masuknya Islam ke Jazirah Selatan Sulawesi pada abad ke-16 dan ke-17 berlangsung 

melalui proses akulturasi damai dan akomodatif, berbeda dari model penaklukan di wilayah 

lain. Tiga ulama asal Minangkabau—Datuk ri Bandang, Datuk Patimang, dan Datuk ri Tiro 



  
  
  
   
 
 

12605 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

menyebarkan Islam dengan pendekatan persuasif yang menargetkan para elite kerajaan seperti 

Gowa dan Luwu. Strategi dakwah “dari atas ke bawah” ini efektif karena konversi raja atau 

bangsawan diikuti oleh rakyatnya. Catatan sejarah menunjukkan bahwa Datu Luwu, La 

Patiware' Daeng Parabbung, adalah raja pertama yang memeluk Islam sekitar tahun 1603 M, 

disusul oleh Raja Gowa (Mukrimin, 2018, h. 185-187).  

Ciri paling menonjol dan berdampak jangka panjang dari proses Islamisasi di Sulawesi 

Selatan adalah tidak terjadinya penghapusan budaya dan struktur sosial-adat yang telah mapan. 

Sebaliknya, terjadi proses dialog, negosiasi, dan sintesis kreatif antara ajaran Islam—yang 

disebut sara’ dengan sistem norma adat Bugis-Makassar, pangadereng. Proses ini melahirkan 

hibriditas kultural di mana sara’ tidak meniadakan adat, tetapi diintegrasikan sebagai salah satu 

pilar utama yang menyempurnakan tatanan sosial. Nilai-nilai adat dan agama menempati posisi 

setara, sehingga pelanggaran terhadap sara’ juga dianggap sebagai pelanggaran terhadap 

pangadereng, dan sebaliknya (Mukrimin, 2018, h. 188.). 

Salah satu contoh paling gamblang dari sintesis ini adalah penguatan konsep siri' na 

pacce (harga diri/rasa malu dan solidaritas/kepedulian sosial) oleh ajaran Islam. Siri', yang 

merupakan inti dari martabat individu dan komunal dalam budaya Bugis-Makassar, ditemukan 

resonansinya dalam konsep ḥayā' (rasa malu) dalam Islam, yang disebut oleh Nabi Muhammad 

SAW sebagai bagian dari iman ( ِيمَان  Dengan demikian, Islam tidak mengganti .(الْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الِْْ

nilai lokal, melainkan memberinya makna spiritual yang lebih dalam dan memperkuat 

posisinya dalam tatanan social (Abdurrahman Wahid, 2007, h. 115-125). 

2. Ruptur Pasca-Reformasi: Politik Identitas Islam dan Gerakan KPPSI 

Runtuhnya rezim Orde Baru yang otoriter pada tahun 1998 menjadi titik balik yang 

krusial bagi ekspresi politik Islam di seluruh Indonesia, tidak terkecuali di Sulawesi Selatan. 

Ruang demokrasi yang terbuka lebar, setelah puluhan tahun represi, memungkinkan artikulasi 

identitas keislaman dalam ranah publik yang sebelumnya sangat dibatasi dan dicurigai. Di 

Sulawesi Selatan, fenomena ini termanifestasi secara kuat dalam pembentukan dan perjuangan 

Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam (KPPSI) pada awal dekade 2000-an (Irfan 

Abubakar, 2005, h. 315-318). 

KPPSI muncul sebagai aliansi besar yang menghimpun berbagai ormas Islam, aktivis, 

tokoh masyarakat, dan politisi di Sulawesi Selatan dengan tujuan memperjuangkan penerapan 

syariat Islam secara legal-formal melalui jalur politik konstitusional dan demokratis. Berbeda 

dari gerakan radikal, KPPSI bersifat populis dan berupaya memengaruhi legislasi daerah 

melalui Perda Syariah dalam bingkai NKRI. Dukungan publiknya yang kuat berakar pada 

identitas keislaman masyarakat Bugis-Makassar serta kerinduan akan tatanan sosial yang lebih 

adil dan bermoral pasca-krisis nasional. Meskipun tidak berhasil sepenuhnya mewujudkan 

formalisasi syariat, KPPSI meninggalkan pengaruh besar dengan menempatkan isu Islam 

sebagai tema sentral politik lokal, menjadi wadah konsolidasi kelompok Islam, dan 

memperuncing kontestasi ideologis antara kubu formalis dan kultural. Dinamika ini 

membentuk arena bagi ormas-ormas Islam dalam menentukan posisi dan strategi mereka dalam 

relasi agama–politik local (Michael Buehler, 2009, h. 255-285 and Mukrimin, 2016, h. 45-48). 

 



  
  
  
   
 
 

12606 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Menavigasi Kekuasaan melalui Tradisi dan Modernitas 

Menyoroti bagaimana ormas besar menafsirkan dan menerapkan konsep dakwah bil hikmah 

dalam pendekatan politik yang akomodatif dan kultural, namun dengan bentuk dan penekanan yang 

berbeda satu sama lain. 

1. Nahdlatul Ulama (NU): Politik Keseimbangan Berbasis Jaringan Kultural 

Pengurus Wilayah Nahdlatul Ulama (PWNU) Sulawesi Selatan baru terbentuk pasca-

kemerdekaan, sekitar tahun 1950-an. Namun, embrio dan paham Ahlussunnah wal Jama'ah 

(Aswaja) yang menjadi ciri khas NU sudah mengakar jauh sebelumnya. Cikal bakal NU di 

wilayah ini dapat dilacak pada organisasi bernama Rabithatul Ulama yang didirikan pada tahun 

1950, yang menghimpun ulama-ulama Bugis-Makassar terkemuka seperti Anregurutta Haji 

(A.G.H.) Ahmad Bone dan A.G.H. Muhammad Ramli. Ketika NU di tingkat pusat memutuskan 

untuk keluar dari Masyumi dan menjadi partai politik mandiri pada tahun 1952, sebagian besar 

ulama dari Rabithatul Ulama menyambut baik keputusan tersebut dan meleburkan diri ke 

dalam NU, yang kemudian membentuk cikal bakal PWNU Sulsel (Nasrawati, dkk, 2024, h. 

125-127).  

Bagi Nahdlatul Ulama, dakwah bil hikmah diinterpretasikan sebagai sebuah pendekatan 

yang menekankan kebijaksanaan (wisdom) dalam berdakwah secara gradual (at-tadarruj), 

akomodatif terhadap budaya dan tradisi lokal yang tidak bertentangan dengan prinsip dasar 

syariat, serta senantiasa menjaga harmoni dan keseimbangan sosial (tawāzun). Pendekatan ini 

sangat selaras dengan metode al-mau'izhah al-hasanah (nasihat yang baik dan lembut), yang 

mengutamakan dialog, persuasi, dan menghindari konfrontasi yang tidak perlu. Dalam konteks 

politik, hikmah diterjemahkan menjadi pragmatisme strategis, di mana tujuan utamanya adalah 

mencapai kemaslahatan umat (maslahah 'ammah) yang lebih besar, bahkan jika itu 

memerlukan kompromi dan aliansi taktis dengan berbagai kekuatan politik, termasuk negara. 

Prinsip fikih  ِبِالْمَصْلَحَة مَنُوطٌ  عِيَّةِ  الرَّ عَلىَ  مَامِ  الِْْ فُ   Kebijakan seorang pemimpin terhadap") تصََرُّ

rakyatnya harus dikaitkan dengan kemaslahatan") menjadi pemandu utama (Firdaus 

Muhammad, 2021, h. 150-152). 

Secara institusional, pasca-Khittah 1984, NU menegaskan diri sebagai organisasi 

sosial-keagamaan (jam‘iyyah dīniyyah ijtimā‘iyyah) yang menjaga jarak dari partai politik, 

meski secara historis memiliki kedekatan dengan partai yang dibidani tokohnya seperti PKB. 

Di Sulawesi Selatan, peran politik NU tampak melalui tiga hal. Pertama, patronase kiai dan 

mobilisasi elektoral, di mana pengaruh dan restu kiai sering menentukan arah pilihan politik 

jamaah dalam Pilkada maupun pemilu legislatif. Kedua, strategi akomodatif terhadap 

kekuasaan, dengan menjadi mitra strategis pemerintah, mendukung program pro-rakyat, dan 

berperan menjaga stabilitas sosial sebagai wujud hikmah politik. Ketiga, politik keseimbangan, 

yaitu peran NU sebagai kekuatan penyeimbang yang menjembatani kelompok kepentingan dan 

meredam potensi konflik dalam lanskap politik yang terpolarisasi (Sowan ke NU Sulsel, 2023). 

2. Muhammadiyah: Dakwah Pencerahan dan Artikulasi Politik Nilai 

Muhammadiyah hadir di Sulawesi Selatan lebih awal dibandingkan NU, yaitu pada 

tahun 1926, diprakarsai oleh para pedagang dan intelektual Muslim reformis di Makassar. 

Berbeda dengan NU yang berakar pada tradisi pesantren dan budaya agraris, Muhammadiyah 



  
  
  
   
 
 

12607 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

datang sebagai gerakan pembaruan (tajdid) dan modernisasi Islam. Misi utamanya adalah 

memurnikan akidah dan ibadah umat dari praktik-praktik yang dianggap Takhayul, Bid'ah, dan 

Khurafat (TBC) serta melakukan modernisasi sosial melalui pendirian lembaga-lembaga 

pendidikan formal (sekolah), kesehatan (rumah sakit), dan sosial (panti asuhan). Akibatnya, 

basis massa Muhammadiyah cenderung berasal dari kalangan terdidik, profesional urban, 

birokrat, dan kelas menengah Muslim yang lebih individualistis (Alfian, Muhammadiyah1989, 

h. 67). 

Bagi Muhammadiyah, dakwah bil hikmah dimaknai sebagai "dakwah pencerahan" 

(dakwah pencerahan). Hikmah dalam Surat An-Nahl: 125 dipahami sebagai penyampaian 

Islam dengan menggunakan argumen-argumen yang rasional, logis, berbasis ilmu 

pengetahuan, dan sesuai dengan kemajuan zaman. Pendekatan ini sangat identik dengan 

metode al-ḥikmah (bukti rasional) dan al-jidāl billatī hiya aḥsan (debat dengan cara terbaik). 

Dakwah Muhammadiyah tidak hanya bertujuan untuk memperbaiki akidah individu, tetapi juga 

untuk membangun masyarakat Islam yang sebenar-benarnya: sebuah tatanan sosial yang 

tercerahkan, rasional, dan modern. Dalam politik, hikmah diartikan sebagai perjuangan untuk 

menegakkan nilai-nilai luhur dan prinsip-prinsip tata kelola yang baik (good governance) 

dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, bukan sekadar perebutan kekuasaan partisan (Zuly 

Qodir, 2019, h. 92). 

Sikap politik Muhammadiyah diatur dalam Khittah Perjuangan hasil Muktamar ke-38 

Makassar (1971) yang menegaskan bahwa Muhammadiyah adalah gerakan dakwah Islam yang 

tidak berafiliasi dengan partai politik mana pun. Berdasarkan prinsip ini, politik 

Muhammadiyah di Sulawesi Selatan bersifat netral-aktif, yakni menjaga jarak dari kontestasi 

elektoral tanpa dukungan formal kepada kandidat tertentu, namun tetap aktif menyuarakan isu 

kebangsaan dan moral seperti pemilu damai, antikorupsi, dan pemberantasan narkoba. 

Pengaruh politik Muhammadiyah terletak pada politik nilai dan diaspora kader, di mana para 

kader terdidik berkiprah di berbagai partai dan lembaga negara melalui pembinaan Lembaga 

Hikmah dan Kebijakan Publik (LHKP). Selain itu, organisasi otonom (ortom) seperti Pemuda 

Muhammadiyah dan Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) sering menjadi motor 

penggerak dukungan terhadap kandidat yang sejalan dengan nilai-nilai persyarikatan, meski 

secara personal atau kelompok (Zuly Qodir, 2019, h. 88). 

3. Wahdah Islamiyah (WI): Poros Salafi-Haraki Menuju Kooperasi Strategis 

Wahdah Islamiyah (WI) berakar dari gerakan dakwah kampus (tarbiyah) di Makassar 

pada akhir 1980-an melalui Yayasan Fathul Mu’in yang kemudian berkembang menjadi ormas 

pasca-Reformasi. Secara ideologis, WI mengusung corak “Salafi-Haraki”, yakni perpaduan 

antara kemurnian akidah dan ibadah sesuai manhaj as-salaf aṣ-ṣāliḥ dengan semangat gerakan 

sosial ala Ikhwanul Muslimin. Melalui sistem pembinaan halaqah yang intensif, WI 

menanamkan disiplin kaderisasi. Pemahaman dakwah bil hikmah dalam WI berevolusi dari 

fokus awal pada at-tashfiyah wa at-tarbiyah (pemurnian dan pendidikan) ke arah pendekatan 

yang menekankan kebijaksanaan dalam berinteraksi dengan masyarakat dan negara, menandai 

transformasi dari Salafisme “puris” yang apolitis menuju Salafisme “aktivis” yang memandang 

politik sebagai bagian strategis dari dakwah (Zoltan Pall, 2018). 



  
  
  
   
 
 

12608 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Sikap politik Wahdah Islamiyah (WI) mencerminkan evolusi strategis dari gerakan 

Salafi yang semula menjauh dari negara menjadi aktor yang kooperatif pasca-Reformasi. 

Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh legitimasi, memperluas ruang dakwah, dan 

menghindari stigma negatif terhadap Salafisme. WI aktif menjalin hubungan dengan 

pemerintah daerah melalui kolaborasi dalam berbagai program sosial seperti penanggulangan 

stunting, yang turut memperkuat citra publiknya. Dalam politik elektoral, WI tidak berafiliasi 

dengan partai mana pun, tetapi mendorong partisipasi politik sebagai sarana memilih pemimpin 

dengan mudarat paling kecil (akhaffu aḍ-ḍararayn). Dukungan umumnya diarahkan kepada 

kandidat yang memiliki komitmen terhadap nilai-nilai Islam, sementara para elit WI 

memainkan peran politik yang semakin berpengaruh di Kota Makassar (Chris Chaplin, 2017). 

4. Hidayatullah dan Jaringan Pesantren Istiqamah: Politik Kesabaran dan Pengaruh 

Jangka Panjang 

Hidayatullah dan Pesantren Darul Istiqamah merepresentasikan model pengaruh politik 

yang bersifat tidak langsung, jangka panjang, dan berbasis pada pendidikan serta kaderisasi. 

Hidayatullah, meskipun pusat gerakannya pertama kali didirikan di Kalimantan Timur pada 

tahun 1973 oleh Ustaz Abdullah Said (seorang ulama asal Sulawesi Selatan), kini telah menjadi 

jaringan ormas dan pesantren berskala nasional dengan kehadiran yang kuat di Sulsel. Fokus 

utama gerakannya adalah pendidikan melalui sistem pesantren modern yang integral dan 

pengiriman dai-dai tangguh ke daerah-daerah terpencil. Dakwah bil hikmah bagi Hidayatullah 

diwujudkan melalui pengkaderan yang intensif, yang tidak hanya menekankan penguasaan 

ilmu, tetapi juga kekuatan spiritualitas, terutama melalui ibadah malam (qiyāmullail) sebagai 

sumber kekuatan dakwah (Lukman, 2020, h. 15). 

Demikian pula dengan Pesantren Darul Istiqamah, yang didirikan di Maros pada tahun 

1970 oleh K.H. Ahmad Marzuki Hasan. Sejak awal, pesantren ini bertujuan menjadi lembaga 

pendidikan Islam dan pembinaan mental umat. Pengaruh politik kedua lembaga ini bersifat 

kultural dan tidak langsung. Mereka tidak terlibat dalam lobi kebijakan atau dukungan elektoral 

formal. Sebaliknya, mereka meyakini bahwa perubahan politik yang hakiki dimulai dari 

perbaikan individu (tarbiyatul fard). Pengaruh mereka diwujudkan melalui ribuan alumni dan 

dai yang mereka cetak, yang kemudian tersebar di berbagai sektor masyarakat dan menjadi 

tokoh panutan serta pemimpin opini di komunitas mereka masing-masing. Mereka 

mempraktikkan "politik kesabaran," membangun fondasi perubahan sosial dari bawah, satu 

individu pada satu waktu (M. Pabbajah, 2020, h. 680). 

5. Jamaah An-Nadzir: Paradoks Isolasi Komunal dan Partisipasi Simbolis 

Jamaah An-Nadzir adalah fenomena unik yang muncul pasca-Reformasi. Kelompok ini 

berawal dari Majelis Jundullah yang dipimpin oleh K.H. Syamsuri Abdul Majid, yang memiliki 

kaitan ideologis dengan gerakan Darul Islam Kahar Muzakkar. Mereka dikenal karena 

membentuk sebuah komunitas yang relatif eksklusif di sebuah perkampungan di Kabupaten 

Gowa (Sapri lillah, 2012, h. 101). 

Bagi Jamaah An-Nadzir, dakwah bil hikmah dimaknai sebagai penerapan syariat Islam 

secara kāffah dalam komunitas internal mereka, yang berfungsi sebagai prototipe masyarakat 

Islami ideal. Dakwah mereka bersifat ke dalam (inward-looking) dan diwujudkan melalui 



  
  
  
   
 
 

12609 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

tindakan nyata (da‘wah bi al-ḥāl) yang menampilkan teladan kehidupan komunal Islami. 

Dalam politik, mereka menghadirkan paradoks: secara ideologis menganggap Islam mencakup 

seluruh aspek kehidupan termasuk politik, namun menolak keterlibatan dalam politik praktis 

karena dianggap tidak sejalan dengan prinsip Islam. Meski demikian, Jamaah An-Nadzir tetap 

berpartisipasi simbolik dalam pemilu sebagai strategi hikmah untuk bertahan hidup dan 

menghindari kecurigaan eksternal. Pendekatan modus vivendi ini memungkinkan mereka 

menjaga otonomi serta eksklusivitas, sekaligus membangun penerimaan dari masyarakat dan 

pemerintah setempat (Muzayyin Ahyar, 2017, h. 143 and Najamuddin, dkk, 2021, h. 657). 

Komparatif dan Sintesis: Ragam Implementasi Dakwah Bil Hikmah dalam Politik Lokal 

1. Memetakan Spektrum Partisipasi Politik Ormas Islam 

Pada spektrum partisipasi tinggi, baik secara struktural maupun kultural, terdapat 

Nahdlatul Ulama (NU) dan Wahdah Islamiyah (WI). Keduanya aktif dalam politik lokal, 

namun menempuh jalur berbeda sesuai karakter organisasi. NU mengandalkan jaringan kiai 

karismatik dan basis massa tradisional yang solid untuk membangun pengaruh elektoral serta 

menjalankan lobi informal dan pragmatis terhadap penguasa daerah. Sementara itu, Wahdah 

Islamiyah bergerak dengan pola kooperatif dan terstruktur, menjalin kemitraan program dengan 

pemerintah dan melakukan advokasi kebijakan secara sistematis. Meski berbeda pendekatan, 

keduanya memandang keterlibatan politik sebagai instrumen dakwah dan upaya mewujudkan 

kemaslahatan umat (Suryana, h. 255). 

Pada posisi Partisipasi Menengah (Politik Nilai dan Diaspora) ditempati oleh 

Muhammadiyah. Secara institusional, mereka menjaga jarak dari politik praktis sesuai dengan 

khittah-nya (netralitas), namun secara substansial sangat berpengaruh. Mereka fokus pada high 

politics atau politik nilai, yaitu mengadvokasikan prinsip-prinsip moral, kebangsaan, dan tata 

kelola pemerintahan yang baik. Kekuatan politik riil mereka terletak pada diaspora kader-

kadernya yang berkualitas dan tersebar di berbagai partai politik dan lembaga negara, yang 

didorong untuk berjuang sesuai dengan nilai-nilai persyarikatan (Rizal Sukma, 2003, h. 50). 

Di area Partisipasi Rendah (Pengaruh Kultural Tidak Langsung), kita menemukan 

Hidayatullah dan jaringan Pesantren Istiqamah. Fokus utama mereka adalah pendidikan dan 

kaderisasi (tarbiyah). Mereka secara sadar memilih untuk tidak terlibat dalam manuver politik 

elektoral atau lobi kebijakan secara langsung. Pengaruh politik mereka bersifat jangka panjang 

dan tidak langsung, diwujudkan melalui ribuan alumni dan dai yang menjadi agen perubahan 

sosial dan pemimpin opini di komunitas masing-masing. Mereka meyakini bahwa perubahan 

politik yang hakiki dimulai dari perbaikan individu (tarbiyatul fard). 

Terakhir, di ujung lain spektrum pada posisi Partisipasi Sangat Rendah (Simbolik 

dan Komunal) adalah Jamaah An-Nadzir. Mereka secara ideologis memandang Islam 

sebagai sistem politik yang paripurna, namun menolak untuk berpartisipasi dalam sistem 

demokrasi yang ada (apolitis praktis). Keterlibatan mereka dalam pemilu hanya sebatas 

memberikan suara secara kolektif, sebuah tindakan simbolik untuk menunjukkan status 

kewarganegaraan dan, yang lebih penting, sebagai strategi untuk menghindari konflik dengan 

negara. Fokus politik mereka bersifat internal, yaitu membangun komunitas ideal versi mereka 

sendiri (James C. Scott, 1985). 



  
  
  
   
 
 

12610 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

2. Sintesis: Faktor-faktor Penentu Artikulasi Dakwah Bil Hikmah 

Pertama adalah faktor teologis. Perbedaan dalam penekanan teologis menjadi fondasi 

utama. Pendekatan NU yang menekankan fiqh al-wāqi' (pemahaman terhadap realitas 

kontekstual) dan kaidah maslahah (kemaslahatan) melahirkan politik yang pragmatis, fleksibel, 

dan akomodatif. Sebaliknya, penekanan Muhammadiyah dan Wahdah Islamiyah pada 

purifikasi (tashfiyah) dan pemurnian ajaran (tajdid) menghasilkan pendekatan yang lebih 

berbasis pada nilai dan ideologi. Penekanan Hidayatullah pada penyucian jiwa (tazkiyatun 

nafs) mengarahkan fokusnya pada pembinaan individu, bukan perebutan struktur politik. 

Sementara itu, pemahaman An-Nadzir tentang penerapan syariat secara kāffah mendorong 

mereka pada model komunal yang eksklusif (Alexander R. Arifianto, 2019, h. 34).  

Kedua adalah Faktor Historis. Lintasan sejarah setiap ormas membentuk "memori 

kolektif" dan sikap mereka terhadap negara. NU dan Muhammadiyah, yang terlibat aktif dalam 

perjuangan kemerdekaan dan proses pembentukan negara, memiliki rasa kepemilikan dan 

tanggung jawab yang mendalam terhadap NKRI. Hal ini membuat mereka lebih mudah 

menerima dan bekerja dalam kerangka negara-bangsa. Sebaliknya, gerakan-gerakan yang lahir 

atau berkembang pesat di era Orde Baru atau pasca-Reformasi seperti WI dan An-Nadzir, pada 

awalnya memiliki hubungan yang lebih berjarak atau bahkan antagonistik dengan negara, 

meskipun WI kemudian secara strategis mengubah pendekatannya dari konfrontasi menjadi 

kooperasi (Paul Pierson, 2000, h. 251). 

Faktor ketiga adalah basis massa atau aspek sosiologis, yang sangat memengaruhi 

efektivitas strategi politik setiap ormas. Basis NU yang komunal, tradisional, dan berakar di 

pedesaan cenderung responsif terhadap pola patronase kiai. Muhammadiyah dan Wahdah 

Islamiyah, dengan basis urban, terdidik, dan individualistik, lebih mudah digerakkan melalui 

gagasan, program, dan media modern. Komunitas Hidayatullah yang tersebar di pesantren dan 

daerah terpencil memerlukan pendekatan dakwah personal yang intensif, sedangkan struktur 

komunal An-Nadzir yang tertutup dan kohesif memungkinkan penerapan strategi isolasi 

partisipatoris yang sulit diterapkan oleh ormas dengan basis massa yang lebih terbuka dan 

heterogeny (Sidney Tarrow, 2011, h. 20). 

 

KESIMPULAN 

Dakwah bil hikmah di Sulawesi Selatan diterapkan secara beragam sesuai corak teologis 

dan konteks sosial masing-masing ormas Islam. NU menekankan kebijaksanaan menjaga harmoni 

sosial melalui nasihat, dialog, dan kerja sama dengan pemerintah. Muhammadiyah memaknai 

hikmah sebagai dakwah pencerahan berbasis rasionalitas, ilmu, dan moral publik yang bersifat 

edukatif dan ideologis. Wahdah Islamiyah (WI) menjadikannya strategi transformatif dari 

pemurnian akidah menuju keterlibatan sosial-politik. Hidayatullah dan Darul Istiqamah 

mengamalkan hikmah melalui pendidikan, kaderisasi, dan keteladanan untuk membentuk individu 

saleh, sedangkan Jamaah An-Nadzir mengekspresikannya dalam eksklusivitas sosial dan 

partisipasi simbolik yang harmonis dengan negara. 

Perbedaan pendekatan ini dipengaruhi oleh faktor teologis (NU: maslahah, tawāzun; 

Muhammadiyah dan WI: tajdīd, purifikasi; Hidayatullah: tazkiyatun nafs; An-Nadzir: syariat 

kāffah), historis (NU dan Muhammadiyah moderat sejak kemerdekaan, sementara WI, 



  
  
  
   
 
 

12611 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Hidayatullah, dan An-Nadzir lahir pasca-Orde Baru dengan pengalaman marginalisasi), serta 

sosiologis (NU berakar di masyarakat rural; Muhammadiyah dan WI di kelas menengah perkotaan; 

Hidayatullah di pesantren terpencil; An-Nadzir di komunitas tertutup). 

Implikasinya terhadap politik lokal menunjukkan dinamika yang plural namun harmonis: 

NU dan WI aktif dalam politik elektoral, Muhammadiyah berperan dalam politik nilai, 

Hidayatullah dan Darul Istiqamah memperkuat moral dan pendidikan Islam, sementara An-

Nadzir menjaga eksistensi religius melalui politik simbolik tanpa konfrontasi dengan negara. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman Wahid. (2007). Pribumisasi Islam. Dalam Ahmad Suaedy (Ed.), Islam 

Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia & Transformasi Kebudayaan. Jakarta: The Wahid 

Institute. 

Abū al-Ḥasan al-Māwardī. (t.t.). Al-Aḥkām as-Sulṭāniyyah wa al-Wilāyāt ad-Dīniyyah. Kairo: Dār 

al-Fikr. 

Ahyar, M. (2017). Is Islam Compatible With Democracy? Islamist Movement’s Trajectory on 

Democratization in Indonesia. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 25(1). 

Al-Baghawi. (1997). Ma'ālim al-Tanzīl fī Tafsīr al-Qur'ān. Riyadh: Dār Ṭayyibah. 

Alfian. (1989). Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization 

Under Dutch Colonialism. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Al-Qurṭubī. (1964). Al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān. Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

Al-Ṭabarī, M. ibn J. (2000). Jāmi' al-Bayān 'an Ta'wīl Āy al-Qur'ān. Beirut: Mu’assasah ar-Risālah. 

An-Nawawī, Y. ibn S. (1392 H). Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj. Beirut: Dār Iḥyā’ 

at-Turāṡ al-‘Arabī. 

Arifianto, A. R. (2019). Rising Islamic Conservatism in Indonesia: Islamic Groups and Their 

Political Ambitions. London: Routledge. 

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu: University of 

Hawaii Press. 

Buehler, M. (2010). Decentralisation and Local Democracy in Indonesia: The Marginalisation of 

the Public Sphere. Dalam Problems of Democratisation in Indonesia. Singapore: ISEAS 

Publishing. 

Buehler, M. (2009). The Rise of Shari'a by-Laws in Indonesian Districts: A Political Economy 

Analysis. Contemporary Southeast Asia, 31(2). 

Chaplin, C. (2017). Islam and Citizenship in Indonesia: The Case of Wahdah Islamiyah. Inside 

Indonesia, 129. 

Darwis. (t.t.). Gerakan Politik Penegakan Syariat Islam di Kota Makassar. Jurnal Al-Qalam. 

Elmahady, M. (2011). Islam dan Kearifan Lokal di Sulawesi Selatan Pasca Islamisasi. Jurnal 

HIKMAH, VII(1). 

Firdaus Muhammad. (2021). Dynamics of Nahdlatul Ulama Thought and Political Movement. 

Muharrik: Jurnal Dakwah dan Sosial, 4(2). 

Fakhruddin al-Razi. (1420 H). Mafātīḥ al-Ghaib (Tafsir al-Kabir). Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-

‘Arabī. 



  
  
  
   
 
 

12612 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Hadi Mutamam. (2005). Hikmah dalam al-Qur'an. Jakarta: Pustaka al-Kautsar. 

Ibn Kathir, I. ibn ‘U. (1999). Tafsīr al-Qur'ān al-'Aẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah. 

Irfan Abubakar. (2005). Memahami Formasi Politik Gerakan Penegakan Syariat Islam di 

Makassar. Jurnal Al-Qalam, 21(3). 

Iswarini. (2018). Konsep Dakwah Bil Hikmah. 

James C. Scott. (1985). Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New Haven: 

Yale University Press. 

Jurdi, S. (2021). Wahdah Islamiyah dan Gerakan Islam Indonesia. 

Lukman. (2020). Pemikiran dan Gerakan Da'wah Abdullah Sa'id. ResearchGate. 

M. Noor Ichwan. (2016). Prinsip Dasar Hukum Politik Islam dalam Perspektif Al-Qur'an. Jurnal 

Hukum Islam, 14(1). 

M. Pabbajah. (2020). Muhammadiyah Bugis-Makassar: Dispersal of Muslim Organizations in and 

from South Sulawesi, Indonesia. Journal of Asian and African Studies, 55(5). 

Marwah Safah. (2019). Peranan Pesantren Darul Istiqamah Maccopa dalam Pengembangan Islam 

di Maros (Studi Historis). Skripsi, Fakultas Adab dan Humaniora, UIN Alauddin Makassar. 

Michael Buehler. (2010). Problems of Democratisation in Indonesia. Singapore: ISEAS Publishing. 

Mukrimin. (2016). Gerakan Islam Radikal di Sulawesi Selatan. Jurnal Keamanan Nasional, 2(1). 

Mukrimin. (2018). Islam dan Kearifan Lokal di Sulawesi Selatan Pasca Islamisasi. Jurnal 

Adabiyah, 18(2). 

Mukrimin. (2023). Sociological and Political Constraints of Islamic Sharia Enforcement in South 

Sulawesi Indonesia. JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah), 22(1). 

Muallim, M., Muammar, M., & Wekke, I. S. (2024). Islam and Politics: Rereading Political 

Practice from Muhammadiyah Political Experience in South Sulawesi. ScienceOpen 

Preprints. 

Muhaemin Elmahady. (2011). Islam dan Kearifan Lokal di Sulawesi Selatan Pasca Islamisasi. 

Jurnal HIKMAH, VII(1). 

Muzayyin Ahyar. (2017). Is Islam Compatible With Democracy? Walisongo: Jurnal Penelitian 

Sosial Keagamaan, 25(1). 

Nasrawati, N. N., Mappangara, S., & Amri, K. (2024). Nahdlatul Ulama's Political Struggle in The 

Early Elections in South Sulawesi. Library Progress (International), 44(1). 

Nurhidayat. (2018). Konsep Metode Dakwah Bil Hikmah dan Implementasinya dalam Tabligh. 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 3(2). 

Paul Pierson. (2000). Increasing Returns, Path Dependence, and the Study of Politics. American 

Political Science Review, 94(2). 

Pall, Z. (2018). Modalities of Salafi Transnationalism in Southeast Asia. Kyoto Review of Southeast 

Asia, 23. 

Rizal Sukma. (2003). Islam in Indonesian Foreign Policy. London: Routledge. 

Suryana. (t.t.). Nahdlatul Ulama and its Political Engagement. 

Sapri Lillah. (2012). Jamaah An-Nadzir: Melawan Arus, Membangun Kemandirian. Nusantara 

Islam, 1(1). 



  
  
  
   
 
 

12613 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Sidney Tarrow. (2011). Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Taqī ad-Dīn Aḥmad ibn Taymiyyah. (1429 H). As-Siyāsah asy-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ ar-Rā'ī wa ar-

Ra'iyyah. Mekkah: Dār ‘Ālam al-Fawā’id. 

Zuly Qodir. (2019). Muhammadiyah Studies: Reorientasi Gerakan dan Pemikiran di Abad Kedua. 

Yogyakarta: UMPress. 

 

 

 

 

 

 

 

 


