
  
  
  
  
 

12818 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

MAQASHID SYARIAH DAN MASLAHAH SEBAGAI DASAR 

PENGEMBANGAN EKONOMI ISLAM 
 

MAQASHID SYARIAH DAN MASLAHAH SEBAGAI DASAR 

PENGEMBANGAN EKONOMI ISLAM 
 

Waode Mabrukah azzahrah1, Rahmawati mu’in2, Muslimin Kara3 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Email: Waodemajene@gmail.com1, rahmawati.muin@uin-alauddin.ac.id2, muslimin.kara@gmail.com3  

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 21-12-2025 

Revised    : 22-12-2025 

Accepted  : 24-12-2025 

Pulished   : 26-12-2025 

Abstract 

 

Tujuan akhir ekonomi Islam adalah sebagaimana tujuan dari syariat Islam itu 

sendiri (maqashid asy syari’ah), yaitu mencapai kebahagiaan di dunia dan 

akhirat (falah) melalui suatu tata kehidupan yang baik dan terhormat (hayyah 

thayyibah). Mewujudkan kesejahteraan hakiki bagi manusia merupakan dasar 

sekaligus tujuan utama dari syariat Islam (mashlahah al ibad), yang kemudian 

juga merupakan tujuan ekonomi Islam. Perlindungan terhadap mashlahah 

terdiri dari 5 (lima) mashlalah, yaitu keimanan (ad-dien), ilmu (al-‘ilm), 

kehidupan (an-nafs), harta (al-maal) dan kelangsungan keturunan (an-nash) 

yang kelimanya merupakan sarana yang dibutuhkan bagi kelangsungan 

kehidupan yang baik dan terhormat. Jika salah satu dari lima kebutuhan ini 

tidak tercukupi niscaya manusia tidak akan mencapai kesejahteraan yang 

sesungguhnya. Sebagai suatu cabang ilmu, ekonomi Islam bertujuan untuk 

mewujudkan dan meningkatkan kesejahteraan bagi setiap individu yang 

membawa mereka menuju kebahagiaan di dunia dan akhirat (falah). 

 

Kata kunci: Maqashid Syariah, Masalahah, Pengembangan Ekonomi Islam 

 
Abstrak 

 

Tujuan akhir ekonomi Islam adalah sebagaimana tujuan dari syariat Islam itu sendiri (maqashid asy syari’ah), 

yaitu mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat (falah) melalui suatu tata kehidupan yang baik dan 

terhormat (hayyah thayyibah). Mewujudkan kesejahteraan hakiki bagi manusia merupakan dasar sekaligus 

tujuan utama dari syariat Islam (mashlahah al ibad), karenanya juga merupakan tujuan ekonomi Islam. 

Perlindungan terhadap mashlahah terdiri dari 5 (lima) mashlalah, yaitu keimanan (ad-dien), ilmu (al-‘ilm), 

kehidupan (an-nafs), harta (al-maal) dan kelangsungan keturunan (an-nash) yang kelimanya merupakan 

sarana yang dibutuhkan bagi kelangsungan kehidupan yang baik dan terhormat. Jika salah satu dari lima 

kebutuhan ini tidak tercukupi niscaya manusia tidak akan mencapai kesejahteraan yang sesungguhnya. 

Sebagai suatu dari cabang ilmu, ekonomi Islam bertujuan untuk mewujudkan dan meningkatkan 

kesejahteraan bagi setiap individu yang membawa mereka kepada kebahagiaan di dunia dan akhirat (falah). 

 

Kata kunci: Maqashid Syariah, Masalahah, Pengembangan Ekonomi Islam 

  

PENDAULUAN 

Maqashid al-syari’ah terdiri dari dua kata, yaitu maqashid dan syari’ah. Kata maqashid 

merupakan bentuk jamak dari maqshad yang berarti maksud atau tujuan, sedangkan syari’ah 

memiliki pengertian hukum-hukum Allah yang ditetapkan untuk manusia agar dijadikan pedoman 

dalam mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat. Dengan demikian, maqashid al 

syari’ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan dari pensyariatan hukum. Maka, maqashid al-

syari’ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan hukum (Shidiq, 2009) 

mailto:Waodemajene@gmail.com
mailto:rahmawati.muin@uin-alauddin.ac.id2
mailto:muslimin.kara@gmail.com


  
  
  
  
 

12819 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Perkembangan berbagai lembaga keuangan syariah menunjukkan pertumbuhan yang luar 

biasa, baik di dalam maupun di luar negeri. Banyak permasalahan hukum yang terkait dengan 

pengelolaan lembaga keuangan syariah tersebut. Namun, di balik perkembangannya, gelombang 

keangkuhan modernitas dan industrialisasi global telah menyelinap ke dalam sendi-sendi kehidupan 

manusia. Sehingga pada gilirannya, pemikiran Islam kontemporer dengan segala perangkatnya, 

termasuk metodologi uṣūl al-fiqh dan qawā’id al fiqhiyyah yang selama ini menjadi salah satu 

landasan praktik perbankan syariah, harus bermetamorfosis seiring dengan perjalanan zaman dan 

realitas. (Nasuka, 2017) 

Islam adalah sebuah agama yang bersifat komprehensif, yang mengatur seluruh kehidupan 

manusia, baik dari sudut akidah, ibadah, akhlak, maupun muamalah. Salah satu ilmu yang tidak 

kalah penting dalam Islam ialah ilmu Ekonomi Islam, atau dalam Bahasa Arab disebut sebagai 

Iqtisad Islami. Ribuan ulama Islam telah mengarang berbagai kitab yang membahas soal muamalah 

secara umum dan ekonomi Islam secara khusus. (Ishak, 2014) Perkembangan ekonomi dan bisnis 

syariah dewasa ini terlihat semakin pesat, khususnya di Indonesia. Hal ini terbukti dengan 

berdirinya berbagai lembaga syariah seperti perbankan syariah, asuransi syariah, pasar modal 

syariah, reksa dana syariah, Baitul Mal wat Tamwil, koperasi syariah, pegadaian syariah, dan lain-

lain. Ekonomi dan bisnis syariah ini tidak hanya berbentuk lembaga-lembaga di atas, tetapi juga 

meliputi berbagai aspek yang luas, seperti ekonomi makro dan mikro, serta berbagai masalah 

ekonomi lainnya. Terkait dengan permasalahan ekonomi dan bisnis syariah, agar perkembangannya 

tetap sejalan dengan prinsip-prinsip syariah, menurut Agustianto, keterlibatan ulama ekonomi 

syariah menjadi penting, seperti berijtihad memberikan solusi bagi permasalahan ekonomi dan 

keuangan yang muncul baik dalam skala mikro maupun makro, mendesain akad-akad syariah untuk 

kebutuhan produk-produk bisnis di berbagai lembaga keuangan syariah, serta mengawal dan 

menjamin seluruh produk perbankan dan keuangan syariah dijalankan sesuai dengan syariah (Ishak, 

2014). Tantangan terbesar yang dihadapi oleh umat Islam saat ini adalah penyelarasan ideologi 

Islam dengan berbagai dimensi kehidupan manusia, misalnya ideologi Islam dengan pendidikan, 

sosial, dan berbagai hal lainnya, baik yang bersifat makro maupun mikro. Umat Islam melalui 

ideologi keagamaannya ditantang untuk mampu menjawab berbagai persoalan masyarakat dunia. 

Salah satu hal besar yang harus dijawab dan dicarikan solusinya oleh umat Islam adalah persoalan 

keterbelakangan umat dalam bidang ekonomi. Dalam hal ekonomi, jika dibandingkan dengan dunia 

Barat, umat Islam masih tertinggal. Padahal dalam Islam, ekonomi menjadi hal yang prioritas untuk 

dikembangkan. (Masyhadi, 2018). 

 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian yang menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif 

dengan menggunakan metode studi literatur, yaitu dengan mencari dan mempelajari literatur 

literatur yang ada kaitannya dengan permasalahan yang menjadi objek kajian penelitian ini. Penulis 

telah mempersiapkan beberapa referensi sumber data berupa artikel jurnal yang telah berhasil 

didapatkan dari penelusuran pada jurnal-jurnal ilmiah yang bergengsi untuk mendapatkan artikel 

baik. Kemudian penulis melakukan beberapa analisis seperti mencari judul artikel yang relevan, 

lalu mencari isi abstraknya yang relevan, setelah itu mencari keseluruhan isi artikel yang 

relevan.(Nafiah & Faih, 2019). 

 



  
  
  
  
 

12820 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Maqashid al-syari’ah terdiri dari dua kata, yaitu maqashid dan syari’ah. Kata maqashid 

merupakan bentuk jamak dari maqshad yang berarti maksud atau tujuan, sedangkan syari’ah 

memiliki pengertian hukum-hukum Allah yang ditetapkan untuk manusia agar dijadikan pedoman 

dalam mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat. Dengan demikian, maqashid al 

syari’ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan dari pensyariatan hukum. Maka, maqashid al-

syari’ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan hukum (Shidiq, 2009) 

Izzuddin ibn Abd al-Salam, sebagaimana dikutip oleh Khairul Umam, menyatakan bahwa segala 

taklif hukum selalu bertujuan untuk kemaslahatan hamba (manusia) dalam kehidupan dunia dan 

akhirat. Allah tidak membutuhkan ibadah seseorang, karena ketaatan dan kemaksiatan manusia 

tidak memberikan pengaruh apa pun terhadap kemuliaan Allah. Dengan demikian, sasaran manfaat 

hukum tidak lain adalah untuk kepentingan manusia. Menurut Satria Efendi, aqashid al-syari’ah 

mengandung pengertian umum dan pengertian khusus. Pengertian umum mengacu pada maksud 

yang terkandung dalam ayat-ayat hukum atau hadis-hadis hukum, baik yang ditunjukkan oleh 

makna kebahasaannya maupun tujuan yang terkandung di dalamnya. Pengertian umum tersebut 

identik dengan istilah maqashid al-syari’ (maksud Allah dalam menurunkan ayat hukum atau 

maksud Rasulullah dalam mengeluarkan hadis hukum). Sementara itu, pengertian khusus adalah 

substansi atau tujuan yang hendak dicapai oleh suatu rumusan hukum. (Shidiq, 2009) Wahbah al-

Zuhaili mendefinisikan maqashid syari’ah sebagai makna makna dan tujuan-tujuan yang dipelihara 

oleh syara’ dalam seluruh atau sebagian besar hukumnya, serta sebagai tujuan akhir dari syariat dan 

rahasia yang ditetapkan oleh syara’ dalam setiap hukum. Abdul Wahhab Khallaf, seorang pakar 

ushul fiqh, menyatakan bahwa nash-nash syari’ah tidak dapat dipahami secara benar kecuali oleh 

seseorang yang mengetahui maqashid a syari’ah (tujuan hukum). Pandangan ini sejalan dengan 

pendapat Wahbah al Zuhaili, yang menegaskan bahwa pengetahuan tentang maqashid al-syari’ah 

merupakan hal yang sangat urgen (dharuri) bagi seorang mujtahid dalam memahami nash dan 

melakukan istinbath hukum, serta bagi orang lain dalam memahami rahasia-rahasia syariat. (Shidiq, 

2009) 

Kandungan maqashid al-syari’ah dapat diketahui melalui pendapat al Syathibi dalam 

kitabnya Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah. Dalam karyanya tersebut, ia menjelaskan bahwa 

sesungguhnya syariat ditetapkan tidak lain untuk kemaslahatan manusia di dunia dan di akhirat. 

Dengan demikian, pada dasarnya syariat dibuat untuk mewujudkan kebahagiaan individu dan 

masyarakat, menjaga ketertiban, serta memakmurkan dunia dengan segala sarana yang dapat 

mengantarkannya menuju kesempurnaan, kebaikan, budaya, dan peradaban yang luhur. Dakwah 

Islam merupakan rahmat bagi seluruh umat manusia (Shidiq, 2009). Istilah maqashid syari’ah 

dalam penggunaannya memiliki beragam pengertian. Nuruddin al-Khadimi dalam bukunya Al-

Maqasid fi al-Mazdhab al Maliki yang dikutip oleh Nur Ali menjelaskan bahwa terdapat dua alasan 

historis terkait istilah maqashid syari’ah. Pertama, jika maqashid syari’ah dipahami sebagai sebuah 

wacana ilmiah yang membahas berbagai disiplin ilmu Islam seperti tafsir, hadis, fikih, dan ushul 

fiqh, maka sejarah awalnya dapat dikembalikan pada masa kerasulan (periode turunnya wahyu 

kepada Nabi Muhammad SAW). Pada masa ini, istilah al-maqasid atau istilah-istilah yang sepadan 

dengannya seperti al-hikmah (kebijaksanaan), al-‘illat (motif hukum), al-asrar (rahasia), dan al-

ghayat (tujuan akhir) telah banyak digunakan dalam Al-Qur’an maupun As-Sunnah. Periode ini 

dikenal sebagai masa munculnya konsep maqashid tanpa bentuk formal seperti istilah maqashid 



  
  
  
  
 

12821 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

syari’ah yang digunakan dalam filsafat hukum Islam modern. (Rahmi, 2023) Kedua, jika maqashid 

al-syari’ah dipahami sebagai disiplin ilmu yang mandiri—yakni ilmu yang memiliki pengertian, 

sistematika, dan tujuan kajian tersendiri—maka sejarah awalnya dikaitkan dengan Imam al-Syathibi 

(790 H/1388 M). Dalam karyanya Al-Muwafaqat, beliau membahas satu bab khusus. 

yang secara rinci menguraikan maqashid al-syari’ah. Karya besar Imam al Syathibi ini 

sempat menghilang selama berabad-abad setelah runtuhnya Kota Granada, hingga akhirnya 

ditemukan kembali pada tahun 1884 M di Tunisia. Sejak saat itu, konsep maqashid ala al-Syathibi 

mulai dikenal dan banyak dikaji. (Rahmi, 2023) Gagasan tentang “ilmu baru” Ilmu Maqashid al-

Syari’ah kemudian muncul kembali pada abad ke-20 melalui pemikiran Muhammad al-Thahir bin 

‘Asyur (1879–1973 M). Tokoh asal Tunisia ini dikenal sebagai bapak maqashid syari’ah 

kontemporer setelah Imam al-Syathibi. Ia berperan penting dalam mengembangkan maqashid 

syari’ah sebagai disiplin ilmu yang berdiri sendiri, terlepas dari ushul fiqh yang selama ini 

menaunginya. Namun demikian, baik al-Syathibi maupun Ibnu ‘Asyur bukanlah orang pertama 

yang membahas konsep ini. Jauh sebelumnya, Abu al-Ma’ali al-Juwaini—yang dikenal sebagai 

Imam al-Haramain (478 H)—telah menggagas konsep maqashid al-syari’ah sebagai ilmu yang 

memiliki dalil-dalil yang kuat dan bersifat universal, melampaui perbedaan mazhab fikih maupun 

perdebatan dalam ushul fiqh yang bersifat zhanni (relatif) (Rahmi, 2023). 

Kata al-Mursalah merupakan bentuk isim maf‘ul (objek) dari fi‘il madhi (kata dasar) dalam 

bentuk tsulasi (kata dasar tiga huruf), yaitu “لسر”, dengan penambahan huruf “alif” di pangkalnya 

sehingga menjadi “ لسرأ”. Secara etimologis, al-Mursalah berarti “terlepas” atau “bebas” 

(mutlaqoh). Jika dikaitkan dengan kata maslahah, maka maknanya adalah kemaslahatan yang 

terlepas dari dalil khusus yang menunjukkan boleh atau tidaknya sesuatu yang dipandang maslahat 

tersebut dilakukan. (Azhar, 2020) Maslahah mursalah dapat diartikan sebagai kemaslahatan yang 

selaras dengan tujuan syariat Islam, namun tidak terdapat dalil yang secara tegas mengakui maupun 

menolaknya. Dengan demikian, maslahah mursalah adalah sesuatu yang dipandang baik oleh akal 

karena dapat mewujudkan kebaikan dan menghindarkan keburukan bagi manusia, serta sejalan 

dengan tujuan syara’ dalam penetapan hukum, meskipun tidak terdapat dalil khusus yang 

mendukung ataupun menolaknya. (Azhar, 2020) 

Hubungan antara maqashid dan maslahah bersifat kausal dan integral, di mana maqashid 

berfungsi sebagai landasan normatif dan teoretis, sedangkan maslahah merupakan bentuk 

implementatifnya dalam kehidupan nyata. Dengan kata lain, maslahah merupakan manifestasi dari 

terealisasinya maqashid syariah. Apabila suatu kebijakan, regulasi, atau praktik ekonomi 

menghasilkan kemaslahatan yang sesuai dengan nilai-nilai syariah, maka dapat dikatakan bahwa 

maqashid syariah telah tercapai (Abdullah & Hussin, 2024). Menurut Mustafa Said al-Khin 

(1982:580), meskipun para ulama hampir sepakat bahwa penetapan hukum Islam bertujuan untuk 

kemaslahatan manusia, mereka berbeda pendapat mengenai kebolehan menjadikan maslahah 

mursalah sebagai dasar penetapan hukum. Sebagian ulama menolak penggunaannya karena tidak 

ditemukan dalil yang secara eksplisit menguatkannya, kecuali mazhab Imam Malik yang 

menjadikannya sebagai hujjah (dalil syar‘i). (Azhar, 2020) Namun, beberapa ulama lain secara 

implisit juga menggunakan kaidah maslahah mursalah meskipun tidak menyebutkannya secara 

eksplisit. Misalnya, Imam Ahmad bin Hanbal dan para pengikutnya, meskipun tidak menggunakan 

istilah maslahah mursalah, metode istidlalnya kerap bersesuaian dengan prinsip kemaslahatan 

tersebut (Azhar, 2020). Maqashid al-Syariah sendiri terdiri atas dua kata, yaitu maqashid (دصاقم) 



  
  
  
  
 

12822 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

dan syariah (ةيعرشلا). Menurut Muhammad ‘Abdul ‘Athi (2007:13), maqashid merupakan bentuk 

jamak dari maqshad (دصقم) atau qasd (دصق), yang berarti tujuan atau maksud yang menjadi arah 

pencapaian melalui sarana tertentu. (Aryanti, 2017) Para ulama ushul terdahulu, seperti Imam al-

Ghazali, Izzuddin bin Abdus Salam, dan puncaknya Imam al-Syatibi, telah menjelaskan bahwa 

seluruh hukum syariat ditetapkan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia. Mereka membagi 

maqashid ke dalam tiga tingkatan, yaitu: (Aryanti, 2017) 

1. Dharuriyyat, yaitu kebutuhan pokok yang harus ada agar kehidupan manusia tetap berjalan. 

Terdiri dari lima unsur utama: agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan (kehormatan diri). Segala 

hal yang menjaga kelima unsur ini termasuk dalam kategori baik dan wajib dijaga, sedangkan 

yang merusaknya dianggap buruk dan harus dihindari.  

2. Hajiyyat, yaitu kebutuhan sekunder yang memudahkan kehidupan manusia dan meringankan 

beban, meskipun tanpanya kehidupan masih dapat berlangsung.  

3. Tahsiniyyat, yaitu hal-hal yang berkaitan dengan keindahan, etika, dan kesempurnaan moral 

dalam kehidupan individu dan sosial. Para ulama ushul fiqh kemudian mengelompokkan 

maksud umum dari penetapan hukum menjadi tiga kategori (Aryanti, 2017):  

a. Memelihara hal-hal yang bersifat dharuri bagi keberlangsungan hidup manusia, seperti 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.  

b. Menyempurnakan hal-hal yang bersifat hajiyyat, yaitu kebutuhan sekunder yang dapat 

menghindarkan kesempitan dan kesulitan hidup.  

c. Mewujudkan keindahan (tahsiniyyat), yakni hal-hal yang memperindah kehidupan 

manusia dalam aspek moral dan sosial. Dalam pemikiran ushul fiqh, terdapat tiga kategori 

legalitas maslahah (Aryanti, 2017): 1. Maslahah mu‘tabarah, yaitu kemaslahatan yang 

didukung oleh dalil, baik dari Al-Qur’an maupun hadis. Contohnya dalam QS. Al-Baqarah 

ayat 275 yang menegaskan kehalalan jual beli dan keharaman riba. 2. Maslahah mulghah, 

yaitu kemaslahatan yang ditolak oleh syara’ karena bertentangan dengan nash, seperti 

praktik riba yang diharamkan dalam QS. An-Nisa’ ayat 161. 3. Maslahah mursalah, yaitu 

kemaslahatan yang tidak memiliki dalil khusus yang mengakuinya maupun menolaknya, 

tetapi selaras dengan prinsip prinsip syariat. Contohnya adalah pendirian bank syariah 

sebagai lembaga keuangan yang berfungsi untuk menjaga kemaslahatan umat (Aryanti, 

2017). 

Dalam sistem ekonomi Islam, konsep maslahah memiliki kedudukan yang sangat strategis 

karena menjadi sumber utama dan landasan filosofis dalam pengembangan berbagai aktivitas 

ekonomi. Maslahah secara terminologis berarti segala hal yang membawa manfaat dan 

menghindarkan kemudaratan bagi manusia, baik secara individu maupun kolektif. Dalam perspektif 

ekonomi Islam, maslahah berperan tidak hanya sebagai hasil akhir dari penerapan hukum Islam, 

tetapi juga sebagai dasar dalam perumusan kebijakan, pengelolaan sumber daya, dan penyusunan 

strategi pembangunan ekonomi yang berkeadilan. Dengan demikian, pengembangan ekonomi Islam 

seharusnya tidak semata berorientasi pada keuntungan material, melainkan diarahkan pada 

tercapainya kesejahteraan umat dan pemerataan sosial yang sesuai dengan nilai-nilai maqashid 

syariah (Abdussalam & Shodiq, 2022). Sebagai sistem kehidupan yang menyeluruh, Islam 

memberikan warna dalam setiap dimensi kehidupan manusia, termasuk dalam bidang ekonomi. 

Sistem ekonomi Islam berusaha memadukan nilai-nilai ekonomi dengan prinsip akidah dan etika. 

Artinya, kegiatan ekonomi dalam Islam tidak hanya berorientasi pada aspek material, tetapi juga 



  
  
  
  
 

12823 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

berlandaskan nilai spiritual dan transendental, sehingga aktivitas ekonomi dapat bernilai ibadah. 

Selain itu, konsep dasar Islam dalam bidang muamalah juga menekankan pentingnya nilai nilai 

humanisme. Salah satu prinsip dasar dalam fiqh muamalah adalah kaidah: ىتح  لدي  ليلدلا ىلع ميرحتلا 

 Pada dasarnya segala bentuk muamalah adalah boleh, kecuali ada dalil yang“ لصلأا يف تلاماعملا ةحابلإا

melarangnya.” Kaidah ini menunjukkan bahwa hukum asal dari transaksi muamalah adalah mubah 

(diperbolehkan) selama tidak terdapat nash yang secara tegas melarangnya. Dengan demikian, 

sebuah transaksi tidak dapat dikatakan haram apabila tidak ditemukan dalil yang jelas yang 

melarangnya. Berbeda halnya dengan ibadah, yang hukum asalnya adalah terlarang kecuali terdapat 

dalil yang memerintahkannya. 

 

KESIMPULAN 

Maqashid syariah merupakan inti dari tujuan ditetapkannya hukum Islam, yaitu untuk 

mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Hubungan antara maqashid syariah dan 

maslahah mursalah bersifat saling melengkapi, di mana maslahah menjadi sarana praktis untuk 

merealisasikan tujuan maqashid dalam setiap aspek kehidupan, termasuk bidang ekonomi. Dalam 

konteks ekonomi Islam, maslahah berperan penting sebagai landasan pengembangan sistem 

ekonomi yang berkeadilan, beretika, dan berpihak pada kesejahteraan umat. Prinsip-prinsip seperti 

pertukaran yang adil, distribusi kekayaan yang merata, dan nilai spiritual dalam aktivitas ekonomi 

menunjukkan bahwa Islam tidak hanya menekankan aspek material, tetapi juga menumbuhkan nilai 

moral dan sosial demi tercapainya keseimbangan dan kemaslahatan bersama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. N., & Hussin, S. (2024). Maqasidic General Parameters in Utilizing al-Maslahah as a 

Mechanism for Shariah Decision-Making in Islamic Financial Transactions. AL-MAQASID: 

The International Journal of Maqasid Studies and Advanced Islamic Research, 5(1), 17–32. 

Abdussalam, & Shodiq, A. (2022). Maqashid As-Syariah Perspektif Imam Al Ghazali; Studi Literasi 

Maslahah Mursalah. Moderasi: Journal of Islamic Studies, 2(2), 139–159. 

Aryanti, Y. (2017). Hubungan Tingkatan Maslahah Dalam Maqashid Al-Syari’ah (Maslahah Al-

Dharuriyat, Al-Hajiyat, Al-Tahsiniyat) Dengan Al-Ahkam Al-Khamsah. El-Rusyd, 2(2), 35–

57. 

Azhar, I. S. (2020). Relasi Maslahat Mursalah Dengan Maqoshid Syari’ah Dalam Penetapan Hukum 

Fikih. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1). 

Ishak, K. (2014). Maqashid Syariah Dan Maslahah Dalam Ekonomi Dan Bisnis Syariah. 

IQTISHADUNA: Jurnal Ilmiah Ekonomi Kita, 3(1), 659–673. 

Janah, N., & Ghofur, A. (2018). Maqashid as-ayariʻah sebagai dasar pengembangan ekonomi Islam. 

International Journal Ihya’‘Ulum Al-Din, 20(2), 167–192. 

Masyhadi, A. (2018). Maqashid Syariah Sebagai Paradigma Pengembangunan Ekonomi Islam. Al-

Musthofa: Journal Of Sharia Economics, 1(2), 54–63. 

Nasuka, M. (2017). Maqāṣid Syarī‘ah Sebagai Dasar Pengembangan Sistem, Praktik, Dan Produk 

Perbankan Syariah. Diktum, 1–10. 

Rahmi, N. (2023). Sejarah dan Perkembangan Maqashid Syariah serta Karya Ulama tentangnya 

Sebelum Imam Syatibi. Jurnal Al-Ahkam, 14(1), 54–69. 



  
  
  
  
 

12824 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Setiyaningrum, S., Aniyah, S., Zulfa, A., & Mubarok, M. S. (2024). Tujuan ekonomi syariah dalam 

menangani maqashid ekonomi di Indonesia. Jurnal Ekonomi Islam, 2(1), 64–73. 

Shidiq, G. (2009). Teori maqashid al-Syari’ah dalam hukum Islam. Majalah Ilmiah Sultan Agung, 

44(118), 117–130. 


