) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

MAQASHID SYARIAH DAN MASLAHAH SEBAGAI DASAR
PENGEMBANGAN EKONOMI ISLAM

MAQASHID SYARIAH DAN MASLAHAH SEBAGAI DASAR
PENGEMBANGAN EKONOMI ISLAM

Waode Mabrukah azzahrah'!, Rahmawati mu’in?, Muslimin Kara3
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email: Waodemajene@gmail.com!, rahmawati. muin@uin-alauddin.ac.id?, muslimin.kara@gmail.com’

Article Info Abstract

Article history : . . . . . . . .
R; Clgi\c/ . (115:021}/_] 29025 T ujuan akhir eko_noml Islam.adalah s?bagalmana_tu]uan da;;z syarl_at Islgm itu
Revised : 22-12-2025 sendiri (maqashid asy syari’ah), yaitu mencapai kebahagiaan di dunia dan
Accepted : 24-12-2025 akhirat (falah) melalui suatu tata kehidupan yang baik dan terhormat (hayyah
Pulished :26-12-2025 thayyibah). Mewujudkan kesejahteraan hakiki bagi manusia merupakan dasar

sekaligus tujuan utama dari syariat Islam (mashlahah al ibad), yang kemudian
juga merupakan tujuan ekonomi Islam. Perlindungan terhadap mashlahah
terdiri dari 5 (lima) mashlalah, yaitu keimanan (ad-dien), ilmu (al-‘ilm),
kehidupan (an-nafs), harta (al-maal) dan kelangsungan keturunan (an-nash)
yang kelimanya merupakan sarana yang dibutuhkan bagi kelangsungan
kehidupan yang baik dan terhormat. Jika salah satu dari lima kebutuhan ini
tidak tercukupi niscaya manusia tidak akan mencapai kesejahteraan yang
sesungguhnya. Sebagai suatu cabang ilmu, ekonomi Islam bertujuan untuk
mewujudkan dan meningkatkan kesejahteraan bagi setiap individu yang
membawa mereka menuju kebahagiaan di dunia dan akhirat (falah).

Kata kunci: Maqashid Syariah, Masalahah, Pengembangan Ekonomi Islam

Abstrak

Tujuan akhir ekonomi Islam adalah sebagaimana tujuan dari syariat Islam itu sendiri (maqashid asy syari’ah),
yaitu mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat (falah) melalui suatu tata kehidupan yang baik dan
terhormat (hayyah thayyibah). Mewujudkan kesejahteraan hakiki bagi manusia merupakan dasar sekaligus
tujuan utama dari syariat Islam (mashlahah al ibad), karenanya juga merupakan tujuan ekonomi Islam.
Perlindungan terhadap mashlahah terdiri dari 5 (lima) mashlalah, yaitu keimanan (ad-dien), ilmu (al-‘ilm),
kehidupan (an-nafs), harta (al-maal) dan kelangsungan keturunan (an-nash) yang kelimanya merupakan
sarana yang dibutuhkan bagi kelangsungan kehidupan yang baik dan terhormat. Jika salah satu dari lima
kebutuhan ini tidak tercukupi niscaya manusia tidak akan mencapai kesejahteraan yang sesungguhnya.
Sebagai suatu dari cabang ilmu, ekonomi Islam bertujuan untuk mewujudkan dan meningkatkan
kesejahteraan bagi setiap individu yang membawa mereka kepada kebahagiaan di dunia dan akhirat (falah).

Kata kunci: Maqashid Syariah, Masalahah, Pengembangan Ekonomi Islam

PENDAULUAN

Magashid al-syari’ah terdiri dari dua kata, yaitu maqashid dan syari’ah. Kata maqashid
merupakan bentuk jamak dari maqgshad yang berarti maksud atau tujuan, sedangkan syari’ah
memiliki pengertian hukum-hukum Allah yang ditetapkan untuk manusia agar dijadikan pedoman
dalam mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat. Dengan demikian, maqashid al
syari’ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan dari pensyariatan hukum. Maka, maqashid al-
syari’ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan hukum (Shidiq, 2009)

12818


mailto:Waodemajene@gmail.com
mailto:rahmawati.muin@uin-alauddin.ac.id2
mailto:muslimin.kara@gmail.com

) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Perkembangan berbagai lembaga keuangan syariah menunjukkan pertumbuhan yang luar
biasa, baik di dalam maupun di luar negeri. Banyak permasalahan hukum yang terkait dengan
pengelolaan lembaga keuangan syariah tersebut. Namun, di balik perkembangannya, gelombang
keangkuhan modernitas dan industrialisasi global telah menyelinap ke dalam sendi-sendi kehidupan
manusia. Sehingga pada gilirannya, pemikiran Islam kontemporer dengan segala perangkatnya,
termasuk metodologi ustl al-figh dan qawa’id al fighiyyah yang selama ini menjadi salah satu
landasan praktik perbankan syariah, harus bermetamorfosis seiring dengan perjalanan zaman dan
realitas. (Nasuka, 2017)

Islam adalah sebuah agama yang bersifat komprehensif, yang mengatur seluruh kehidupan
manusia, baik dari sudut akidah, ibadah, akhlak, maupun muamalah. Salah satu ilmu yang tidak
kalah penting dalam Islam ialah ilmu Ekonomi Islam, atau dalam Bahasa Arab disebut sebagai
Igtisad Islami. Ribuan ulama Islam telah mengarang berbagai kitab yang membahas soal muamalah
secara umum dan ekonomi Islam secara khusus. (Ishak, 2014) Perkembangan ekonomi dan bisnis
syariah dewasa ini terlihat semakin pesat, khususnya di Indonesia. Hal ini terbukti dengan
berdirinya berbagai lembaga syariah seperti perbankan syariah, asuransi syariah, pasar modal
syariah, reksa dana syariah, Baitul Mal wat Tamwil, koperasi syariah, pegadaian syariah, dan lain-
lain. Ekonomi dan bisnis syariah ini tidak hanya berbentuk lembaga-lembaga di atas, tetapi juga
meliputi berbagai aspek yang luas, seperti ekonomi makro dan mikro, serta berbagai masalah
ekonomi lainnya. Terkait dengan permasalahan ekonomi dan bisnis syariah, agar perkembangannya
tetap sejalan dengan prinsip-prinsip syariah, menurut Agustianto, keterlibatan ulama ekonomi
syariah menjadi penting, seperti berijtthad memberikan solusi bagi permasalahan ekonomi dan
keuangan yang muncul baik dalam skala mikro maupun makro, mendesain akad-akad syariah untuk
kebutuhan produk-produk bisnis di berbagai lembaga keuangan syariah, serta mengawal dan
menjamin seluruh produk perbankan dan keuangan syariah dijalankan sesuai dengan syariah (Ishak,
2014). Tantangan terbesar yang dihadapi oleh umat Islam saat ini adalah penyelarasan ideologi
Islam dengan berbagai dimensi kehidupan manusia, misalnya ideologi Islam dengan pendidikan,
sosial, dan berbagai hal lainnya, baik yang bersifat makro maupun mikro. Umat Islam melalui
ideologi keagamaannya ditantang untuk mampu menjawab berbagai persoalan masyarakat dunia.
Salah satu hal besar yang harus dijawab dan dicarikan solusinya oleh umat Islam adalah persoalan
keterbelakangan umat dalam bidang ekonomi. Dalam hal ekonomi, jika dibandingkan dengan dunia
Barat, umat Islam masih tertinggal. Padahal dalam Islam, ekonomi menjadi hal yang prioritas untuk
dikembangkan. (Masyhadi, 2018).

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian yang menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif
dengan menggunakan metode studi literatur, yaitu dengan mencari dan mempelajari literatur
literatur yang ada kaitannya dengan permasalahan yang menjadi objek kajian penelitian ini. Penulis
telah mempersiapkan beberapa referensi sumber data berupa artikel jurnal yang telah berhasil
didapatkan dari penelusuran pada jurnal-jurnal ilmiah yang bergengsi untuk mendapatkan artikel
baik. Kemudian penulis melakukan beberapa analisis seperti mencari judul artikel yang relevan,
lalu mencari isi abstraknya yang relevan, setelah itu mencari keseluruhan isi artikel yang
relevan.(Nafiah & Faih, 2019).

12819



{ ple ] : KIAWSE ] Ard *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

HASIL DAN PEMBAHASAN

Magashid al-syari’ah terdiri dari dua kata, yaitu maqgashid dan syari’ah. Kata maqashid
merupakan bentuk jamak dari maqgshad yang berarti maksud atau tujuan, sedangkan syari’ah
memiliki pengertian hukum-hukum Allah yang ditetapkan untuk manusia agar dijadikan pedoman
dalam mencapai kebahagiaan hidup di dunia maupun di akhirat. Dengan demikian, maqashid al
syari’ah berarti kandungan nilai yang menjadi tujuan dari pensyariatan hukum. Maka, maqashid al-
syari’ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan hukum (Shidig, 2009)
Izzuddin ibn Abd al-Salam, sebagaimana dikutip oleh Khairul Umam, menyatakan bahwa segala
taklif hukum selalu bertujuan untuk kemaslahatan hamba (manusia) dalam kehidupan dunia dan
akhirat. Allah tidak membutuhkan ibadah seseorang, karena ketaatan dan kemaksiatan manusia
tidak memberikan pengaruh apa pun terhadap kemuliaan Allah. Dengan demikian, sasaran manfaat
hukum tidak lain adalah untuk kepentingan manusia. Menurut Satria Efendi, aqashid al-syari’ah
mengandung pengertian umum dan pengertian khusus. Pengertian umum mengacu pada maksud
yang terkandung dalam ayat-ayat hukum atau hadis-hadis hukum, baik yang ditunjukkan oleh
makna kebahasaannya maupun tujuan yang terkandung di dalamnya. Pengertian umum tersebut
identik dengan istilah maqashid al-syari’ (maksud Allah dalam menurunkan ayat hukum atau
maksud Rasulullah dalam mengeluarkan hadis hukum). Sementara itu, pengertian khusus adalah
substansi atau tujuan yang hendak dicapai oleh suatu rumusan hukum. (Shidiq, 2009) Wahbah al-
Zuhaili mendefinisikan maqashid syari’ah sebagai makna makna dan tujuan-tujuan yang dipelihara
oleh syara’ dalam seluruh atau sebagian besar hukumnya, serta sebagai tujuan akhir dari syariat dan
rahasia yang ditetapkan oleh syara’ dalam setiap hukum. Abdul Wahhab Khallaf, seorang pakar
ushul figh, menyatakan bahwa nash-nash syari’ah tidak dapat dipahami secara benar kecuali oleh
seseorang yang mengetahui maqashid a syari’ah (tujuan hukum). Pandangan ini sejalan dengan
pendapat Wahbah al Zuhaili, yang menegaskan bahwa pengetahuan tentang maqashid al-syari’ah
merupakan hal yang sangat urgen (dharuri) bagi seorang mujtahid dalam memahami nash dan
melakukan istinbath hukum, serta bagi orang lain dalam memahami rahasia-rahasia syariat. (Shidiq,
2009)

Kandungan maqashid al-syari’ah dapat diketahui melalui pendapat al Syathibi dalam
kitabnya Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah. Dalam karyanya tersebut, ia menjelaskan bahwa
sesungguhnya syariat ditetapkan tidak lain untuk kemaslahatan manusia di dunia dan di akhirat.
Dengan demikian, pada dasarnya syariat dibuat untuk mewujudkan kebahagiaan individu dan
masyarakat, menjaga ketertiban, serta memakmurkan dunia dengan segala sarana yang dapat
mengantarkannya menuju kesempurnaan, kebaikan, budaya, dan peradaban yang luhur. Dakwah
Islam merupakan rahmat bagi seluruh umat manusia (Shidiq, 2009). Istilah maqashid syari’ah
dalam penggunaannya memiliki beragam pengertian. Nuruddin al-Khadimi dalam bukunya Al-
Magqasid fi al-Mazdhab al Maliki yang dikutip oleh Nur Ali menjelaskan bahwa terdapat dua alasan
historis terkait istilah maqgashid syari’ah. Pertama, jika maqashid syari’ah dipahami sebagai sebuah
wacana ilmiah yang membahas berbagai disiplin ilmu Islam seperti tafsir, hadis, fikih, dan ushul
figh, maka sejarah awalnya dapat dikembalikan pada masa kerasulan (periode turunnya wahyu
kepada Nabi Muhammad SAW). Pada masa ini, istilah al-maqasid atau istilah-istilah yang sepadan
dengannya seperti al-hikmah (kebijaksanaan), al-‘illat (motif hukum), al-asrar (rahasia), dan al-
ghayat (tujuan akhir) telah banyak digunakan dalam Al-Qur’an maupun As-Sunnah. Periode ini
dikenal sebagai masa munculnya konsep magashid tanpa bentuk formal seperti istilah maqgashid

12820



{ ple ] : KIAWSE ] Ard *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

syari’ah yang digunakan dalam filsafat hukum Islam modern. (Rahmi, 2023) Kedua, jika maqashid
al-syari’ah dipahami sebagai disiplin ilmu yang mandiri—yakni ilmu yang memiliki pengertian,
sistematika, dan tujuan kajian tersendiri—maka sejarah awalnya dikaitkan dengan Imam al-Syathibi
(790 H/1388 M). Dalam karyanya Al-Muwafaqat, beliau membahas satu bab khusus.

yang secara rinci menguraikan magqashid al-syari’ah. Karya besar Imam al Syathibi ini
sempat menghilang selama berabad-abad setelah runtuhnya Kota Granada, hingga akhirnya
ditemukan kembali pada tahun 1884 M di Tunisia. Sejak saat itu, konsep maqgashid ala al-Syathibi
mulai dikenal dan banyak dikaji. (Rahmi, 2023) Gagasan tentang “ilmu baru” Ilmu Maqashid al-
Syari’ah kemudian muncul kembali pada abad ke-20 melalui pemikiran Muhammad al-Thahir bin
‘Asyur (1879-1973 M). Tokoh asal Tunisia ini dikenal sebagai bapak maqashid syari’ah
kontemporer setelah Imam al-Syathibi. Ia berperan penting dalam mengembangkan maqashid
syari’ah sebagai disiplin ilmu yang berdiri sendiri, terlepas dari ushul figh yang selama ini
menaunginya. Namun demikian, baik al-Syathibi maupun Ibnu ‘Asyur bukanlah orang pertama
yang membahas konsep ini. Jauh sebelumnya, Abu al-Ma’ali al-Juwaini—yang dikenal sebagai
Imam al-Haramain (478 H)—telah menggagas konsep maqashid al-syari’ah sebagai ilmu yang
memiliki dalil-dalil yang kuat dan bersifat universal, melampaui perbedaan mazhab fikih maupun
perdebatan dalam ushul figh yang bersifat zhanni (relatif) (Rahmi, 2023).

Kata al-Mursalah merupakan bentuk isim maf*ul (objek) dari fi‘il madhi (kata dasar) dalam
bentuk tsulasi (kata dasar tiga huruf), yaitu “_~", dengan penambahan huruf “alif” di pangkalnya
sehingga menjadi “ I . Secara etimologis, al-Mursalah berarti “terlepas” atau “bebas”
(mutlaqoh). Jika dikaitkan dengan kata maslahah, maka maknanya adalah kemaslahatan yang
terlepas dari dalil khusus yang menunjukkan boleh atau tidaknya sesuatu yang dipandang maslahat
tersebut dilakukan. (Azhar, 2020) Maslahah mursalah dapat diartikan sebagai kemaslahatan yang
selaras dengan tujuan syariat Islam, namun tidak terdapat dalil yang secara tegas mengakui maupun
menolaknya. Dengan demikian, maslahah mursalah adalah sesuatu yang dipandang baik oleh akal
karena dapat mewujudkan kebaikan dan menghindarkan keburukan bagi manusia, serta sejalan
dengan tujuan syara’ dalam penetapan hukum, meskipun tidak terdapat dalil khusus yang
mendukung ataupun menolaknya. (Azhar, 2020)

Hubungan antara maqashid dan maslahah bersifat kausal dan integral, di mana maqashid
berfungsi sebagai landasan normatif dan teoretis, sedangkan maslahah merupakan bentuk
implementatifnya dalam kehidupan nyata. Dengan kata lain, maslahah merupakan manifestasi dari
terealisasinya maqashid syariah. Apabila suatu kebijakan, regulasi, atau praktik ekonomi
menghasilkan kemaslahatan yang sesuai dengan nilai-nilai syariah, maka dapat dikatakan bahwa
magqashid syariah telah tercapai (Abdullah & Hussin, 2024). Menurut Mustafa Said al-Khin
(1982:580), meskipun para ulama hampir sepakat bahwa penetapan hukum Islam bertujuan untuk
kemaslahatan manusia, mereka berbeda pendapat mengenai kebolehan menjadikan maslahah
mursalah sebagai dasar penetapan hukum. Sebagian ulama menolak penggunaannya karena tidak
ditemukan dalil yang secara eksplisit menguatkannya, kecuali mazhab Imam Malik yang
menjadikannya sebagai hujjah (dalil syar‘i). (Azhar, 2020) Namun, beberapa ulama lain secara
implisit juga menggunakan kaidah maslahah mursalah meskipun tidak menyebutkannya secara
eksplisit. Misalnya, Imam Ahmad bin Hanbal dan para pengikutnya, meskipun tidak menggunakan
istilah maslahah mursalah, metode istidlalnya kerap bersesuaian dengan prinsip kemaslahatan
tersebut (Azhar, 2020). Magashid al-Syariah sendiri terdiri atas dua kata, yaitu maqashid (p8bsv)

12821



{ ple ] : KIAWSE ] Ard *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

dan syariah (3L =38). Menurut Muhammad ‘Abdul ‘Athi (2007:13), magashid merupakan bentuk
jamak dari magshad (e2=2) atau gqasd (&-=-2), yang berarti tujuan atau maksud yang menjadi arah
pencapaian melalui sarana tertentu. (Aryanti, 2017) Para ulama ushul terdahulu, seperti Imam al-
Ghazali, Izzuddin bin Abdus Salam, dan puncaknya Imam al-Syatibi, telah menjelaskan bahwa
seluruh hukum syariat ditetapkan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia. Mereka membagi
magqashid ke dalam tiga tingkatan, yaitu: (Aryanti, 2017)

1. Dharuriyyat, yaitu kebutuhan pokok yang harus ada agar kehidupan manusia tetap berjalan.
Terdiri dari lima unsur utama: agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan (kehormatan diri). Segala
hal yang menjaga kelima unsur ini termasuk dalam kategori baik dan wajib dijaga, sedangkan
yang merusaknya dianggap buruk dan harus dihindari.

2. Hajiyyat, yaitu kebutuhan sekunder yang memudahkan kehidupan manusia dan meringankan
beban, meskipun tanpanya kehidupan masih dapat berlangsung.

3. Tahsiniyyat, yaitu hal-hal yang berkaitan dengan keindahan, etika, dan kesempurnaan moral
dalam kehidupan individu dan sosial. Para ulama ushul figh kemudian mengelompokkan
maksud umum dari penetapan hukum menjadi tiga kategori (Aryanti, 2017):

a. Memelihara hal-hal yang bersifat dharuri bagi keberlangsungan hidup manusia, seperti
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

b. Menyempurnakan hal-hal yang bersifat hajiyyat, yaitu kebutuhan sekunder yang dapat
menghindarkan kesempitan dan kesulitan hidup.

c. Mewujudkan keindahan (tahsiniyyat), yakni hal-hal yang memperindah kehidupan
manusia dalam aspek moral dan sosial. Dalam pemikiran ushul figh, terdapat tiga kategori
legalitas maslahah (Aryanti, 2017): 1. Maslahah mu‘tabarah, yaitu kemaslahatan yang
didukung oleh dalil, baik dari Al-Qur’an maupun hadis. Contohnya dalam QS. Al-Baqgarah
ayat 275 yang menegaskan kehalalan jual beli dan keharaman riba. 2. Maslahah mulghah,
yaitu kemaslahatan yang ditolak oleh syara’ karena bertentangan dengan nash, seperti
praktik riba yang diharamkan dalam QS. An-Nisa’ ayat 161. 3. Maslahah mursalah, yaitu
kemaslahatan yang tidak memiliki dalil khusus yang mengakuinya maupun menolaknya,
tetapi selaras dengan prinsip prinsip syariat. Contohnya adalah pendirian bank syariah
sebagai lembaga keuangan yang berfungsi untuk menjaga kemaslahatan umat (Aryanti,
2017).

Dalam sistem ekonomi Islam, konsep maslahah memiliki kedudukan yang sangat strategis
karena menjadi sumber utama dan landasan filosofis dalam pengembangan berbagai aktivitas
ekonomi. Maslahah secara terminologis berarti segala hal yang membawa manfaat dan
menghindarkan kemudaratan bagi manusia, baik secara individu maupun kolektif. Dalam perspektif
ekonomi Islam, maslahah berperan tidak hanya sebagai hasil akhir dari penerapan hukum Islam,
tetapi juga sebagai dasar dalam perumusan kebijakan, pengelolaan sumber daya, dan penyusunan
strategi pembangunan ekonomi yang berkeadilan. Dengan demikian, pengembangan ekonomi Islam
seharusnya tidak semata berorientasi pada keuntungan material, melainkan diarahkan pada
tercapainya kesejahteraan umat dan pemerataan sosial yang sesuai dengan nilai-nilai maqashid
syariah (Abdussalam & Shodiq, 2022). Sebagai sistem kehidupan yang menyeluruh, Islam
memberikan warna dalam setiap dimensi kehidupan manusia, termasuk dalam bidang ekonomi.
Sistem ekonomi Islam berusaha memadukan nilai-nilai ekonomi dengan prinsip akidah dan etika.
Artinya, kegiatan ekonomi dalam Islam tidak hanya berorientasi pada aspek material, tetapi juga

12822



an Cendikiawan Nusantars

1 alc *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

berlandaskan nilai spiritual dan transendental, sehingga aktivitas ekonomi dapat bernilai ibadah.
Selain itu, konsep dasar Islam dalam bidang muamalah juga menekankan pentingnya nilai nilai
humanisme. Salah satu prinsip dasar dalam figh muamalah adalah kaidah: s je &l Yall (ool =i
I3la Slee a3l Ciy I3al “Pada dasarnya segala bentuk muamalah adalah boleh, kecuali ada dalil yang
melarangnya.” Kaidah ini menunjukkan bahwa hukum asal dari transaksi muamalah adalah mubah
(diperbolehkan) selama tidak terdapat nash yang secara tegas melarangnya. Dengan demikian,
sebuah transaksi tidak dapat dikatakan haram apabila tidak ditemukan dalil yang jelas yang
melarangnya. Berbeda halnya dengan ibadah, yang hukum asalnya adalah terlarang kecuali terdapat
dalil yang memerintahkannya.

KESIMPULAN

Magqashid syariah merupakan inti dari tujuan ditetapkannya hukum Islam, yaitu untuk
mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Hubungan antara maqashid syariah dan
maslahah mursalah bersifat saling melengkapi, di mana maslahah menjadi sarana praktis untuk
merealisasikan tujuan maqashid dalam setiap aspek kehidupan, termasuk bidang ekonomi. Dalam
konteks ekonomi Islam, maslahah berperan penting sebagai landasan pengembangan sistem
ekonomi yang berkeadilan, beretika, dan berpihak pada kesejahteraan umat. Prinsip-prinsip seperti
pertukaran yang adil, distribusi kekayaan yang merata, dan nilai spiritual dalam aktivitas ekonomi
menunjukkan bahwa Islam tidak hanya menekankan aspek material, tetapi juga menumbuhkan nilai
moral dan sosial demi tercapainya keseimbangan dan kemaslahatan bersama.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. N., & Hussin, S. (2024). Magasidic General Parameters in Utilizing al-Maslahah as a
Mechanism for Shariah Decision-Making in Islamic Financial Transactions. AL-MAQASID:
The International Journal of Maqasid Studies and Advanced Islamic Research, 5(1), 17-32.

Abdussalam, & Shodiq, A. (2022). Maqashid As-Syariah Perspektif Imam Al Ghazali; Studi Literasi
Maslahah Mursalah. Moderasi: Journal of Islamic Studies, 2(2), 139-159.

Aryanti, Y. (2017). Hubungan Tingkatan Maslahah Dalam Maqashid Al-Syari’ah (Maslahah Al-
Dharuriyat, Al-Hajiyat, Al-Tahsiniyat) Dengan Al-Ahkam Al-Khamsah. El-Rusyd, 2(2), 35—
57.

Azhar, 1. S. (2020). Relasi Maslahat Mursalah Dengan Maqoshid Syari’ah Dalam Penetapan Hukum
Fikih. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1).

Ishak, K. (2014). Magqgashid Syariah Dan Maslahah Dalam Ekonomi Dan Bisnis Syariah.
IQTISHADUNA: Jurnal Ilmiah Ekonomi Kita, 3(1), 659—673.

Janah, N., & Ghofur, A. (2018). Maqashid as-ayari‘ah sebagai dasar pengembangan ekonomi Islam.
International Journal Thya’‘Ulum Al-Din, 20(2), 167-192.

Masyhadi, A. (2018). Magashid Syariah Sebagai Paradigma Pengembangunan Ekonomi Islam. Al-
Musthofa: Journal Of Sharia Economics, 1(2), 54—63.

Nasuka, M. (2017). Maqasid Syari‘ah Sebagai Dasar Pengembangan Sistem, Praktik, Dan Produk
Perbankan Syariah. Diktum, 1-10.

Rahmi, N. (2023). Sejarah dan Perkembangan Maqashid Syariah serta Karya Ulama tentangnya
Sebelum Imam Syatibi. Jurnal Al-Ahkam, 14(1), 54—69.

12823



H o (5 i E RIAWE i H i *
' — — " *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*n

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560

Setiyaningrum, S., Aniyah, S., Zulfa, A., & Mubarok, M. S. (2024). Tujuan ekonomi syariah dalam
menangani magashid ekonomi di Indonesia. Jurnal Ekonomi Islam, 2(1), 64—73.

Shidiq, G. (2009). Teori maqashid al-Syari’ah dalam hukum Islam. Majalah Ilmiah Sultan Agung,
44(118), 117-130.

12824



