
   

   

 
 
 

13395 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Konsep, Batasan dan Implementasi Teori Penalaran 

 

Concept, Limitations and Implementation of the Theory of Reasoning 
 

Suparman1*, Ahmad Musyahid2, Fatmawati3 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email : suparmancs@yahoo.co.id1*, ahmadmusyahid123@gmail.com2, fatmawati@uin-alauddin.ac.id3  

  
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 26-12-2025 

Revised    : 28-12-2025 

Accepted  : 30-12-2025 

Pulished   : 02-01-2026 

Abstract 

 

New issues and phenomena that require legal certainty also develop along with 

the development of the times and the social context. The Qur'an and Sunnah, 

which only contain legal issues implicitly, require mujtahids to dig up the law 

with several methods, one of which is maslahah mursalah or istislah. This 

research tries to explore matters related to istislahi reasoning, starting from 

the concept, and limitations, to its implementation in the application of Islamic 

family law in Indonesia. This research uses a descriptive method with a critical 

review. The research results show that maslahah mursalah is basically based 

on preserving the purpose of syariah by taking benefits and rejecting harm 

(mafsadah). The limitations of this maslahah are: it is not merely conjectural 

so that it must produce benefits and reject harm (mafsadah), it is general, and 

it does not conflict with the principal rules of syara'. Thus, the application of 

the istislahi method in the formation of law is very necessary to face new 

problems and phenomena that require legal certainty. 

 

Keywords : Istislahi Reasoning, Concept, Limitation 

 

Abstrak 

 

Seiring perkembangan zaman dan konteks sosial, berkembang pula persoalan dan fenomena baru 

yang membutuhkan kepastian hukum. Al-Qur'an dan Sunnah yang hanya memuat persoalan hukum 

secara implisit, menuntut para mujtahid untuk melakukan upaya penggalian hukum dengan 

beberapa metode, salah satunya adalah maslahah mursalah atau istislahi. Penelitian ini mencoba 

mengeksplorasi hal-hal yang berkaitan dengan penalaran istislahi, mulai dari konsep, batasan, 

hingga implementasinya dalam penerapan hukum keluarga Islam di Indonesia. Penelitian ini 

menggunakan metode deskriptif dengan tinjauan kritis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

maslahah mursalah pada dasarnya berprinsip pada pemeliharaan tujuan syara’ dengan mengambil 

manfaat dan penolakan terhadap mudharat (mafsadah). Adapun batasan berlakunya maslahah ini 

adalah: tidak bersifat dugaan semata sehingga harus benar-benar membuahkan manfaat dan 

menolak kemudaratan (mafsadah), bersifat umum, dan tidak bertentangan dengan aturan prinsipal 

syara’. Dengan demikian maka penerapan metode istislahi dalam pembentukan hukum sangat 

dibutuhkan untuk menghadapi permasalahan dan fenomena baru yang memerlukan kepastian 

hukum. 
 

Kata Kunci: Penalaran Istislahi, Konsep, Batasan 
 

PENDAHULUAN 

Agama Islam telah diturunkan Allah SWT sebagai anugerah kepada umat manusia melalui 

perantara Nabi Muhammad SAW. Segala aturan hukum yang terdapat dalam agama Islam adalah 

murni untuk kemaslahatan dan kepentingan umat manusia itu sendiri. Kebaikan yang terkandung 

mailto:suparmancs@yahoo.co.id
mailto:ahmadmusyahid123@gmail.com2
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id%20


   

   

 
 
 

13396 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

dalam aturan syariat berupa wahyu itu adalah kemaslahatan baik di dunia maupun akhirat (al-

Syathibi, 1923). 

Saat Rasulullah SAW masih hidup, seluruh permasalahan hukum yang dihadapi oleh para 

sahabat dapat ditanyakan secara langsung kepada beliau. Jawaban-jawaban Rasul atas pertanyaan-

pertanyaan tersebut bersifat final dan langsung bisa merespon semua masalah umat pada masa itu. 

Sepeninggal Rasulullah SAW, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas yang ditandai dengan 

hijrahnya para sahabat Nabi ke berbagai wilayah, dan banyaknya sahabat yang syahid di medan 

perang. Seiring dengan perluasan wilayah kekuasaan umat Islam, semakin bertambah pula 

tantangan baru yang dihadapi oleh umat Islam, tak terkecuali di bidang hukum. Terkadang, 

persoalan hukum yang sedang dihadapi tidak ditemukan petunjuknya secara eksplisit di dalam Al-

Qur’an dan Sunnah. Sehingga dalam rangka menyelesaikan persoalan-persoalan hukum baru yang 

sedang dihadapi umat Islam tersebut, maka para sahabat melakukan ijtihad sebagai solusi untuk 

problematika yang dihadapi (Mursyid, 2019).  

Setelah periode khulafaur rasyidin berlalu, persoalan-persoalan baru di bidang hukum yang 

dihadapi oleh umat Islam dipecahkan dengan tetap berpegang teguh kepada Al-Qur’an, Sunnah dan 

ijma’ para sahabat. Seiring berjalannya waktu, para sahabat Nabi pun mulai wafat. Sepeninggal 

para sahabat, otoritas tasyri’ pun dilanjutkan oleh generasi setelahnya, yakni generasi tabi’in, tabi’ 

tabi’in dan seterusnya (Wahyu Abdul Jafar, 2014). 

Akan tetapi karena persoalan hukum yang dihadapi oleh umat Islam selalu berkembang dan 

merupakan persoalan hukum baru yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit di dalam Al-

Qur’an, as-Sunnah dan ijma’ para sahabat. Dengan demikian dibutuhkan upaya para ulama dalam 

menggali hukum menggunakan beberapa metode istinbath hukum di antaranya maslahah mursalah 

atau istislah sebagai solusi dari kejumudan hukum yang kurang solutif dan aplikatif terhadap 

konteks sosial. 

Berdasarkan latar belakang di atas, penulis berusaha untuk mengeksplorasi secara mendalam 

dengan menggunakan tinjauan kritis terhadap konsep, batasan dan implementasi penalaran istislahi 

dalam penerapan hukum keluarga Islam di Indonesia. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif. Pendekatan ini 

bertujuan untuk memberikan gambaran yang mendalam mengenai implementasi penalaran istislahi 

dalam penerapan hukum keluarga Islam di Indonesia. Metode deskriptif digunakan untuk 

menjelaskan fenomena, konsep, dan batasan terkait istislahi reasoning (penalaran maslahat), serta 

bagaimana penerapannya dalam berbagai konteks hukum keluarga. 

Data yang dikumpulkan dalam penelitian ini bersumber dari kajian literatur, meliputi buku, 

artikel ilmiah, jurnal, dan dokumen-dokumen terkait yang mendukung analisis penalaran istislahi. 

Literatur ini dikaji secara kritis guna mengidentifikasi konsep, klasifikasi, serta prinsip-prinsip 

hukum Islam yang relevan. Sumber utama penelitian mencakup teks-teks hukum klasik yang 

menjelaskan teori maslahah mursalah serta aplikasinya dalam sistem hukum Islam. Selain itu, 

dokumen undang-undang yang mengatur hukum keluarga Islam di Indonesia juga dianalisis untuk 

menilai sejauh mana konsep maslahah diterapkan dalam pembentukan dan penerapan peraturan. 



   

   

 
 
 

13397 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Pendekatan kritis digunakan untuk menganalisis data, dengan menekankan pada 

pembahasan tentang relevansi penerapan maslahah mursalah dalam konteks hukum modern dan 

pengaruhnya terhadap kebutuhan hukum keluarga Islam di Indonesia. Kajian dilakukan untuk 

mengungkap bagaimana prinsip- prinsip maslahat dapat menjawab tantangan-tantangan baru dalam 

bidang hukum keluarga, sekaligus menjaga kesesuaian dengan maqashid al-shariah (tujuan 

syariah). Hasil dari analisis ini akan menunjukkan pentingnya ijtihad dalam pembentukan hukum, 

khususnya dalam menghadapi fenomena sosial yang terus berkembang. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Penalaran Istislahi dan Klasifikasinya 

Kata “istislah” atau “maslahah” diserap dari kata berbahasa arab   ي صْلحُ  –ل ح   ص  menjadi ُصْلًحا 

atau  ل حًة  yang memiliki arti “sesuatu yang mendatangkan kebaikan”. Secara etimologi, maslahah مْص 

memiliki arti yang sama dengan manfaat, baik dari segi lafadz maupun makna. Dalam bahasa 

Indonesia sering disebut dan ditulis dengan kata maslahat (lawan kata dari mafsadat), yang berarti 

sesuatu yang mendatangkan kebaikan, keselamatan, faedah, guna. Sedangkan kemaslahatan 

memiliki arti kegunaan, kebaikan, manfaat, kepentingan.  Ketika dikatakan bahwa menuntut ilmu 

itu adalah suatu kemaslahatan dan perdagangan adalah suatu kemaslahatan, maka hal tersebut 

berarti bahwa perdagangan dan menuntut ilmu itu penyebab diperolehnya manfaat lahir dan batin. 

Secara terminologi, seperti yang telah dikemukakan oleh Imam Al- Ghazali, prinsip 

maslahah adalah mengambil manfaat dan menolak kemudaratan dalam rangka memelihara tujuan-

tujuan syara’ yang terangkum dalam lima pokok maqashid al-syariah ( الدين حفظ-النفس-النسل العقل-المال ). 

Sedangkan menurut Al- Khawarizmi maslahah adalah pemeliharaan tujuan syara’ dengan 

penolakan terhadap mudharat (mafsadah) bagi mahkluk. Korelasi antara syariat, makhluk, dan 

maslahah seperti dijelaskan oleh Imam Syatibi dalam Muwafaqat: tujuan pembentukan syariat ialah 

untuk kemaslahatan umat manusia di dunia dan juga akhirat.5 Dari sini dapat diambil kesimpulan: 

pertama, bahwa maslahah harus berada dalam ruang lingkup tujuan syara’; tidak boleh didasarkan 

atas keinginan akal dan hawa nafsu. Dalam hal ini, Imam Syatibi menitikberatkan maslahah dengan 

tujuan syara’. Kedua, di dalam maslahah harus tercakup dua unsur penting, yakni meraih manfaat 

dan menghindarkan mudharat (mafsadah).  

Adapun yang dimaksud dengan konsep penalaran istislahi dalam kajian ushul fqh ialah 

sebuah konsep di dalam pemikiran hukum Islam yang menjadikan prinsip-prinsip maslahah umum 

(kebutuhan/kepentingan manusia) yang ditunjukkan dalam Al-Quran dan Hadis sebagai landasan 

dan pijakan dalam mencari solusi hukum. Karena maslahah yang disimpulkan oleh nash masih 

bersifat umum, maka kemaslahatan yang ada secara konteks tidak dapat merujuk atau dikembalikan 

kepada ayat Al-Quran atau Hadis secara langsung, akan tetapi dikembalikan kepada prinsip umum 

kemaslahatan yang dikandung oleh teks atau nash dengan cara istiqra’ atau induktif.  

Dasar pemikiran yang membentuk konsep ini adalah fakta, realitas seperti halnya syari’ah 

Islam dalam berbagai hukum dan aturan-aturannya yang mengarahkan kepada tercapai dan 

terwujudnya mashlahah; segala kebutuhan dan kepentingan manusia dalam kehidupan. Syara’ tidak 

mewajibkan dan menuntut manusia untuk melakukan sesuatu kecuali untuk kepentingan hidupnya, 

tidak ada larangan diberlakukan kecuali pada dasarnya membahayakan dan menyusahkan 

kehi.dupan manusia. 



   

   

 
 
 

13398 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Sebagai contoh, syariat mewajibkan ibadah shalat lima waktu tidak lain karena hal itu 

memberi manfaat bagi manusia, seperti menjaga kebersihan karena ada kewajiban ber-wudhu 

sebelum melaksanakannya. Selain itu untuk menjaga, meningkatkan hubungan spiritualitas 

makhluk kepada Khaliq. Adanya larangan mengkonsumsi khamr, karena khamr tidak baik bagi 

kesehatan dan akan mendatangkan kerusakan yang besar bagi orang yang mengonsumsinya. Maka 

dari itu, upaya dalam mewujudkan mashlahah dan mencegah mafsadah atau kerusakan merupakan 

hal yang memang dibutuhkan dan urgen bagi setiap manusia yang juga merupakan dari tujuan 

syara’. 

Penggalian hukum dengan metode istislahi yang digunakan untuk menjawab permasalahan 

sesuai konteks oleh mujtahid tidak memungkinkan untuk merujuk langsung kepada teks nash yang 

tidak menjelaskan secara eksplisit dan terperinci. Akan tetapi bertumpu dengan pertimbangan pada 

nilai- nilai kemaslahatan yang mendukung dan sudah ada dan termuat dalam sejumlah nash-nash 

terkait dengan permasalahan yang sedang dihadapi. Penalaran istislahi ini merupakan bagian dari 

wilayah ijtihad yang harus selalu dikembangkan di mana akan menunjukkan pentingnya dari 

pertimbangan maqashid al-syari’ah. Karena kemaslahatan yang dituju dan ingin dicapai oleh 

manusia tidak lain adalah untuk menjaga tujuan syara’ yang ada dalam maqashid al-syariah.  Dalam 

ushul fiqh maslahah dibagi menjadi tiga: 

 (al-Maslahah al-Mu'tabarah) المعتبرة المصالح .1

Yang dimaksud oleh maslahah mu’tabarah ialah kemaslahatan yang diakui, didukung oleh 

syara’ untuk dipelihara (dijaga). Jadi kemaslahatan ini ada dalam nash yang secara eksplisit 

mengakui dan menjelaskan kebenarannya. Adapun hal-hal yang termasuk dalam maslahah ini 

adalah segala kemaslahatan yang telah dijelaskan dan disebutkan dalam nash, antara lain: 

memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta benda, yang selanjutnya disebut dengan 

maqashid al-syari’ah. Oleh sebab itu, Allah SWT telah memberi ketetapan agar manusia 

senantiasa berupaya untuk melindungi agama, menegakkan hukum qishas bagi pembunuhan, 

memberi hukuman kepada pemabuk demi pemeliharaan akal, menghukum pelaku pencurian dan 

begitu pula menghukum pelaku zina. Para ulama sepakat bahwa semua maslahah yang termasuk 

dalam kategori maslahah mu’tabarah wajib ditegakkan dalam kehidupan, karena jika melihat 

segi tingkatannya, mashlahah mu’tabarah dapat dikategorikan sebagai kepentingan pokok yang 

wajib ditegakkan. 

Mashlahah al-Mu’tabarah ini mempunyai tiga tingkatan: 

a. الضروريات المصلحة (maslahah primer) 

Maslahah primer merupakan sesuatu yang harus ada dalam menegakkan agama dan 

dunia. Apabila maslahah primer ini tidak ada maka kemaslahatan agama dan dunia tidak bisa 

ditegakkan bahkan menuju kepada kehancuran dan kerusakan. 

Maslahah ini mencakup pemeliharaan terhadap lima hal yang dikenal dengan maqashid 

syariah, yakni pemeliharaan terhadap agama, pemeliharaan terhadap jiwa, pemeliharaan 

terhadap akal, pemeliharaan terhadap keturunan, dan pemeliharaan terhadap harta. Beberapa 

contohnya yaitu, Islam telah mensyariatkan umatnya untuk memelihara agama, menegakkan 

qishas demi menjaga nyawa, memberikan hukuman hudud kepada pelaku zina dan qadaf demi 



   

   

 
 
 

13399 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

menjaga keturunan, memberikan hukuman sabetan kepada peminum khamr demi menjaga 

akal, dan memberikan hukuman potong tangan demi menjaga harta. 

Rincianya sebagai berikut: 

1) Pemeliharaan agama pada dasarnya merupakan manifestasi dari tindakan preventif dari 

kemurtadan. QS. Al-Baqarah: 217 : 

ىِٕكَ حَبِطَتْ   وَلََ يَزَالوُْنَ يقَُاتِلوُْنكَُمْ حَتّٰى يرَُدُّوْكُمْ عَنْ دِيْنكُِمْ انِِ اسْتطََاعُوْاۗ وَمَنْ يَّرْتدَِدْ مِنْكُمْ عَنْ 
دِيْنِهٖ فيَمَُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَاوُل ٰۤ

لِدوُْنَ  بُ النَّارِِۚ هُمْ فيِْهَا خ  ىِٕكَ اصَْح 
خِرَةِِۚ وَاوُل ٰۤ  اعَْمَالهُُمْ فِى الدُّنْيَا وَالَْ 

Artinya: “Mereka tidak akan berhenti memerangi kamu sampai kamu murtad (keluar) dari 

agamamu, jika mereka sanggup. Barangsiapa murtad di antara kamu dari agamanya, lalu 

dia mati dalam kekafiran, maka mereka itu sia-sia amalnya di dunia dan di akhirat, dan 

mereka itulah penghuni neraka, mereka kekal di dalamnya.” 

Terdapat pula di QS: Al-Maidah: 54. 

2) Pemeliharaan jiwa pada dasarnya bertujuan untuk mencegah pembunuhan. QS. an-Nisa: 

29 : 

ٰٓ انَْ تكَُوْنَ تِجَارَةً عَنْ  ا امَْوَالكَُمْ بيَْنكَُمْ بِالْبَاطِلِ الََِّ مَنوُْا لََ تأَكُْلوُْٰٓ ٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ ا  َ كَانَ بكُِمْ ي  ا انَْفسَُكُمْۗ انَِّ اللّّٰٰ نْكُمْۗ وَلََ تقَْتلُوُْٰٓ ترََاضٍ م ِ

 رَحِيْمًا 

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu saling memakan harta 

sesama kamu dengan jalan yang batil (tidak benar), kecuali dalam perdagangan yang 

berlaku atas dasar suka sama suka di antara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu. 

Sungguh, Allah Maha Penyayang kepadamu.” 

Terdapat pula dalam QS. an-Nisa’:92; al-Maidah:32, al-An’am:151, al-Isra’:31,32. 

2) Pemeliharaan akal bertujuan untuk pencegahan mengkonsumsi minuman keras maupun 

hal-hal yang bersifat khamar atau memabukkan yang bisa menyebabkan gangguan bahkan 

kerusakan pada akal. QS. Al-Baqarah: 219:  

مَنَافِعُ لِلنَّاسِِۖ وَاثِمُْهُمَآٰ اكَْبَرُ  مِنْ نَّفْعِهِمَاۗ وَيَسْـَٔلوُْنكََ مَاذاَ ينُْفِقوُْنَ ەۗ قلُِ الْعَفْوَۗ   يَسْـَٔلوُْنكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِۗ قلُْ فيِْهِمَآٰ اثِْمٌ كَبيِْرٌ وَّ

تِ لعََلَّكُمْ تتَفَكََّرُوْنَ   ي  ُ لكَُمُ الَْ  لِكَ يبَُي نُِ اللّّٰٰ  كَذ 

Artinya: “Mereka menanyakan kepadamu (Muhammad) tentang khamar dan judi. 

Katakanlah, “Pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa manfaat bagi manusia. 

Tetapi dosanya lebih besar dari manfaatnya.” Dan mereka menanyakan kepadamu 

(tentang) apa yang (harus) mereka infaq-kan. Katakanlah, “Kelebihan (dari apa yang 

diperlukan).” Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu agar kamu 

memikirkan.” 

Terdapat pula di surat Al-Maidah: 90 dan An-Nisa: 43. 

3) Pemeliharaan keturunan dengan perintah menikah sesuai dengan aturan syariat. QS. An-

Nisa 3: 

عَِۚ  ثَ وَرُب  ى وَثلُ  ءِ مَثنْ  نَ الن ِسَاٰۤ ى فَانْكِحُوْا مَا طَابَ لكَُمْ م ِ م  فَاِنْ خِفْتمُْ الَََّ تعَْدِلوُْا فَوَاحِدةًَ اوَْ مَا وَانِْ خِفْتمُْ الَََّ تقُْسِطُوْا فِى الْيتَ 

ٰٓى الَََّ تعَوُْلوُْاۗ  لِكَ ادَْن   مَلكََتْ ايَْمَانكُُمْۗ ذ 



   

   

 
 
 

13400 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Artinya: “Dan jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil terhadap (hak-hak) 

perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), maka nikahilah perempuan (lain) yang 

kamu senangi: dua, tiga atau empat. Tetapi jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku 

adil, maka (nikahilah) seorang saja, atau hamba sahaya perempuan yang kamu miliki. 

Yang demikian itu lebih dekat agar kamu tidak berbuat zalim.” 

4) Pemeliharaan harta yang bertujuan untuk menghindari tindakan pencurian QS.: al-

Maidah:38 

ُ عَزِيْزٌ حَ  ِۗ وَاللّّٰٰ نَ اللّّٰٰ ءًًۢ بمَِا كَسَبَا نكََالًَ م ِ ا ايَْدِيهَُمَا جَزَاٰۤ كِيْمٌ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فاَقْطَعوُْٰٓ  

Artinya: “Adapun orang laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan 

keduanya (Sebagai) balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan sebagai siksaan dari 

Allah. Dan Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.” 

Sedangkan pencegahan mengambil harta dengan cara yang tidak baik (batil) terdapat 

dalam QS. Al-Baqarah 188, pencegahan memakan harta anak yatim dengan zalim terdapat 

dalam QS: An-Nisa: 10. Selain beberapa ayat yang telah disebutkan di atas, masih banyak 

lagi ayat Al- Qur’an yang membahas segala hal berkaitan dengan pemeliharaan harta. 

Secara umum Imam Syathibi memberikan penjelasan bahwasanya pemeliharaan agama 

berpangkal pada bidang ibadah mencakup lima rukun Islam. sedangkan pemeliharaan akal 

dan jiwa dapat didasarkan pada adat seperti memperhatikan makanan dan minuman, pakaian, 

dan tempat tinggal. Adapun terkait pemeliharaan keturunan dan harta, dapat didasarkan pada 

bidang muamalah. 

b. الحاجيات المصلحة (maslahah sekunder) 

Pengertian dari maslahah sekunder ialah sesuatu yang dibutuhkan manusia untuk 

keleluasaan hidup dan meniadakan kesukaran hidupnya. Tapi kesukaran disini bukanlah pada 

taraf kesukaran yang bisa merusak, mengganggu kepentingan umum. Jadi apabila maslahat 

ini tidak ada, sistem kehidupan manusia tidak sampai pada posisi mudharat atau kritis, 

melainkan kehidupan akan mengalami kesengsaraan dan kesulitan. 

Mashlahah ini terdapat dalam wilayah ibadah, adat, muamalat, dan jinayat. Contoh 

dalam wilayah ibadah adalah rukhsah, yakni keringanan untuk melakukan jama’ dan qasr 

shalat bagi yang sedang dalam perjalanan, dan kebolehan untuk meninggalkan kewajiban 

puasa Ramadhan bagi seseorang yang sedang sakit atau melakukan perjalanan dengan 

menggantinya pada hari yang lain. Di bidang adat yang termasuk maslahah sekunder adalah 

kebolehan berburu, berhias dengan pakaian, makan, minum, berpakaian, tempat tinggal dan 

jual beli dengan salam. Sedangkan dalam hal jinayat yang termasuk sekunder adalah diyat 

dalam hal pembunuhan.  

c) التحسينيات المصلحة (maslahah tersier) 

Maslahah tersier adalah sesuatu yang diperlukan untuk memperindah kebiasaan dan 

meninggikan akhlak. Maslahah tahsiniyyat ini pada dasarnya termasuk dalam bab akhlak 

mulia yakni etika dan estetika seperti menutup aurat dengan pakaian dan ditambah dengan 

perhiasan yang indah. Cara makan dan minum dengan duduk, adab kesopanan dan juga 

ibadah sunah seperti shadaqah dan infak. 



   

   

 
 
 

13401 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

 (al-Maslahah al-Mulghah) الملغاة المصلحة .2

Maslahah al-Mulghah ialah kemaslahatan yang terabaikan oleh syara’. Secara 

sederhananya adalah sebuah pendapat yang dipandang oleh ulama tertentu memiliki kegunaan 

karena dihubungkan dengan kondisi psikososial yang berlaku pada waktu itu, kemudian oleh 

ulama sesudahnya pendapat ini diabaikan karena situasi psikososial yang juga sudah berubah.  

Sebagai contoh dalam maslahah mulghah ini adalah fatwa Imam Al- Laits terhadap 

gubernur Andalusia, Abdurrahman Ibn Al-Hakam yang melakukan hubungan badan dengan 

istrinya pada siang hari di bulan Ramadhan dalam kondisi sang gubernur sedang berpuasa. Imam 

Al-Laits berpendapat bahwa Abdurrahman Ibn Al-Hakam harus diberikan sanksi berupa puasa 

dua bulan (berturut-turut). Seperti diketahui bahwa sanksi bagi seseorang yang berhubungan 

badan dengan istri pada waktu siang hari di bulan Ramadhan ialah memerdekakan hamba sahaya, 

puasa dua bulan secara berturut-turut atau memberi makan kepada 60 orang miskin. Imam 

Muslim meriwayatkan sebuah hadits: 

ابٍ ، ع نْ حُ  ه  دىث نِِِِ ابْنُ شِِ يْجٍ ، ح   ابْنُ جُر 
.ن ا ع بْدُ الىرىزاقِِ ، أ خْب ن     دىث  افِِعٍ ، ح  ىدُ بْنُ ر  دىث نِِِِ مُم ُ ، أ نى ح  ُِِ دِِ بْنِِ ع بْدِِ الىرحْن 

ي ُْ  

يُ. أ نْ   ، ان   ض  م  أ فْط ر  فِِِِ ر  جُلًً  ر  ر   أ م  س لىم   و  ع ل يْهِِ   
ىلل ُ ا  لىى  النىِِ ىبِِ ص  أ نى   : دىث هُ  ح  ة   يْ.ر  هُر   ِِ ي صُوم  أ ب  أ وْ   ، .ب ةً  ق  ر  عْتِِق    

.ن ا دىث  ينًا ح  سْكِِ ت ِِي  مِِ م  سِِ وْ يطُْعِِ
يْنِِ ، أ   ش هْر 

Dalam hadis ini Nabi Muhammad SAW memerintahkan seorang yang berbuka (jimak) 

dengan istrinya pada waktu siang hari di bulan Ramadhan untuk memerdekakan hamba sahaya 

(budak), puasa dua bulan secara berturut-turut atau memberi makan kepada 60 fakir miskin. 

Jumhur ulama berpendapat bahwa hadis ini menunjukkan urutan (tartib), jadi sanksi kedua 

baru boleh dilakukan ketika tidak mampu melaksanakan sanksi yang pertama. Dan sanksi yang 

ketiga bisa dilaksanakan hanya ketika sanksi kedua tidak bisa dilakukan. Menanggapi hadis ini 

Imam Malik berpendapat bahwasanya menunjukkan pilihan (takhyir) karena menggunakan kata 

 yang berarti atau. Oleh karena itu menurut Imam Malik pada masalah ini dapat memilih ”أْو“ 

sanksi dari tiga opsi yang telah ditawarkan oleh Nabi. 

Imam Al-Laits berpendapat bahwa seandainya memberikan peluang kepada gubernur 

untuk memilih, maka dia akan mengulangi lagi perbuatannya dengan menjalankan sanksi 

memerdekakan hamba dan hal ini bukan merupakan suatu hal yang sulit bagi seorang gubernur. 

Oleh karena itu Imam Al-Laits memberikan sanksi yang berat untuk memberikan rasa jera 

sebagai maslahatnya. 

Ada contoh lain dari jenis maslahah mulghah yaitu pelaksanaan shalat Idul Fitri pada 

zaman Khalifah Marwan. Pada umumnya seperti diketahui dalam rangkaian shalat Idul Fitri, 

khutbah dilakukan setelah sholat paripurna dan mendengarkan khutbah dalam rangkaian 

kegiatan shalat Idul Fitri ini bukanlah termasuk wajib. Melihat banyaknya jamaah yang pergi 

meninggalkan masjid setelah shalat, maka pada tahun selanjutnya Marwan memerintahkan untuk 

membalik urutan dalam shalat Idul Fitri yaitu khutbah dilaksanakan terlebih dahulu baru 

kemudian shalat dilaksanakan sebagaimana dalam shalat Jumat. Pendapat ini tidak diulang 

kembali oleh ulama setelahnya maka dari itu ia termasuk maslahah mulghah.  

 

 



   

   

 
 
 

13402 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

 (al-Maslahah al-Mursalah) المرسلة المصالح .3

Definisi dari maslahah mursalah (kesejahteraan umum) ialah maslahah di mana Syari’ 

tidak mensyariatkan hukum untuk mewujudkan maslahah itu. Juga tidak ada dalil yang 

menunjukkan atas pengakuannya atau pembatalannya dengan arti lain tiada dalil syara’ yang 

membenarkan maupun menyalahkan atasnya. Maslahah ini dikatakan mutlak karena tidak 

dibatasi oleh dalil pengakuan maupun dalil pembatalan. 

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat diambil kesimpulan bahwa pembentukan hukum 

yang didasarkan pada kemaslahatan, semata-mata dimaksudkan untuk mencari kemaslahatan 

umat manusia. Yang dimaksud dengan kemaslahatan disini ialah mencari manfaat dan 

menghindari kemudaratan yang sifatnya luas dan akan terus berkembang sesuai kondisi. Karena 

adakalanya dalam pembentukan hukum ini tampak bisa menguntungkan dan terlihat manfaatnya 

pada suatu waktu, namun pada 

waktu yang lain malah justru mendatangkan kesulitan dan kemudaratan. Begitu pula 

terlihat menguntungkan pada lingkungan masyarakat tertentu, namun mendatangkan 

kemudaratan jika diterapkan pada lingkungan yang lain. Oleh karenanya kemaslahatan yang 

diinginkan adalah maslahah yang umum dan menolak kemudaratan serta aplikatif dengan 

konteks.  

Beberapa contoh dari maslahah mursalah yang telah diterapkan oleh para sahabat Nabi 

Muhammad SAW antara lain: mendirikan penjara, mencetak mata uang, menetapkan hak milik 

pertanian, menentukan pajak penghasilan dan masih banyak lagi maslahah yang diterapkan 

berdasarkan kebutuhan dan tuntutan keadaan serta kebaikan yang belum disyariatkan hukumnya 

disamping belum ada dalil yang membenarkan maupun menyalahkan. 

Pendapat Ulama Terhadap Maslahah Mursalah 

Para ulama telah sepakat untuk tidak ber-hujjah dengan maslahah mursalah di bidang ibadah 

karena ibadah bersifat final dan merupakan hak prerogatif dari Sang Khaliq kepada makhluk-Nya. 

Dikatakan pula bukanlah ranah ijtihad dengan ra’y dalam hal ibadah kepada Allah, karena akan 

membuka pintu bid’ah dalam beragama dan mengubah apa yang telah disyariatkan. Jadi maslahah 

mursalah tidak berlaku bagi ibadah mahdhah karena tidak ada tempat lagi untuk berijtihad dalam 

ranah ibadah. 

Adapun dalam hal muamalah, ulama ushul berbeda-beda pendapat dalam menggunakan 

maslahah mursalah sebagai landasan hukum. Sebagian besar ulama ushul yang menggunakan 

maslahah mursalah sebagai hujjah antara lain Imam Malik, Imam Ahmad, Imam Syafi’i (dalam 

Qoul Qadim) menyatakan bahwa maslahah sebagai sumber hukum. Adapun ulama yang lain seperti 

ulama Hanafiyyah, sebagian besar ulama Syafi’iyyah, dan sebagian ulama Hanabilah mengingkari 

dan tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai sumber hukum. 

Sebagian besar ulama tersebut menjelaskan bahwa maslahah mursalah 

Ialah hujjah syariat yang dijadikan landasan dalam pembentukan hukum. Adapun 

permasalahan baru yang tidak terdapat hukumnya dalam nash, ijma’, qiyas maupun istihsan itu 

disyariatkan atasnya hukum yang dikehendaki dan dituntut oleh maslahah umum. 

 



   

   

 
 
 

13403 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Berikut dalil-dalil yang menggunakan maslahah mursalah sebagai hujjah sumber 

pembentukan hukum: 

1. Maslahah umat selalu baru dan tidak akan ada habisnya sampai tiba masa hari kebangkitan. Maka 

jika tidak disyariatkan hukum tentang kemaslahatan manusia yang baru dan mengenai sesuatu 

yang dikehendaki oleh perkembangan mereka, atau pembentukan hukum hanya berdasarkan 

maslahah yang diakui oleh Syari’ saja, maka berarti telah mengabaikan beberapa kemaslahatan 

umat manusia di berbagai zaman dan tempat. Pembentukan hukum yang seperti ini tentu tidak 

memperhatikan laju perkembangan umat manusia dan kemaslahatan di dalamnya. Hal yang 

demikian tidaklah sesuai karena tidak bisa dijadikan sebagai sumber pembentukan hukum untuk 

merealisasikan kemaslahatan umat yang merupakan sifat dan tujuan dari syariat Islam. 

2. Pembentukan hukum dari para sahabat, tabi’in dan para mujtahid setelahnya untuk merespon 

sesuai konteks sosial adalah upaya untuk merealisasikan maslahah secara umum sesuai kondisi 

yang dihadapi pada waktu itu bukan karena adanya bukti syara’ yang mengakuinya. Hal ini 

seperti apa yang dikatakan oleh Imam Al-Ghazali bahwa para sahabat melakukan beberapa hal 

dalam pembentukan hukum karena merealisasikan maslahah secara umum. Ditambahkan pula 

oleh pendapat Ibnu Aqil yang menyatakan bahwa siasat dapat diartikan sebagai setiap perbuatan 

yang dapat mengantarkan manusia kepada hal mendekati kebaikan dan menjauhkan dari 

kerusakan sekalipun itu tidak ditetapkan oleh Rasul atau tidak turun wahyu mengenai hal 

tersebut. Jika ada orang yang menganggap bahwa siasat hanya merupakan apa yang diajarkan 

oleh tuntunan syara’, maka ia telah salah dan secara tidak langsung menyalahkan syariat para 

sahabat. 

3. Para mujtahid dari salaf al-shalih banyak membentuk hukum baru dengan dasar maslahah 

mursalah dan tidak ada mujtahid lain yang mengingkarinya. maka hal ini juga termasuk ijma’ 

sukuty atas peng-hujjah-an maslahah mursalah.  

Sedangkan pendapat beberapa ulama yang tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai 

sumber pembentukan hukum berargumentasi sebagai berikut: 

1. Pembentukan hukum yang berdasar pada keharusan adanya maslahah menyebabkan terbukanya 

pintu ijtihad yang dilandasi oleh hawa nafsu antara pemimpin dan ulama fatwa (mufti). Hal ini 

memungkinkan sebagian dari mereka kalah dengan hawa nafsu dan keinginannya. Dampaknya, 

mereka dapat menghalalkan mafsadah untuk kemaslahatan. Membolehkan merubah hukum 

dengan dasar mutlak kemaslahatan ini akan membuka peluang pintu kejahatan dan kerusakan. 

2. Tujuan berlakunya sebuah syariat tidak untuk menyia-nyiakan umat manusia. Justru syariat-lah 

yang menjaga dan memelihara kemaslahatan umat manusia dengan nash-nash yang berdasarkan 

illat hukum yang kuat. Dengan kata lain seluruh maslahah didukung oleh bukti syara’ yang 

mengakuinya, apabila tidak terdapat bukti dalam syara’ maka bukanlah maslahah.  

Batasan-Batasan Maslahah Mursalah 

Seperti yang telah disinggung di atas bahwasanya ulama sepakat maslahah mursalah hanya 

boleh diaplikasikan pada persoalan ibadah muamalah dan tidak boleh diaplikasikan pada persoalan 

ibadah mahdhah. Karena ibadah mahdhah merupakan wujud hubungan spiritual vertikal antara 

Khaliq dan makhluk yang tidak ada ruang ijtihad di dalamnya. Dalam penerapan maslahah mursalah 

sebagai sumber pembentukan hukum, dalam hal ini ulama sangat berhati-hati agar tidak menjadi 



   

   

 
 
 

13404 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

pintu bagi pembentukan hukum syariat yang tendensius, menuruti hawa nafsu dan sarat keinginan 

atau kepentingan personal. Oleh karenanya mereka memberikan syarat atau batasan-batasan agar 

tidak menabrak aturan syariat yang bertujuan untuk kemaslahatan umat manusia. Maslahah 

mursalah bisa dijadikan landasan pembentukan hukum dengan syarat atau batasan sebagai berikut: 

1. Harus betul-betul membuahkan maslahah dan tidak disandarkan dengan sesuatu yang mengada-

ada atau bersifat dugaan. Hal ini bertujuan untuk merealisasikan pembentukan hukum pada suatu 

masalah atau kejadian dan dapat melahirkan serta membawa keuntungan, manfaat sekaligus 

menghindari kemudaratan. Adapun dugaan atau prasangka semata yang dijadikan landasan 

pembentukan hukum yang bisa mendatangkan manfaat dan keuntungan tanpa 

mempertimbangkan maslahah yang diperoleh dari pembentukan hukum tersebut, maka dapat 

dikatakan bahwa maslahah tersebut bersifat dugaan. Contohnya, maslahah yang didengar dalam 

hal merampas hak suami untuk men-talaq istrinya, dan menjadikan hak menjatuhkan talak itu 

bagi hakim (qadhi) saja dalam segala keadaan. 

2. Merupakan masalah yang bersifat umum, bukan masalah yang bersifat personal. Maka dalam 

pembentukan hukum pada masalah ini dapat mendatangkan manfaat dan keuntungan dan 

menolak kemudaratan bagi umat manusia pada umumya dan bukan keuntungan untuk personal 

atau kelompok tertentu saja. Dengan demikian hukum tidak dapat disyariatkan lantaran hanya 

menghasilkan kemaslahatan secara khusus kepada seseorang atau kelompok tertentu saja tanpa 

mengindahkan kepentingan umum yaitu mayoritas umat manusia. 

3. Formulasi hukum bagi maslahah tidak boleh bertentangan dengan tata hukum atau hal-hal 

prinsipil yang telah diatur oleh nash atau ijma’. Seperti halnya kisah Imam Al-Laits ketika 

memberikan fatwa tidak ada denda atau tebusan kecuali dengan berpuasa dua bulan berturut-

turut untuk seorang gubernur Andalus yang bersenggama dengan istrinya pada waktu siang hari 

di bulan Ramadhan. Dia mendasarkan bahwa maslahah-nya menghendaki demikian, karena yang 

dimaksud kifarat dan tujuannya adalah melarang dan menahan agar orang tidak mengulangi 

perbuatan yang dilarang tersebut.  

Implementasi Maslahah Mursalah 

Beberapa contoh implementasi dari maslahah dapat dilihat dari kisah kompilasi Al-Qur’an 

di era kepemimpinan Khalifah Abu Bakar. Di era kepemimpinan Abu Bakar banyak terjadi 

persoalan di kalangan umat Islam, sebagai contoh tentang pengakuan Nabi baru yang menimbulkan 

pertikaian yang berdampak pada wafatnya kurang lebih 700 hafidz al-Qur’an. Kejadian seperti ini 

merupakan bahaya besar yang dapat mengancam kelestarian Al-Qur’an. Umar yang menyaksikan 

langsung pertikaian tersebut segera menemui Abu Bakar untuk membicarakan hal ini dan mendesak 

untuk mengumpulkan al-Qur’an dari berbagai sumber, baik yang tersimpan secara lisan dalam 

bentuk hafalan maupun dalam tulisan untuk mengatasi masalah ini. Berlanjut pada zaman Ustman 

yang mengumpulkan dan menyatukan ayat-ayat Al-Qur’an dalam bentuk mushaf yang otoritatif 

karena banyaknya perbedaan bacaan umat Muslim pada waktu itu sesuai dialek masing-masing. 

Didasarkan pada maslahah umat yaitu untuk menjaga keotentikan dan menyamakan bacaan maka 

Ustman melakukan hal ini.    

Dalam konteks ranah hukum keluarga, penulis akan mengambil contoh mengenai kaitannya 

maslahah yang dipakai untuk menetapkan undang-undang yang tidak diatur secara eksplisit dan 



   

   

 
 
 

13405 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

terperinci dalam nash akan tetapi unsur maslahah-nya terangkum secara umum di dalamnya. 

Sebagai contoh Undang- Undang Republik Indonesia No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan pasal 

2, Kompilasi Hukum Islam pasal 5, 6 dan 7 serta Peraturan Menteri Agama Nomor 20 Tahun 2019 

tentang Pencatatan Pernikahan yang mengatur tentang pencatatan perkawinan. Di dalamnya diatur 

bahwa untuk menjamin ketertiban, maka tiap-tiap perkawinan harus dicatat. Meskipun secara 

harfiah tidak diatur dalam nash syar’i dan tidak pula dijumpai larangannya dalam nash, pencatatan 

perkawinan dapat memberikan dampak yang positif bagi umat manusia. Pencatatan perkawinan 

sejatinya tidak bertentangan dengan tujuan umum pembentukan hukum, yakni untuk mewujudkan 

kemaslahatan umat. Oleh karena ketentuan dalam pasal-pasal tersebut tidak didasarkan pada nash-

nash tertentu, maka dasarnya adalah maslahah mursalah. 

Demikian pula Undang-undang Republik Indonesia Nomor 16 Tahun 2019 tentang 

Perubahan atas Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan dan Pasal 15 ayat 1 

Kompilasi Hukum Islam tentang batasan umur perkawinan. Sebagaimana pencatatan perkawinan, 

hukum Islam juga tidak mengatur secara harfiah terkait batasan umur untuk boleh melakukan 

perkawinan yang dalam fiqh hanya dibatasi dengan sekedar batasan baligh. Sedangkan untuk 

konteks sekarang perubahan sosial masyarakat di dunia ini antara zaman dahulu dan sekarang 

terlihat jelas perbedaannya. Antara negara satu dengan yang lainnya juga berbeda. Maka 

diperlukannya aturan yang jelas untuk mengatur tentang batas usia perkawinan demi kemaslahatan 

keluarga dan rumah tangga yang bahagia.  

Dalam aturan negara kita, perkawinan hanya boleh dilakukan oleh orang- orang yang sudah 

mencapai umur dewasa yaitu 19 tahun untuk laki-laki dan perempuan, yang secara lahiriyah dapat 

dipahami pada usia tersebut laki-laki dan perempuan dianggap sudah memiliki jiwa dan raga yang 

sudah matang. Ketentuan ini juga sebagai bentuk upaya dari pemerintah dan ulama untuk 

mewujudkan kemaslahatan yang besar bagi masyarakat pada umumnya yaitu untuk mengantisipasi 

pernikahan dini yang marak terjadi dan sebagai tindakan preventif dari hal-hal negatif akibat dari 

pernikahan dini, baik dari segi kesehatan (fisik dan psikis) maupun dari segi ekonomi. 

Selain itu bisa kita temukan perundang-undangan dan peraturan lain yang didasarkan atas 

prinsip maslahah, antara lain Pasal 3, Pasal 4 dan Pasal 5 Undang-undang Republik Indonesia No.1 

Tahun 1974 Tentang Perkawinan dan juga Pasal 55-59 Kompilasi Hukum Islam Bab IX. Pasal-

pasal tersebut mengatur tentang poligami dan yang berkaitan dengan itu yang secara umum 

merupakan aturan yang ketat untuk mempersulit poligami. Dalam KHI hanya diperbolehkan 

melakukan poligami jika suami telah mengantongi izin dari Pengadilan Agama. Di samping itu 

syarat adil juga ditekankan dalam rumusan KHI ini. Dengan adanya aturan poligami semacam ini, 

KHI mewajibkan izin dari Pengadilan Agama sebagai bahan pertimbangan dalam rangka menjamin 

keadilan dan kemaslahatan keluarga. Adanya aturan ini diterapkan juga untuk tindakan pencegahan 

dan menekan kasus para suami supaya tidak menerlantarkan istri dan anak-anak mereka. 

Selain beberapa contoh penerapan penalaran istislahi di atas, masih banyak permasalahan 

dan fenomena baru sebagai dampak dari modernisasi dan kemajuan ilmu pengetahuan serta 

teknologi. Permasalahan dan fenomena baru yang muncul tersebut tentunya memerlukan kepastian 

hukum, misalnya permasalahan program KB, bayi tabung, transplantasi atau pencangkokan organ 

tubuh, operasi plastik, donor darah, dan lain sebagainya. 

 



   

   

 
 
 

13406 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

KESIMPULAN 

Ijtihad diperlukan untuk menghindari stagnasi atau kejumudan dalam memberikan solusi 

hukum yang berubah-ubah sesuai waktu dan tempat serta kondisi sosial yang terus berkembang dan 

bersifat dinamis. Salah satu produk ijtihad yang bisa digunakan sebagai respon ketika tidak ada 

penjelasan hukum dalam Nash, ijma’ dan Qiyas, adalah dengan menggunakan metode istislahi atau 

mashlahah mursalah. 

Maslahah mursalah pada dasarnya berprinsip pada pemeliharaan tujuan syara’ dengan 

mengambil manfaat dan penolakan terhadap mudharat (mafsadah). Maslahah mursalah hanya 

berlaku pada persoalan muamalah saja dan tidak bisa digunakan pada ibadah mahdzah sesuai 

kesepakatan ulama. Adapun batasan berlakunya maslahah ini adalah: tidak bersifat dugaan semata 

maka itu harus betul-betul membuahkan manfaat dan menghindari kemudharatan (mafsadah), 

bersifat umum, dan tidak bertentangan dengan aturan prinsipal syara’. Landasan pembentukan 

hukum dengan menggunakan maslahah dianggap benar dan bisa diterapkan. Apabila jalan ini tidak 

dibuka, dengan sendirinya formulasi hukum Islam akan mengalami stagnasi karena tidak mampu 

mengiringi perubahan zaman dan lingkungan sosial. Bisa kita bayangkan, hal ini bisa berujung pada 

kemudaratan, masyaqqah atau kesusahan yang besar bagi umat manusia. 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Buthi. Dlawabith al-Mashlahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah, Cet. VI. Beirut: Muassasah al-

Risalah. 1992. 

al-Khinn, Musthafa Said. Atsar al-Ikhtilaf fi al-Qawaid al-Ushuliyyat fi Ikhtilaf al-Fuqaha. Beirut: 

Muassasah al-Risalah, 1982. 

al-Maliki, Abi Ishaq Ibrahim Ibn Musa al-Lakhmi al-Syathibi. al-Muawafaqat fi Ushul al-Ahkam. 

Damaskus: Dar al-Fikr. 1923. 

Arfan Abbas. "Maslahah Dan Batasan-Batasannya Menurut Al-Bûthî (Analisis Kitab Dlawâbith al-

Mashlahah fi al-Syarî’ah al-Islâmiyyah)". De Jure: Jurnal Syariah dan Hukum 5. No.1. 2013. 

https://doi.org/10.18860/j-fsh.v5i1.2999; 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. VII. Jakarta: Balai 

Pustaka, 1996; 

Jafar, Wahyu Abdul, “Ijtihad dalam Bentang Sejarah Prakodifikasi Ushul Fiqh”, Nizam 4. No. 01, 

Juni 2014; 

Khallaf, Abdul Wahhab. Kaidah-Kaidah Hukum Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo, 1996; 

 . Ilmu Ushul Fiqh. Bandung: Gema Risalah Press, 1997. Kompilasi Hukum Islam pasal 5, 6 

dan 7; 

Mubarak, Jaih. Metodologi Ijtihad Hukum Islam. Yogyakarta: UII Press. 2002; 

Munawir, Ahmad Warson. Al-Munawir: Kamus Arab Indonesia. Surabaya: Pustaka Progressif. 

2002; 

Mursyid, “Para Mujtahid Pada Era Sahabat dalam Kaitan Mazhab Shahabiy”, Al- Mutsla: Jurnal 

Ilmu-ilmu Keislaman dan Kemasyarakatan 1, No.1, Maret 2019; 

Muslim, Imam. Shahih al-Muslim. Bandung: Dahlan, t.th; 

Syalabi, Muhammad Mustafa. Ta’lil al-Ahkam. Beirut: Dar al-Nahdah al- Arabiyyah, 1981; 

https://doi.org/10.18860/j-fsh.v5i1.2999


   

   

 
 
 

13407 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Taha, Hamdi Shabah dan Mahmud Abdurrrahman. Durus Fi al-Qiyas. Kairo: al- Azhar University. 

2013. 

Yafie, Ali. Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah: Kosep-konsep Istihsan, Istishlah, dan 

Mashlahat Al-Ammah. Budhy Munawar- Rachman (ed.). Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994; 

Tim Penyempurnaan Terjemahan Al-Qur'an (2016-2019). Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi 

Penyempurnaan 2019, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019. 

Undang-undang Republik Indonesia No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan pasal 2; 

Undang-undang Republik Indonesia Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas Undang-undang 

Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan; 

Peraturan Menteri Agama Nomor 20 Tahun 2019 tentang Pencatatan Pernikahan Sabiq, Al-Sayyid. 

Fiqh al-Sunnah. Beirut: Dar al-Fikr. 198

 


