*

4 1 . L R AW S 4 H ft *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Konsep, Batasan dan Implementasi Teori Penalaran

Concept, Limitations and Implementation of the Theory of Reasoning

Suparman!®, Ahmad Musyahid?, Fatmawati’
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email : suparmancs@yahoo.co.id"”, ahmadmusyahidl 23@gmail.con?, fatmawati@uin-alauddin.ac.id’

Article Info Abstract

Article history : New issues and phenomena that require legal certainty also develop along with
Received : 26-12-2025

Revised : 28-12-2025 the development of the times and the social context. The Qur'an and Sunnah,
Accepted : 30-12-2025 which only contain legal issues implicitly, require mujtahids to dig up the law
Pulished :02-01-2026 with several methods, one of which is maslahah mursalah or istislah. This

research tries to explore matters related to istislahi reasoning, starting from
the concept, and limitations, to its implementation in the application of Islamic
family law in Indonesia. This research uses a descriptive method with a critical
review. The research results show that maslahah mursalah is basically based
on preserving the purpose of syariah by taking benefits and rejecting harm
(mafsadah). The limitations of this maslahah are: it is not merely conjectural
so that it must produce benefits and reject harm (mafsadah), it is general, and
it does not conflict with the principal rules of syara'. Thus, the application of
the istislahi method in the formation of law is very necessary to face new
problems and phenomena that require legal certainty.

Keywords : Istislahi Reasoning, Concept, Limitation

Abstrak

Seiring perkembangan zaman dan konteks sosial, berkembang pula persoalan dan fenomena baru
yang membutuhkan kepastian hukum. Al-Qur'an dan Sunnah yang hanya memuat persoalan hukum
secara implisit, menuntut para mujtahid untuk melakukan upaya penggalian hukum dengan
beberapa metode, salah satunya adalah maslahah mursalah atau istislahi. Penelitian ini mencoba
mengeksplorasi hal-hal yang berkaitan dengan penalaran istis/ahi, mulai dari konsep, batasan,
hingga implementasinya dalam penerapan hukum keluarga Islam di Indonesia. Penelitian ini
menggunakan metode deskriptif dengan tinjauan kritis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
maslahah mursalah pada dasarnya berprinsip pada pemeliharaan tujuan syara’ dengan mengambil
manfaat dan penolakan terhadap mudharat (mafsadah). Adapun batasan berlakunya maslahah ini
adalah: tidak bersifat dugaan semata sehingga harus benar-benar membuahkan manfaat dan
menolak kemudaratan (mafsadah), bersifat umum, dan tidak bertentangan dengan aturan prinsipal
syara’. Dengan demikian maka penerapan metode istislahi dalam pembentukan hukum sangat
dibutuhkan untuk menghadapi permasalahan dan fenomena baru yang memerlukan kepastian
hukum.

Kata Kunci: Penalaran Istislahi, Konsep, Batasan

PENDAHULUAN

Agama Islam telah diturunkan Allah SWT sebagai anugerah kepada umat manusia melalui
perantara Nabi Muhammad SAW. Segala aturan hukum yang terdapat dalam agama Islam adalah
murni untuk kemaslahatan dan kepentingan umat manusia itu sendiri. Kebaikan yang terkandung

13395


mailto:suparmancs@yahoo.co.id
mailto:ahmadmusyahid123@gmail.com2
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id%20

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

dalam aturan syariat berupa wahyu itu adalah kemaslahatan baik di dunia maupun akhirat (al-
Syathibi, 1923).

Saat Rasulullah SAW masih hidup, seluruh permasalahan hukum yang dihadapi oleh para
sahabat dapat ditanyakan secara langsung kepada beliau. Jawaban-jawaban Rasul atas pertanyaan-
pertanyaan tersebut bersifat final dan langsung bisa merespon semua masalah umat pada masa itu.
Sepeninggal Rasulullah SAW, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas yang ditandai dengan
hijrahnya para sahabat Nabi ke berbagai wilayah, dan banyaknya sahabat yang syahid di medan
perang. Seiring dengan perluasan wilayah kekuasaan umat Islam, semakin bertambah pula
tantangan baru yang dihadapi oleh umat Islam, tak terkecuali di bidang hukum. Terkadang,
persoalan hukum yang sedang dihadapi tidak ditemukan petunjuknya secara eksplisit di dalam Al-
Qur’an dan Sunnah. Sehingga dalam rangka menyelesaikan persoalan-persoalan hukum baru yang
sedang dihadapi umat Islam tersebut, maka para sahabat melakukan ijtihad sebagai solusi untuk
problematika yang dihadapi (Mursyid, 2019).

Setelah periode khulafaur rasyidin berlalu, persoalan-persoalan baru di bidang hukum yang
dihadapi oleh umat Islam dipecahkan dengan tetap berpegang teguh kepada Al-Qur’an, Sunnah dan
ijma’ para sahabat. Seiring berjalannya waktu, para sahabat Nabi pun mulai wafat. Sepeninggal
para sahabat, otoritas tasyri’ pun dilanjutkan oleh generasi setelahnya, yakni generasi tabiin, tabi’
tabi’in dan seterusnya (Wahyu Abdul Jafar, 2014).

Akan tetapi karena persoalan hukum yang dihadapi oleh umat Islam selalu berkembang dan
merupakan persoalan hukum baru yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit di dalam Al-
Qur’an, as-Sunnah dan ijma’ para sahabat. Dengan demikian dibutuhkan upaya para ulama dalam
menggali hukum menggunakan beberapa metode istinbath hukum di antaranya maslahah mursalah
atau istislah sebagai solusi dari kejumudan hukum yang kurang solutif dan aplikatif terhadap
konteks sosial.

Berdasarkan latar belakang di atas, penulis berusaha untuk mengeksplorasi secara mendalam
dengan menggunakan tinjauan kritis terhadap konsep, batasan dan implementasi penalaran istislahi
dalam penerapan hukum keluarga Islam di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif. Pendekatan ini
bertujuan untuk memberikan gambaran yang mendalam mengenai implementasi penalaran istislahi
dalam penerapan hukum keluarga Islam di Indonesia. Metode deskriptif digunakan untuk
menjelaskan fenomena, konsep, dan batasan terkait istislahi reasoning (penalaran maslahat), serta
bagaimana penerapannya dalam berbagai konteks hukum keluarga.

Data yang dikumpulkan dalam penelitian ini bersumber dari kajian literatur, meliputi buku,
artikel ilmiah, jurnal, dan dokumen-dokumen terkait yang mendukung analisis penalaran istislahi.
Literatur ini dikaji secara kritis guna mengidentifikasi konsep, klasifikasi, serta prinsip-prinsip
hukum Islam yang relevan. Sumber utama penelitian mencakup teks-teks hukum klasik yang
menjelaskan teori maslahah mursalah serta aplikasinya dalam sistem hukum Islam. Selain itu,
dokumen undang-undang yang mengatur hukum keluarga Islam di Indonesia juga dianalisis untuk
menilai sejauh mana konsep maslahah diterapkan dalam pembentukan dan penerapan peraturan.

13396



*
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘ <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 6

E-ISSN : 3046-4560

Pendekatan kritis digunakan untuk menganalisis data, dengan menekankan pada
pembahasan tentang relevansi penerapan maslahah mursalah dalam konteks hukum modern dan
pengaruhnya terhadap kebutuhan hukum keluarga Islam di Indonesia. Kajian dilakukan untuk
mengungkap bagaimana prinsip- prinsip maslahat dapat menjawab tantangan-tantangan baru dalam
bidang hukum keluarga, sekaligus menjaga kesesuaian dengan magqashid al-shariah (tujuan
syariah). Hasil dari analisis ini akan menunjukkan pentingnya ijtihad dalam pembentukan hukum,
khususnya dalam menghadapi fenomena sosial yang terus berkembang.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Penalaran Istislahi dan Klasifikasinya

Kata “istislah™ atau “maslahah” diserap dari kata berbahasa arab @m—* — #lia menjadi Lla
atau 43lias yang memiliki arti “sesuatu yang mendatangkan kebaikan”. Secara etimologi, maslahah
memiliki arti yang sama dengan manfaat, baik dari segi lafadz maupun makna. Dalam bahasa
Indonesia sering disebut dan ditulis dengan kata maslahat (lawan kata dari mafsadat), yang berarti
sesuatu yang mendatangkan kebaikan, keselamatan, faedah, guna. Sedangkan kemaslahatan
memiliki arti kegunaan, kebaikan, manfaat, kepentingan. Ketika dikatakan bahwa menuntut ilmu
itu adalah suatu kemaslahatan dan perdagangan adalah suatu kemaslahatan, maka hal tersebut
berarti bahwa perdagangan dan menuntut ilmu itu penyebab diperolehnya manfaat lahir dan batin.

Secara terminologi, seperti yang telah dikemukakan oleh Imam Al- Ghazali, prinsip
maslahah adalah mengambil manfaat dan menolak kemudaratan dalam rangka memelihara tujuan-
tujuan syara’ yang terangkum dalam lima pokok magashid al-syariah (dés cpall-esill-Jéall Juall-Jlall),
Sedangkan menurut Al- Khawarizmi maslahah adalah pemeliharaan tujuan syara’ dengan
penolakan terhadap mudharat (mafsadah) bagi mahkluk. Korelasi antara syariat, makhluk, dan
maslahah seperti dijelaskan oleh Imam Syatibi dalam Muwafaqat: tujuan pembentukan syariat ialah
untuk kemaslahatan umat manusia di dunia dan juga akhirat.5 Dari sini dapat diambil kesimpulan:
pertama, bahwa maslahah harus berada dalam ruang lingkup tujuan syara’; tidak boleh didasarkan
atas keinginan akal dan hawa nafsu. Dalam hal ini, Imam Syatibi menitikberatkan maslahah dengan
tujuan syara’. Kedua, di dalam maslahah harus tercakup dua unsur penting, yakni meraih manfaat
dan menghindarkan mudharat (mafsadah).

Adapun yang dimaksud dengan konsep penalaran istislahi dalam kajian ushul fgh ialah
sebuah konsep di dalam pemikiran hukum Islam yang menjadikan prinsip-prinsip maslahah umum
(kebutuhan/kepentingan manusia) yang ditunjukkan dalam Al-Quran dan Hadis sebagai landasan
dan pijakan dalam mencari solusi hukum. Karena maslahah yang disimpulkan oleh nash masih
bersifat umum, maka kemaslahatan yang ada secara konteks tidak dapat merujuk atau dikembalikan
kepada ayat Al-Quran atau Hadis secara langsung, akan tetapi dikembalikan kepada prinsip umum
kemaslahatan yang dikandung oleh teks atau nash dengan cara istiqra’ atau induktif.

Dasar pemikiran yang membentuk konsep ini adalah fakta, realitas seperti halnya syari’ah
Islam dalam berbagai hukum dan aturan-aturannya yang mengarahkan kepada tercapai dan
terwujudnya mashlahah; segala kebutuhan dan kepentingan manusia dalam kehidupan. Syara’ tidak
mewajibkan dan menuntut manusia untuk melakukan sesuatu kecuali untuk kepentingan hidupnya,
tidak ada larangan diberlakukan kecuali pada dasarnya membahayakan dan menyusahkan
kehi.dupan manusia.

13397



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Sebagai contoh, syariat mewajibkan ibadah shalat lima waktu tidak lain karena hal itu
memberi manfaat bagi manusia, seperti menjaga kebersihan karena ada kewajiban ber-wudhu
sebelum melaksanakannya. Selain itu untuk menjaga, meningkatkan hubungan spiritualitas
makhluk kepada Khaliq. Adanya larangan mengkonsumsi khamr, karena khamr tidak baik bagi
kesehatan dan akan mendatangkan kerusakan yang besar bagi orang yang mengonsumsinya. Maka
dari itu, upaya dalam mewujudkan mashlahah dan mencegah mafsadah atau kerusakan merupakan
hal yang memang dibutuhkan dan urgen bagi setiap manusia yang juga merupakan dari tujuan
syara’.

Penggalian hukum dengan metode istislahi yang digunakan untuk menjawab permasalahan
sesuai konteks oleh mujtahid tidak memungkinkan untuk merujuk langsung kepada teks nash yang
tidak menjelaskan secara eksplisit dan terperinci. Akan tetapi bertumpu dengan pertimbangan pada
nilai- nilai kemaslahatan yang mendukung dan sudah ada dan termuat dalam sejumlah nash-nash
terkait dengan permasalahan yang sedang dihadapi. Penalaran istislahi ini merupakan bagian dari
wilayah ijtihad yang harus selalu dikembangkan di mana akan menunjukkan pentingnya dari
pertimbangan maqashid al-syari’ah. Karena kemaslahatan yang dituju dan ingin dicapai oleh
manusia tidak lain adalah untuk menjaga tujuan syara’ yang ada dalam magqashid al-syariah. Dalam
ushul figh maslahah dibagi menjadi tiga:

1. zlladll 3 a4l (al-Maslahah al-Mu'tabarah)

Yang dimaksud oleh maslahah mu’tabarah ialah kemaslahatan yang diakui, didukung oleh
syara’ untuk dipelihara (dijaga). Jadi kemaslahatan ini ada dalam nash yang secara eksplisit
mengakui dan menjelaskan kebenarannya. Adapun hal-hal yang termasuk dalam maslahah ini
adalah segala kemaslahatan yang telah dijelaskan dan disebutkan dalam nash, antara lain:
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta benda, yang selanjutnya disebut dengan
magqashid al-syari’ah. Oleh sebab itu, Allah SWT telah memberi ketetapan agar manusia
senantiasa berupaya untuk melindungi agama, menegakkan hukum qishas bagi pembunuhan,
memberi hukuman kepada pemabuk demi pemeliharaan akal, menghukum pelaku pencurian dan
begitu pula menghukum pelaku zina. Para ulama sepakat bahwa semua maslahah yang termasuk
dalam kategori maslahah mu’tabarah wajib ditegakkan dalam kehidupan, karena jika melihat
segi tingkatannya, mashlahah mu’tabarah dapat dikategorikan sebagai kepentingan pokok yang
wajib ditegakkan.

Mashlahah al-Mu’tabarah ini mempunyai tiga tingkatan:
a. 4aladl @b )y pall (maslahah primer)

Maslahah primer merupakan sesuatu yang harus ada dalam menegakkan agama dan
dunia. Apabila maslahah primer ini tidak ada maka kemaslahatan agama dan dunia tidak bisa
ditegakkan bahkan menuju kepada kehancuran dan kerusakan.

Maslahah ini mencakup pemeliharaan terhadap lima hal yang dikenal dengan maqashid
syariah, yakni pemeliharaan terhadap agama, pemeliharaan terhadap jiwa, pemeliharaan
terhadap akal, pemeliharaan terhadap keturunan, dan pemeliharaan terhadap harta. Beberapa
contohnya yaitu, Islam telah mensyariatkan umatnya untuk memelihara agama, menegakkan
qishas demi menjaga nyawa, memberikan hukuman hudud kepada pelaku zina dan qadaf demi

13398



*
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

menjaga keturunan, memberikan hukuman sabetan kepada peminum khamr demi menjaga
akal, dan memberikan hukuman potong tangan demi menjaga harta.

Rincianya sebagai berikut:

1) Pemeliharaan agama pada dasarnya merupakan manifestasi dari tindakan preventif dari
kemurtadan. QS. Al-Baqarah: 217 :

28 B {E e A o BaE g Se &% A Ee® S Tes R (g skwny 2o skedss Bl sEiedwst 1 efiacaj-
Eidad SLIE 8IS 5h 5 i asia (e K0 3055 Bay 15Ul o) A B a850 7 R aKE A G35 Y
O3 g b SU Clzal L 4i5 5515 AN b sellae

Artinya: “Mereka tidak akan berhenti memerangi kamu sampai kamu murtad (keluar) dari
agamamu, jika mereka sanggup. Barangsiapa murtad di antara kamu dari agamanya, lalu

dia mati dalam kekafiran, maka mereka itu sia-sia amalnya di dunia dan di akhirat, dan
mereka itulah penghuni neraka, mereka kekal di dalamnya.”

Terdapat pula di QS: Al-Maidah: 54.

2) Pemeliharaan jiwa pada dasarnya bertujuan untuk mencegah pembunuhan. QS. an-Nisa:
29

B8 G ) ) 2R 1 Y 5 B a8 G B5las 038 1Y) Sl ke 2005l 15K 155 Gl i
[IATN 5

-

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu saling memakan harta
sesama kamu dengan jalan yang batil (tidak benar), kecuali dalam perdagangan yang
berlaku atas dasar suka sama suka di antara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu.
Sungguh, Allah Maha Penyayang kepadamu.”

Terdapat pula dalam QS. an-Nisa’:92; al-Maidah:32, al-An’am:151, al-Isra’:31,32.

2) Pemeliharaan akal bertujuan untuk pencegahan mengkonsumsi minuman keras maupun
hal-hal yang bersifat khamar atau memabukkan yang bisa menyebabkan gangguan bahkan
kerusakan pada akal. QS. Al-Baqarah: 219:

3§ 3"°5~°.}’~,".g’~ef,£, 2% o P PP oy s i @ 8O & owh T. s Opk o % . 0% Y s
Sl % g 13 g agall o 280 Lagal s S0 G003 358 4 Lagls U Sl yadlh e izt
5885 &Ta] ) A0 (i Sl

Artinya: “Mereka menanyakan kepadamu (Muhammad) tentang khamar dan judi.
Katakanlah, “Pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa manfaat bagi manusia.
Tetapi dosanya lebih besar dari manfaatnya.” Dan mereka menanyakan kepadamu
(tentang) apa yang (harus) mereka infaq-kan. Katakanlah, “Kelebihan (dari apa yang

diperlukan).” Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu agar kamu
memikirkan.”

Terdapat pula di surat Al-Maidah: 90 dan An-Nisa: 43.

3) Pemeliharaan keturunan dengan perintah menikah sesuai dengan aturan syariat. QS. An-
Nisa 3:

Lo 55358 15088 V1 s 348 S5 il e o0l (a0 il La 134500 Al 3 ) sl Y s )5
T3l 33 VT 0 s i gla

13399



*
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Artinya: “Dan jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil terhadap (hak-hak)
perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), maka nikahilah perempuan (lain) yang
kamu senangi: dua, tiga atau empat. Tetapi jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku
adil, maka (nikahilah) seorang saja, atau hamba sahaya perempuan yang kamu miliki.
Yang demikian itu lebih dekat agar kamu tidak berbuat zalim.”

4) Pemeliharaan harta yang bertujuan untuk menghindari tindakan pencurian QS.: al-
Maidah:38

LSA e 05 () VI L& Ly 155 Lagaadl ) 5aladla 48 515 5,15
Artinya: “Adapun orang laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan

keduanya (Sebagai) balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan sebagai siksaan dari
Allah. Dan Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.”

Sedangkan pencegahan mengambil harta dengan cara yang tidak baik (batil) terdapat
dalam QS. Al-Baqarah 188, pencegahan memakan harta anak yatim dengan zalim terdapat
dalam QS: An-Nisa: 10. Selain beberapa ayat yang telah disebutkan di atas, masih banyak
lagi ayat Al- Qur’an yang membahas segala hal berkaitan dengan pemeliharaan harta.

Secara umum Imam Syathibi memberikan penjelasan bahwasanya pemeliharaan agama
berpangkal pada bidang ibadah mencakup lima rukun Islam. sedangkan pemeliharaan akal
dan jiwa dapat didasarkan pada adat seperti memperhatikan makanan dan minuman, pakaian,
dan tempat tinggal. Adapun terkait pemeliharaan keturunan dan harta, dapat didasarkan pada
bidang muamalah.

b. Aaladl @lalsll (maslahah sekunder)

Pengertian dari maslahah sekunder ialah sesuatu yang dibutuhkan manusia untuk
keleluasaan hidup dan meniadakan kesukaran hidupnya. Tapi kesukaran disini bukanlah pada
taraf kesukaran yang bisa merusak, mengganggu kepentingan umum. Jadi apabila maslahat
ini tidak ada, sistem kehidupan manusia tidak sampai pada posisi mudharat atau kritis,
melainkan kehidupan akan mengalami kesengsaraan dan kesulitan.

Mashlahah ini terdapat dalam wilayah ibadah, adat, muamalat, dan jinayat. Contoh
dalam wilayah ibadah adalah rukhsah, yakni keringanan untuk melakukan jama’ dan qasr
shalat bagi yang sedang dalam perjalanan, dan kebolehan untuk meninggalkan kewajiban
puasa Ramadhan bagi seseorang yang sedang sakit atau melakukan perjalanan dengan
menggantinya pada hari yang lain. Di bidang adat yang termasuk maslahah sekunder adalah
kebolehan berburu, berhias dengan pakaian, makan, minum, berpakaian, tempat tinggal dan
jual beli dengan salam. Sedangkan dalam hal jinayat yang termasuk sekunder adalah diyat
dalam hal pembunuhan.

¢) Asbadl cliwaill (maslahah tersier)

Maslahah tersier adalah sesuatu yang diperlukan untuk memperindah kebiasaan dan
meninggikan akhlak. Maslahah tahsiniyyat ini pada dasarnya termasuk dalam bab akhlak
mulia yakni etika dan estetika seperti menutup aurat dengan pakaian dan ditambah dengan
perhiasan yang indah. Cara makan dan minum dengan duduk, adab kesopanan dan juga
ibadah sunah seperti shadaqah dan infak.

13400



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

2. 4aladllslalll (al-Maslahah al-Mulghah)

Maslahah al-Mulghah ialah kemaslahatan yang terabaikan oleh syara’. Secara
sederhananya adalah sebuah pendapat yang dipandang oleh ulama tertentu memiliki kegunaan
karena dihubungkan dengan kondisi psikososial yang berlaku pada waktu itu, kemudian oleh
ulama sesudahnya pendapat ini diabaikan karena situasi psikososial yang juga sudah berubah.

Sebagai contoh dalam maslahah mulghah ini adalah fatwa Imam Al- Laits terhadap
gubernur Andalusia, Abdurrahman Ibn Al-Hakam yang melakukan hubungan badan dengan
istrinya pada siang hari di bulan Ramadhan dalam kondisi sang gubernur sedang berpuasa. Imam
Al-Laits berpendapat bahwa Abdurrahman Ibn Al-Hakam harus diberikan sanksi berupa puasa
dua bulan (berturut-turut). Seperti diketahui bahwa sanksi bagi seseorang yang berhubungan
badan dengan istri pada waktu siang hari di bulan Ramadhan ialah memerdekakan hamba sahaya,
puasa dua bulan secara berturut-turut atau memberi makan kepada 60 orang miskin. Imam
Muslim meriwayatkan sebuah hadits:

‘;a\cu;_).ﬁ\mu.vmuccu@w\w&;cc.u;w\w\cd\}ﬂ\mbuhc@bwmuuh
(;JAAJJ\‘Md‘)d.\chﬂcu\.m‘)u)k&\)\a‘)f\eﬂujﬂ\.&:dh\‘flm @J\‘fa\ MJ&S‘)@‘}Q@\
U Cann Ulen (s andad 3 ¢ 0304

Dalam hadis ini Nabi Muhammad SAW memerintahkan seorang yang berbuka (jimak)
dengan istrinya pada waktu siang hari di bulan Ramadhan untuk memerdekakan hamba sahaya
(budak), puasa dua bulan secara berturut-turut atau memberi makan kepada 60 fakir miskin.

Jumhur ulama berpendapat bahwa hadis ini menunjukkan urutan (tartib), jadi sanksi kedua
baru boleh dilakukan ketika tidak mampu melaksanakan sanksi yang pertama. Dan sanksi yang
ketiga bisa dilaksanakan hanya ketika sanksi kedua tidak bisa dilakukan. Menanggapi hadis ini
Imam Malik berpendapat bahwasanya menunjukkan pilihan (takhyir) karena menggunakan kata
“ g yang berarti atau. Oleh karena itu menurut Imam Malik pada masalah ini dapat memilih
sanksi dari tiga opsi yang telah ditawarkan oleh Nabi.

Imam Al-Laits berpendapat bahwa seandainya memberikan peluang kepada gubernur
untuk memilih, maka dia akan mengulangi lagi perbuatannya dengan menjalankan sanksi
memerdekakan hamba dan hal ini bukan merupakan suatu hal yang sulit bagi seorang gubernur.
Oleh karena itu Imam Al-Laits memberikan sanksi yang berat untuk memberikan rasa jera
sebagai maslahatnya.

Ada contoh lain dari jenis maslahah mulghah yaitu pelaksanaan shalat Idul Fitri pada
zaman Khalifah Marwan. Pada umumnya seperti diketahui dalam rangkaian shalat Idul Fitri,
khutbah dilakukan setelah sholat paripurna dan mendengarkan khutbah dalam rangkaian
kegiatan shalat Idul Fitri ini bukanlah termasuk wajib. Melihat banyaknya jamaah yang pergi
meninggalkan masjid setelah shalat, maka pada tahun selanjutnya Marwan memerintahkan untuk
membalik urutan dalam shalat Idul Fitri yaitu khutbah dilaksanakan terlebih dahulu baru
kemudian shalat dilaksanakan sebagaimana dalam shalat Jumat. Pendapat ini tidak diulang
kembali oleh ulama setelahnya maka dari itu ia termasuk maslahah mulghah.

13401



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

3. lbadll dlu yall (al-Maslahah al-Mursalah)

Definisi dari maslahah mursalah (kesejahteraan umum) ialah maslahah di mana Syari’
tidak mensyariatkan hukum untuk mewujudkan maslahah itu. Juga tidak ada dalil yang
menunjukkan atas pengakuannya atau pembatalannya dengan arti lain tiada dalil syara’ yang
membenarkan maupun menyalahkan atasnya. Maslahah ini dikatakan mutlak karena tidak
dibatasi oleh dalil pengakuan maupun dalil pembatalan.

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat diambil kesimpulan bahwa pembentukan hukum
yang didasarkan pada kemaslahatan, semata-mata dimaksudkan untuk mencari kemaslahatan
umat manusia. Yang dimaksud dengan kemaslahatan disini ialah mencari manfaat dan
menghindari kemudaratan yang sifatnya luas dan akan terus berkembang sesuai kondisi. Karena
adakalanya dalam pembentukan hukum ini tampak bisa menguntungkan dan terlihat manfaatnya
pada suatu waktu, namun pada

waktu yang lain malah justru mendatangkan kesulitan dan kemudaratan. Begitu pula
terlihat menguntungkan pada lingkungan masyarakat tertentu, namun mendatangkan
kemudaratan jika diterapkan pada lingkungan yang lain. Oleh karenanya kemaslahatan yang
diinginkan adalah maslahah yang umum dan menolak kemudaratan serta aplikatif dengan
konteks.

Beberapa contoh dari maslahah mursalah yang telah diterapkan oleh para sahabat Nabi
Muhammad SAW antara lain: mendirikan penjara, mencetak mata uang, menetapkan hak milik
pertanian, menentukan pajak penghasilan dan masih banyak lagi maslahah yang diterapkan
berdasarkan kebutuhan dan tuntutan keadaan serta kebaikan yang belum disyariatkan hukumnya
disamping belum ada dalil yang membenarkan maupun menyalahkan.

Pendapat Ulama Terhadap Maslahah Mursalah

Para ulama telah sepakat untuk tidak ber-hujjah dengan maslahah mursalah di bidang ibadah
karena ibadah bersifat final dan merupakan hak prerogatif dari Sang Khaliq kepada makhluk-Nya.
Dikatakan pula bukanlah ranah ijtihad dengan ra’y dalam hal ibadah kepada Allah, karena akan
membuka pintu bid’ah dalam beragama dan mengubah apa yang telah disyariatkan. Jadi maslahah
mursalah tidak berlaku bagi ibadah mahdhah karena tidak ada tempat lagi untuk berijtihad dalam
ranah ibadah.

Adapun dalam hal muamalah, ulama ushul berbeda-beda pendapat dalam menggunakan
maslahah mursalah sebagai landasan hukum. Sebagian besar ulama ushul yang menggunakan
maslahah mursalah sebagai hujjah antara lain Imam Malik, Imam Ahmad, Imam Syafi’i (dalam
Qoul Qadim) menyatakan bahwa maslahah sebagai sumber hukum. Adapun ulama yang lain seperti
ulama Hanafiyyah, sebagian besar ulama Syafi’iyyah, dan sebagian ulama Hanabilah mengingkari
dan tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai sumber hukum.

Sebagian besar ulama tersebut menjelaskan bahwa maslahah mursalah

[alah hujjah syariat yang dijadikan landasan dalam pembentukan hukum. Adapun
permasalahan baru yang tidak terdapat hukumnya dalam nash, ijma’, qiyas maupun istihsan itu
disyariatkan atasnya hukum yang dikehendaki dan dituntut oleh maslahah umum.

13402



*
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Berikut dalil-dalil yang menggunakan maslahah mursalah sebagai hujjah sumber
pembentukan hukum:

1. Maslahah umat selalu baru dan tidak akan ada habisnya sampai tiba masa hari kebangkitan. Maka
jika tidak disyariatkan hukum tentang kemaslahatan manusia yang baru dan mengenai sesuatu
yang dikehendaki oleh perkembangan mereka, atau pembentukan hukum hanya berdasarkan
maslahah yang diakui oleh Syari’ saja, maka berarti telah mengabaikan beberapa kemaslahatan
umat manusia di berbagai zaman dan tempat. Pembentukan hukum yang seperti ini tentu tidak
memperhatikan laju perkembangan umat manusia dan kemaslahatan di dalamnya. Hal yang
demikian tidaklah sesuai karena tidak bisa dijadikan sebagai sumber pembentukan hukum untuk
merealisasikan kemaslahatan umat yang merupakan sifat dan tujuan dari syariat Islam.

2. Pembentukan hukum dari para sahabat, tabi’in dan para mujtahid setelahnya untuk merespon
sesuai konteks sosial adalah upaya untuk merealisasikan maslahah secara umum sesuai kondisi
yang dihadapi pada waktu itu bukan karena adanya bukti syara’ yang mengakuinya. Hal ini
seperti apa yang dikatakan oleh Imam Al-Ghazali bahwa para sahabat melakukan beberapa hal
dalam pembentukan hukum karena merealisasikan maslahah secara umum. Ditambahkan pula
oleh pendapat Ibnu Aqil yang menyatakan bahwa siasat dapat diartikan sebagai setiap perbuatan
yang dapat mengantarkan manusia kepada hal mendekati kebaikan dan menjauhkan dari
kerusakan sekalipun itu tidak ditetapkan oleh Rasul atau tidak turun wahyu mengenai hal
tersebut. Jika ada orang yang menganggap bahwa siasat hanya merupakan apa yang diajarkan
oleh tuntunan syara’, maka ia telah salah dan secara tidak langsung menyalahkan syariat para
sahabat.

3. Para mujtahid dari salaf al-shalih banyak membentuk hukum baru dengan dasar maslahah
mursalah dan tidak ada mujtahid lain yang mengingkarinya. maka hal ini juga termasuk ijma’
sukuty atas peng-hujjah-an maslahah mursalah.

Sedangkan pendapat beberapa ulama yang tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai
sumber pembentukan hukum berargumentasi sebagai berikut:

1. Pembentukan hukum yang berdasar pada keharusan adanya maslahah menyebabkan terbukanya
pintu ijtihad yang dilandasi oleh hawa nafsu antara pemimpin dan ulama fatwa (mufti). Hal ini
memungkinkan sebagian dari mereka kalah dengan hawa nafsu dan keinginannya. Dampaknya,
mereka dapat menghalalkan mafsadah untuk kemaslahatan. Membolehkan merubah hukum
dengan dasar mutlak kemaslahatan ini akan membuka peluang pintu kejahatan dan kerusakan.

2. Tujuan berlakunya sebuah syariat tidak untuk menyia-nyiakan umat manusia. Justru syariat-lah
yang menjaga dan memelihara kemaslahatan umat manusia dengan nash-nash yang berdasarkan
illat hukum yang kuat. Dengan kata lain seluruh maslahah didukung oleh bukti syara’ yang
mengakuinya, apabila tidak terdapat bukti dalam syara’ maka bukanlah maslahah.

Batasan-Batasan Maslahah Mursalah

Seperti yang telah disinggung di atas bahwasanya ulama sepakat maslahah mursalah hanya
boleh diaplikasikan pada persoalan ibadah muamalah dan tidak boleh diaplikasikan pada persoalan
ibadah mahdhah. Karena ibadah mahdhah merupakan wujud hubungan spiritual vertikal antara
Khaliq dan makhluk yang tidak ada ruang ijtihad di dalamnya. Dalam penerapan maslahah mursalah
sebagai sumber pembentukan hukum, dalam hal ini ulama sangat berhati-hati agar tidak menjadi

13403



*
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

pintu bagi pembentukan hukum syariat yang tendensius, menuruti hawa nafsu dan sarat keinginan
atau kepentingan personal. Oleh karenanya mereka memberikan syarat atau batasan-batasan agar
tidak menabrak aturan syariat yang bertujuan untuk kemaslahatan umat manusia. Maslahah
mursalah bisa dijadikan landasan pembentukan hukum dengan syarat atau batasan sebagai berikut:

1. Harus betul-betul membuahkan maslahah dan tidak disandarkan dengan sesuatu yang mengada-
ada atau bersifat dugaan. Hal ini bertujuan untuk merealisasikan pembentukan hukum pada suatu
masalah atau kejadian dan dapat melahirkan serta membawa keuntungan, manfaat sekaligus
menghindari kemudaratan. Adapun dugaan atau prasangka semata yang dijadikan landasan
pembentukan hukum yang bisa mendatangkan manfaat dan keuntungan tanpa
mempertimbangkan maslahah yang diperoleh dari pembentukan hukum tersebut, maka dapat
dikatakan bahwa maslahah tersebut bersifat dugaan. Contohnya, maslahah yang didengar dalam
hal merampas hak suami untuk men-talaq istrinya, dan menjadikan hak menjatuhkan talak itu
bagi hakim (gadhi) saja dalam segala keadaan.

2. Merupakan masalah yang bersifat umum, bukan masalah yang bersifat personal. Maka dalam
pembentukan hukum pada masalah ini dapat mendatangkan manfaat dan keuntungan dan
menolak kemudaratan bagi umat manusia pada umumya dan bukan keuntungan untuk personal
atau kelompok tertentu saja. Dengan demikian hukum tidak dapat disyariatkan lantaran hanya
menghasilkan kemaslahatan secara khusus kepada seseorang atau kelompok tertentu saja tanpa
mengindahkan kepentingan umum yaitu mayoritas umat manusia.

3. Formulasi hukum bagi maslahah tidak boleh bertentangan dengan tata hukum atau hal-hal
prinsipil yang telah diatur oleh nash atau ijma’. Seperti halnya kisah Imam Al-Laits ketika
memberikan fatwa tidak ada denda atau tebusan kecuali dengan berpuasa dua bulan berturut-
turut untuk seorang gubernur Andalus yang bersenggama dengan istrinya pada waktu siang hari
di bulan Ramadhan. Dia mendasarkan bahwa maslahah-nya menghendaki demikian, karena yang
dimaksud kifarat dan tujuannya adalah melarang dan menahan agar orang tidak mengulangi
perbuatan yang dilarang tersebut.

Implementasi Maslahah Mursalah

Beberapa contoh implementasi dari maslahah dapat dilihat dari kisah kompilasi Al-Qur’an
di era kepemimpinan Khalifah Abu Bakar. Di era kepemimpinan Abu Bakar banyak terjadi
persoalan di kalangan umat Islam, sebagai contoh tentang pengakuan Nabi baru yang menimbulkan
pertikaian yang berdampak pada wafatnya kurang lebih 700 hafidz al-Qur’an. Kejadian seperti ini
merupakan bahaya besar yang dapat mengancam kelestarian Al-Qur’an. Umar yang menyaksikan
langsung pertikaian tersebut segera menemui Abu Bakar untuk membicarakan hal ini dan mendesak
untuk mengumpulkan al-Qur’an dari berbagai sumber, baik yang tersimpan secara lisan dalam
bentuk hafalan maupun dalam tulisan untuk mengatasi masalah ini. Berlanjut pada zaman Ustman
yang mengumpulkan dan menyatukan ayat-ayat Al-Qur’an dalam bentuk mushaf yang otoritatif
karena banyaknya perbedaan bacaan umat Muslim pada waktu itu sesuai dialek masing-masing.
Didasarkan pada maslahah umat yaitu untuk menjaga keotentikan dan menyamakan bacaan maka
Ustman melakukan hal ini.

Dalam konteks ranah hukum keluarga, penulis akan mengambil contoh mengenai kaitannya
maslahah yang dipakai untuk menetapkan undang-undang yang tidak diatur secara eksplisit dan

13404



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

terperinci dalam nash akan tetapi unsur maslahah-nya terangkum secara umum di dalamnya.
Sebagai contoh Undang- Undang Republik Indonesia No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan pasal
2, Kompilasi Hukum Islam pasal 5, 6 dan 7 serta Peraturan Menteri Agama Nomor 20 Tahun 2019
tentang Pencatatan Pernikahan yang mengatur tentang pencatatan perkawinan. Di dalamnya diatur
bahwa untuk menjamin ketertiban, maka tiap-tiap perkawinan harus dicatat. Meskipun secara
harfiah tidak diatur dalam nash syar’i dan tidak pula dijumpai larangannya dalam nash, pencatatan
perkawinan dapat memberikan dampak yang positif bagi umat manusia. Pencatatan perkawinan
sejatinya tidak bertentangan dengan tujuan umum pembentukan hukum, yakni untuk mewujudkan
kemaslahatan umat. Oleh karena ketentuan dalam pasal-pasal tersebut tidak didasarkan pada nash-
nash tertentu, maka dasarnya adalah maslahah mursalah.

Demikian pula Undang-undang Republik Indonesia Nomor 16 Tahun 2019 tentang
Perubahan atas Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan dan Pasal 15 ayat 1
Kompilasi Hukum Islam tentang batasan umur perkawinan. Sebagaimana pencatatan perkawinan,
hukum Islam juga tidak mengatur secara harfiah terkait batasan umur untuk boleh melakukan
perkawinan yang dalam figh hanya dibatasi dengan sekedar batasan baligh. Sedangkan untuk
konteks sekarang perubahan sosial masyarakat di dunia ini antara zaman dahulu dan sekarang
terlihat jelas perbedaannya. Antara negara satu dengan yang lainnya juga berbeda. Maka
diperlukannya aturan yang jelas untuk mengatur tentang batas usia perkawinan demi kemaslahatan
keluarga dan rumah tangga yang bahagia.

Dalam aturan negara kita, perkawinan hanya boleh dilakukan oleh orang- orang yang sudah
mencapai umur dewasa yaitu 19 tahun untuk laki-laki dan perempuan, yang secara lahiriyah dapat
dipahami pada usia tersebut laki-laki dan perempuan dianggap sudah memiliki jiwa dan raga yang
sudah matang. Ketentuan ini juga sebagai bentuk upaya dari pemerintah dan ulama untuk
mewujudkan kemaslahatan yang besar bagi masyarakat pada umumnya yaitu untuk mengantisipasi
pernikahan dini yang marak terjadi dan sebagai tindakan preventif dari hal-hal negatif akibat dari
pernikahan dini, baik dari segi kesehatan (fisik dan psikis) maupun dari segi ekonomi.

Selain itu bisa kita temukan perundang-undangan dan peraturan lain yang didasarkan atas
prinsip maslahah, antara lain Pasal 3, Pasal 4 dan Pasal 5 Undang-undang Republik Indonesia No.1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan dan juga Pasal 55-59 Kompilasi Hukum Islam Bab IX. Pasal-
pasal tersebut mengatur tentang poligami dan yang berkaitan dengan itu yang secara umum
merupakan aturan yang ketat untuk mempersulit poligami. Dalam KHI hanya diperbolehkan
melakukan poligami jika suami telah mengantongi izin dari Pengadilan Agama. Di samping itu
syarat adil juga ditekankan dalam rumusan KHI ini. Dengan adanya aturan poligami semacam ini,
KHI mewajibkan izin dari Pengadilan Agama sebagai bahan pertimbangan dalam rangka menjamin
keadilan dan kemaslahatan keluarga. Adanya aturan ini diterapkan juga untuk tindakan pencegahan
dan menekan kasus para suami supaya tidak menerlantarkan istri dan anak-anak mereka.

Selain beberapa contoh penerapan penalaran istislahi di atas, masih banyak permasalahan
dan fenomena baru sebagai dampak dari modernisasi dan kemajuan ilmu pengetahuan serta
teknologi. Permasalahan dan fenomena baru yang muncul tersebut tentunya memerlukan kepastian
hukum, misalnya permasalahan program KB, bayi tabung, transplantasi atau pencangkokan organ
tubuh, operasi plastik, donor darah, dan lain sebagainya.

13405



*
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

KESIMPULAN

Ijtihad diperlukan untuk menghindari stagnasi atau kejumudan dalam memberikan solusi
hukum yang berubah-ubah sesuai waktu dan tempat serta kondisi sosial yang terus berkembang dan
bersifat dinamis. Salah satu produk ijtihad yang bisa digunakan sebagai respon ketika tidak ada
penjelasan hukum dalam Nash, ijma’ dan Qiyas, adalah dengan menggunakan metode istislahi atau
mashlahah mursalah.

Maslahah mursalah pada dasarnya berprinsip pada pemeliharaan tujuan syara’ dengan
mengambil manfaat dan penolakan terhadap mudharat (mafsadah). Maslahah mursalah hanya
berlaku pada persoalan muamalah saja dan tidak bisa digunakan pada ibadah mahdzah sesuai
kesepakatan ulama. Adapun batasan berlakunya maslahah ini adalah: tidak bersifat dugaan semata
maka itu harus betul-betul membuahkan manfaat dan menghindari kemudharatan (mafsadah),
bersifat umum, dan tidak bertentangan dengan aturan prinsipal syara’. Landasan pembentukan
hukum dengan menggunakan maslahah dianggap benar dan bisa diterapkan. Apabila jalan ini tidak
dibuka, dengan sendirinya formulasi hukum Islam akan mengalami stagnasi karena tidak mampu
mengiringi perubahan zaman dan lingkungan sosial. Bisa kita bayangkan, hal ini bisa berujung pada
kemudaratan, masyaqqah atau kesusahan yang besar bagi umat manusia.

DAFTAR PUSTAKA

al-Buthi. Dlawabith al-Mashlahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah, Cet. V1. Beirut: Muassasah al-
Risalah. 1992.

al-Khinn, Musthafa Said. Atsar al-lkhtilaf fi al-Qawaid al-Ushuliyyat fi Ikhtilaf al-Fugaha. Beirut:
Muassasah al-Risalah, 1982.

al-Maliki, Abi Ishaq Ibrahim Ibn Musa al-Lakhmi al-Syathibi. al-Muawafaqat fi Ushul al-Ahkam.
Damaskus: Dar al-Fikr. 1923.

Arfan Abbas. "Maslahah Dan Batasan-Batasannya Menurut Al-Bithi (Analisis Kitab Dlawabith al-
Mashlahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah)". De Jure: Jurnal Syariah dan Hukum 5. No.1. 2013.

https://doi.org/10.18860/j-fsh.v511.2999;

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. VII. Jakarta: Balai
Pustaka, 1996;

Jafar, Wahyu Abdul, “Jjtihad dalam Bentang Sejarah Prakodifikasi Ushul Figh”, Nizam 4. No. 01,
Juni 2014;

Khallaf, Abdul Wahhab. Kaidah-Kaidah Hukum Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo, 1996;

. Ilmu Ushul Figh. Bandung: Gema Risalah Press, 1997. Kompilasi Hukum Islam pasal 5, 6
dan 7;

Mubarak, Jaith. Metodologi Ijtihad Hukum Islam. Y ogyakarta: UII Press. 2002;

Munawir, Ahmad Warson. Al-Munawir: Kamus Arab Indonesia. Surabaya: Pustaka Progressif.
2002;

Mursyid, “Para Mujtahid Pada Era Sahabat dalam Kaitan Mazhab Shahabiy”, Al- Mutsla: Jurnal
Ilmu-ilmu Keislaman dan Kemasyarakatan 1, No.1, Maret 2019;

Muslim, Imam. Shahih al-Muslim. Bandung: Dahlan, t.th;
Syalabi, Muhammad Mustafa. Ta 'lil al-Ahkam. Beirut: Dar al-Nahdah al- Arabiyyah, 1981;

13406


https://doi.org/10.18860/j-fsh.v5i1.2999

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Taha, Hamdi Shabah dan Mahmud Abdurrrahman. Durus Fi al-Qiyas. Kairo: al- Azhar University.
2013.

Yafie, Ali. Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah: Kosep-konsep Istihsan, Istishlah, dan
Mashlahat Al-Ammah. Budhy Munawar- Rachman (ed.). Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994;

Tim Penyempurnaan Terjemahan Al-Qur'an (2016-2019). Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi
Penyempurnaan 2019, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019.

Undang-undang Republik Indonesia No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan pasal 2;

Undang-undang Republik Indonesia Nomor 16 Tahun 2019 tentang Perubahan atas Undang-undang
Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan;

Peraturan Menteri Agama Nomor 20 Tahun 2019 tentang Pencatatan Pernikahan Sabiq, Al-Sayyid.
Figh al-Sunnah. Beirut: Dar al-Fikr. 198

13407



