
   
   
 
 
 
 

13253 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Konflik Internal Umat Islam Dan Peran Aswaja Dalam Membangun 

Rekonsiliasi Sosial 
 

Internal Conflicts Among Muslims and the Role of Aswaja in Building Social 

Reconciliation 
 

Akmir1, Akbar2, Ahmad Irfan Rivaldi3, Mar’iyah Qibthiyah4, Fatmawati5 

Universitas Sains Islam Almawaddah Warrahmah 
Email: akmirakmir@gmail.com1, akbaralumni098@gmail.com2, fandiirfan015@gmail.com3, 

mariyahqibthiyahh@gmail.com4, fatmawatiw673@gmail.com5 

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 24-12-2025 

Revised    : 26-12-2025 

Accepted  : 28-12-2025 

Pulished   : 30-12-2025 

Abstract 

 

This study aims to analyze the factors causing internal conflict among Muslims 

in Indonesia, its impact on socio-religious life, and examine the role of the 

Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja) methodology as a moderation paradigm 

in building social reconciliation. This study employed a literature review 

method, reviewing various scholarly sources such as books, journal articles, 

Islamic organizational documents, and other relevant academic publications. 

Data were analyzed descriptively and qualitatively through a process of 

identifying, sorting, and synthesizing concepts related to internal conflict and 

the Aswaja principles. The results show that internal conflict not only triggers 

theological polarization but also weakens the socio-political position of the 

Muslim community, hinders community development, and diminishes Islam's 

image as a religion of peace. Meanwhile, the Aswaja methodology, with its 

principles of tawassuth (compassion), tawazun (compassion), tasamuh 

(compassion), and amar ma'ruf (enjoining good and forbidding evil), has 

proven to be a moderating framework capable of fostering dialogue, tolerance, 

and social reconciliation. This study emphasizes the importance of revitalizing 

Aswaja values in maintaining internal Islamic diversity and strengthening 

social harmony in Indonesia. 

 

Keywords: Internal conflict, Muslims, Aswaja 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini bertujuan menganalisis faktor-faktor penyebab konflik internal umat Islam di Indonesia, 

dampaknya terhadap kehidupan sosial-keagamaan, serta menelaah peran manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah 

(Aswaja) sebagai paradigma moderasi dalam membangun rekonsiliasi sosial. Penelitian ini menggunakan 

metode studi literatur dengan menelaah berbagai sumber ilmiah seperti buku, artikel jurnal, dokumen 

organisasi Islam, serta publikasi akademik lainnya yang relevan. Data dianalisis secara deskriptif kualitatif 

melalui proses identifikasi, pemilahan, dan sintesis konsep-konsep terkait konflik internal dan prinsip 

Aswaja. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konflik internal tidak hanya memicu polarisasi teologis, tetapi 

juga melemahkan posisi sosial-politik umat, menghambat pembangunan umat, serta menurunkan citra Islam 

sebagai agama kedamaian. Sementara itu, manhaj Aswaja dengan prinsip tawassuth, tawazun, tasamuh, dan 

amar ma’ruf nahi munkar terbukti menjadi kerangka moderatif yang mampu mendorong dialog, toleransi, 

serta rekonsiliasi sosial. Penelitian ini menegaskan pentingnya revitalisasi nilai-nilai Aswaja dalam merawat 

keberagaman internal Islam dan memperkuat harmoni sosial di Indonesia. 

 

Kata kunci: Konflik internal, umat Islam, Aswaja 

 

 

 

 

mailto:akmirakmir@gmail.com
mailto:akbaralumni098@gmail.com
mailto:fandiirfan015@gmail.com
mailto:mariyahqibthiyahh@gmail.com
mailto:fatmawatiw673@gmail.com


   
   
 
 
 
 

13254 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

PENDAHULUAN 

Umat Islam merupakan salah satu komunitas keagamaan terbesar dan paling beragam di 

dunia. Keragaman ini tampak tidak hanya pada perbedaan mazhab dan madzhab fikih, namun juga 

pada variasi praktik keagamaan, tradisi kultural, orientasi intelektual, serta struktur kelembagaan 

mulai dari pesantren tradisional, ormas keagamaan, sarjana-modernis, hingga kelompok-kelompok 

keagamaan kontemporer yang tumbuh di ruang digital. Heterogenitas tersebut menjadi salah satu 

kekayaan intelektual yang memperkaya peradaban Islam, tetapi di sisi lain juga membuka peluang 

terjadinya gesekan dan konflik internal apabila perbedaan dipahami dan dikelola secara tidak 

arif.(Mahfudotullah, Yeby Ma’asan Mayrudin. (2024). Vol 24, No 2) 

Konflik bagian dari min lawazim al-hayah atau kelaziman hidup. Pada perjalanan sejarah 

kehidupan manusia yang lebih kompleks, konflik pun banyak dibahas baik itu dalam kisah-kisah 

mitologi maupun dalam kitab-kitab suci. Tentu dengan berbagai bentuk dan kompleksitas yang 

berbeda-beda. Memasuki periode sebelum masehi pun konflik tercatat dalam sejarah, baik itu 

peperangan antar suku, kelompok, kerajaan bahkan agama telah banyak terjadi. Begitu juga ketika 

sudah memasuki abad-abad berikutnya sesudah masehi. Ada banyak konflik-konflik besar yang 

pernah terjadi dan tercatat sejarah, namun lebih banyak konflikkonflik lainnya yang tidak tercatat 

dan tidak terhitung pula jumlahnya. Hal ini karena konflik yang terdokumentasi hanya konflik yang 

terjadi di pusat-pusat kekuasaan.  

Konflik bernuansa agama yang tak terlupakan dalam sejarah adalah perang salib. Konflik 

ini pun dampaknya sangat terasa hingga kini dan menjadi horor stories bagi hubungan antar 

pemeluk agama, khususnya Islam dan Kristen. Perang Agama di Eropa juga berlangsung lama. 

Konflik internal dalam beberapa agama juga banyak terjadi. Dalam Islam misalnya tercatat, ada 

khawarij, ada Sunni dan ada Syiah yang dulu terpecah karena persoalan politik dan berlanjut pada 

konflik teologi hingga saat ini. Begitu juga aliran-aliran kecil dalam Kristen, dalam Hindu, dan 

dalam agama-agama besar di dunia. Memasuki zaman modern, terjadi bermacam-macam konflik 

termasuk konflik politik, sosial hingga yang bernuansa agama. (Abd. Aziz Faiz, 2020, hal 180-181) 

Data laporan tahunan Wahid Foundation tahun 2018, masih menunjukkan tingginya konflik 

bernuansa agama. Kasus tertinggi masih terjadi di DKI Jakarta dengan 32 Kasus, disusul Jawa Barat 

26, Jawa Timur 17, Banten 16, Aceh 14, Jawa Tengah 13, Sumatera Utara 12, Sumatera Selatan 11, 

Jambi 8, dan Riau 7 kasus. Angka-angka ini menujukkan masih relatif tingginya konflik bernuansa 

agama dengan berbagai aktor, baik aktor yang datang dari ormas, perorangan, hingga negara. 

(Wahid Foundation, 2018) 

Dalam menghadapi kompleksitas ini, manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) muncul 

sebagai rujukan penting di Indonesia. Aswaja, dengan tradisi intelektualnya yang menekankan 

prinsip moderasi (tawassuth), keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan sikap adil (i‘tidal), 

menawarkan kerangka normatif dan praktis untuk mengelola perbedaan. Nilai-nilai ini tidak hanya 

bersifat teoretis, namun juga tercermin dalam praktik keagamaan dan pendidikan di banyak 

pesantren serta kegiatan dialog keagamaan yang dijalankan oleh jaringan ulama dan ormas 

tradisional seperti Nahdlatul Ulama. Oleh karena itu, Aswaja berpotensi menjadi basis rekonsiliasi 

sosial yang mampu menjembatani jurang perbedaan. 



   
   
 
 
 
 

13255 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Penelitian ini hadir dalam kerangka upaya memahami dinamika konflik internal umat Islam 

di Indonesia sekaligus mengeksplorasi kontribusi Aswaja dalam proses rekonsiliasi. Kajian 

diarahkan untuk mengidentifikasi akar penyebab konflik, pola perebutan legitimasi keagamaan dan 

politik yang memicu polarisasi, serta strategi-strategi rekonsiliasi yang relevan. Selain itu, studi ini 

meninjau peran lembaga pendidikan keagamaan, jaringan ulama, dan praktik komunikasi 

keagamaan baik tradisional maupun digital dalam menyuburkan atau meredam konflik. 

Rumusan masalah yang menjadi panduan kajian antara lain: (1) apa saja faktor utama yang 

memicu konflik internal umat Islam di Indonesia saat ini; (2) bagaimana dampak konflik internal 

terhadap umat Ismal; dan (3) sejauh mana prinsip-prinsip Aswaja diterapkan dalam praktik 

rekonsiliasi sosial serta apa kendala dan peluang implementasinya. Dengan pendekatan studi 

literatur dan analisis kualitatif terhadap sumber primer dan sekunder, artikel ini diharapkan 

memberikan sintesis teoritis sekaligus rekomendasi praktis bagi pemangku kepentingan  termasuk 

ulama, pemimpin ormas, pendidik, dan pembuat kebijakan — dalam upaya memperkuat kohesi 

sosial berbasis nilai-nilai moderat. 

Akhirnya, kajian ini juga menempatkan perhatian pada era digital sebagai medan baru 

interaksi sosial-keagamaan: sementara teknologi informasi membuka ruang bagi dialog lintas 

kelompok, ia juga mempercepat penyebaran wacana yang memecah belah. Oleh karena itu, 

pemahaman tentang cara-cara Aswaja beradaptasi dan berintervensi pada ranah digital menjadi 

bagian penting dari upaya rekonsiliasi yang relevan dengan tantangan kekinian. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur dengan mengumpulkan data dari berbagai 

sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal, dokumen organisasi Islam, dan publikasi ilmiah lainnya 

yang relevan dengan tema konflik internal umat Islam dan peran Aswaja dalam rekonsiliasi sosial. 

Sumber-sumber tersebut dipilih berdasarkan kredibilitas dan kesesuaiannya dengan fokus 

penelitian. Data yang diperoleh kemudian direduksi, dianalisis secara deskriptif kualitatif, dan 

disintesiskan untuk menemukan pola, konsep, serta hubungan tematik antara dinamika konflik dan 

prinsip-prinsip Aswaja. Hasil analisis kemudian disusun secara sistematis untuk mendukung 

kesimpulan penelitian. 

PEMBAHASAN 

Faktor yang Memicu Konflik Internal Umat Islam di Indonesia 

Hendropuspito dalam Kamal (2021) menyebutkan bahwa keterlibatan agama dalam konflik 

setidaknya terjadi karena 4 faktor seperti berikut (Kamal, A., 2021): 

1. Perbedaan doktrin dan sikap mental  

Perbedaan doktrin menjadi salah satu faktor karena kepercayaan yang berbeda tidak 

dapat dinegosiasikan. Ada orang yang membandingkan agama mereka dengan agama orang 

lain, menilai agama lain sesuai dengan standar agama mereka, dan membela agama mereka 

sendiri. 

 

 



   
   
 
 
 
 

13256 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

2. Perbedaan suku dan ras penganut agama  

Agama-agama menghubungkan banyak suku dan negara dengan memberikan identitas 

baru, tetapi dalam keadaan tertentu, identitas agama ini justru melekat di beberapa kelompok 

etnis tertentu dan menjadi mayoritas disana. Contohnya seperti Islam di Timur Tengah, Hindu 

di India, dan Kristen di Eropa.  

3. Perbedaan tingkat kebudayaan  

Agama berperan penting bagi kelompok sosial dalam menciptakan tingkat kemajuan 

budaya. Contohnya dalam kolonialisme, Kristen Eropa merasa memiliki kebudayaan dan 

agama yang lebih baik daripada pribumi, sehingga mereka melakukan tindakan diskriminatif 

terhadap pribumi degan agama yang berbeda dari mereka.  

4. Isu mayoritas dan minoritas  

Dalam masyarakat multikultural, ada beberapa hal yang muncul dalam konflik mayoritas 

dan minoritas seperti:  

a. Agama berubah menjadi ideologi: Agama mayoritas memunculkan hegemoni yang luas dan 

menyeluruh dalam kehidupan, sehingga mempengaruhi semua dimensi baik ekonomi, 

sosial, budaya, pendidikan, dan politik. Hingga kedudukan agama berubah menjadi ideologi 

utama yang sangat politis.  

b. Mitos dari mayoritas bahwa agama dan politik tidak perlu dibedabedakan: Mitos mengatkan 

bahwa wajar jka kekuasaan dimmiliki mayoritas karena minoritas tidak memiliki kekuasaan.  

c. Prasangka antara mayoritas dan minoritas Prasangka muncul dari pihak mayoritas karena 

mereka merasa takut jika suatu saat pihak minoritas merebut posisi mereka. Sehingga pihak 

mayoritas tidak memberikan ruang pada pihak minoritas. Sedangkan pihak minoritas 

memiliki prasangka dengan hak dan keberadaan mereka. Mereka merasa posisi mereka 

terancam, akan didiskriminasi, dan tidak berkembang dengan baik. ( Ratna Dwi Anjani, 

Aceng Kosasih, 2024,  No 1:16-29) 

Dampak Konflik Internal terhadap Umat Islam 

Konflik internal di kalangan umat Islam memberikan dampak yang luas, tidak hanya 

terhadap relasi antarindividu dan kelompok, tetapi juga terhadap perkembangan sosial, politik, dan 

kultural umat secara keseluruhan. Konflik ini sering kali memicu dinamika destruktif yang 

berpengaruh pada kehidupan keagamaan, integrasi sosial, bahkan posisi umat Islam dalam 

pembangunan bangsa. Adapun dampak-dampak tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1. Terjadinya Polarisasi dan Perpecahan Umat 

Konflik internal membuat umat Islam terbelah menjadi kelompok-kelompok yang saling 

curiga dan sulit membangun dialog. Perbedaan teologis atau praktik ibadah yang seharusnya 

dikelola secara ilmiah justru diperuncing menjadi perdebatan emosional. Polarisasi semakin 

tajam ketika diperkuat oleh media sosial, di mana narasi saling menyalahkan, stigmatisasi 

kelompok lain, serta ujaran kebencian tersebar tanpa kendali. Akibatnya, solidaritas dan 

ukhuwah Islamiyah melemah, dan kohesi sosial antar kelompok umat Islam menjadi rentan. 

 



   
   
 
 
 
 

13257 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

2. Melemahnya Posisi Umat Islam dalam Konteks Sosial-Politik Nasional 

Ketika umat Islam sibuk bertikai dalam isu-isu internal, energi kolektif yang seharusnya 

digunakan untuk membangun kekuatan politik yang konstruktif justru terpecah. Konflik 

antarormas, antarulama, atau antarmanhaj mengurangi kapasitas umat untuk bersuara secara 

kompak dalam isu-isu strategis nasional. Fragmentasi ini berdampak pada melemahnya 

pengaruh umat Islam dalam proses pengambilan kebijakan publik, partisipasi demokratis, serta 

representasi politik yang efektif. Ketidakharmonisan internal juga mempermudah aktor-aktor 

luar untuk mengeksploitasi perbedaan umat demi kepentingan politik tertentu. (Sahdin 

Hasibuan dkk, 2024, Hal, 208-222) 

3. Hilangnya Fokus pada Pembangunan Umat 

Konflik internal menyedot perhatian yang semestinya diarahkan pada agenda 

pembangunan umat, seperti peningkatan kualitas pendidikan, penguatan ekonomi kerakyatan, 

penanggulangan kemiskinan, dan pemberdayaan generasi muda. Perselisihan berkepanjangan 

tentang isu-isu teologis minor atau perbedaan mazhab membuang energi produktif yang lebih 

dibutuhkan untuk memajukan kesejahteraan umat. Dalam beberapa kasus, lembaga pendidikan 

atau dakwah bahkan terpecah akibat konflik internal, sehingga strategi pemberdayaan umat 

menjadi tidak terarah dan tidak berkelanjutan. 

4. Menurunnya Citra Islam sebagai Agama Kedamaian 

Ketika umat Islam terlibat dalam konflik internal yang keras dan sering kali bersifat 

publik, citra Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin menjadi terdistorsi. Masyarakat luas, 

termasuk generasi muda Muslim sendiri, dapat melihat agama sebagai sumber perpecahan, 

bukan persatuan. Ketika narasi kekerasan verbal, saling mengkafirkan, atau permusuhan antar 

kelompok Muslim mewarnai ruang publik, persepsi global terhadap Islam juga terpengaruh. 

Hal ini berpotensi memperkuat islamofobia dan menurunkan legitimasi moral umat dalam 

membangun dialog antaragama. ( Michael Alexander, 2019, hal 115-138) 

5. Hambatan terhadap Integrasi Sosial dan Stabilitas Nasional 

Dalam konteks negara bangsa seperti Indonesia, konflik internal umat Islam tidak hanya 

berpengaruh pada komunitas Muslim itu sendiri, tetapi juga pada stabilitas sosial secara lebih 

luas. Umat Islam sebagai kelompok mayoritas memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni 

nasional. Ketika terjadi perpecahan internal, dinamika konflik tersebut dapat merembes ke 

hubungan antarkelompok agama lain atau memicu ketegangan horizontal berdasarkan etnis, 

politik, dan budaya. Konflik internal juga dapat dimobilisasi oleh pihak tertentu untuk 

kepentingan politik jangka pendek yang justru mengancam integrasi bangsa. Oleh karena itu, 

stabilitas nasional sangat bergantung pada kemampuan umat Islam untuk mengelola perbedaan 

secara bijak. 

6. Penguatan Kelompok Ekstrem dan Radikal 

Ketika konflik internal tidak terselesaikan, kelompok-kelompok ekstrem sering 

memanfaatkannya untuk menanamkan ideologi intoleran dengan menawarkan “solusi-

hitamhitam” terhadap perbedaan. Mereka memanfaatkan kekecewaan sebagian umat terhadap 

konflik, lalu mengarahkan mereka pada pemahaman keagamaan yang eksklusif dan radikal. 



   
   
 
 
 
 

13258 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Hal ini meningkatkan risiko radikalisasi, terutama pada kalangan remaja dan pengguna media 

sosial yang rentan terhadap simplifikasi teologis. Pada akhirnya, konflik internal yang tidak 

dikelola dapat menjadi pintu masuk bagi ekstremisme kekerasan. 

7. Disrupsi terhadap Lembaga Keagamaan Tradisional 

Pesantren, majelis taklim, dan lembaga pendidikan Islam sering kali terdampak konflik 

internal, terutama ketika perselisihan terjadi antara guru agama, kyai, atau tokoh lokal. 

Perpecahan dalam lembaga keagamaan dapat menurunkan kualitas pendidikan, memutus mata 

rantai transmisi keilmuan, dan menghilangkan peran lembaga tersebut sebagai agen moderasi 

sosial di masyarakat. (Muhammad Sahlan dkk, 2019, hal 271-288). 

Secara keseluruhan, konflik internal umat Islam bukan sekadar pertentangan teologis, tetapi 

merupakan fenomena multidimensi yang memengaruhi struktur sosial umat, dinamika politik 

nasional, dan citra Islam itu sendiri. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan rekonsiliatif yang kuat 

dan berkelanjutan  salah satunya melalui penerapan manhaj Aswaja untuk memastikan bahwa 

perbedaan dapat dikelola secara produktif demi kemaslahatan umat dan stabilitas bangsa. 

Peran Aswaja dalam Membangun Rekonsiliasi Sosial 

Prinsip dasar Ahlussunnah wal Jama'ah, yang bersumber kepada alQur'an, sunnah, ijma', 

dan qiyas ini telah menjadi paradigma sosialkemasyarakatan warga NU yang terus dikembangkan 

sesuai dengan konteks perkembangan masyarakat Islam dan pemikirannya. Prinsip-prinsip dasar ini 

meliputi (Saman Hudi, 2016, hal 178-179):  

1. Prinsip tawassuth, yaitu jalan tengah, tidak ekstrim kanan atau kiri. Dalam paham Ahlussunnah 

wal Jama'ah, baik di bidang hukum (syarî'ah) bidang akidah, maupun bidang akhlak, selalu 

dikedepankan prinsip tengahtengah. Juga di bidang kemasyarakatan selalu menempatkan diri 

pada prinsip hidup menjunjung tinggi keharusan berlaku adil, lurus di tengahtengah kehidupan 

bersama, sehingga ia menjadi panutan dan menghindari segala bentuk pendekatan ekstrem. 

Sikap moderasi Ahlussunnah wal Jama'ah tercermin pada metode pengambilan hukum 

(istinbâth) yang tidak semata-mata menggunakan nash, namun juga memperhatikan posisi akal. 

Begitu pula dalam berfikir selalu menjembatani antara wahyu dengan rasio (al-ra'y).Metode 

(manhaj) seperti inilah yang diimplementasikan oleh imam mazhab empat serta generasi lapis 

berikutnya dalam menelorkan hukum-hukum. 

2. Prinsip tawâzun, yakni menjaga keseimbangan dan keselarasan, sehingga terpelihara secara 

seimbang antara kepentingan dunia dan akherat, kepentingan pribadi dan masyarakat, dan 

kepentingan masa kini dan masa datang. Pola ini dibangun lebih banyak untuk persoalan-

persoalan yang berdimensi sosial politik. Dalam bahasa lain, melalui pola ini Ahlussunnah wal 

Jama'ah ingin menciptakan integritas dan solidaritas sosial umat. Dalam politik.Ahlussunnah 

wal Jama'ah tidak selalu membenarkan kelompok garis keras (ekstrim).Akan tetapi, jika 

berhadapan dengan penguasa yang lalim, mereka tidak segan-segan mengambil jarak dan 

mengadakan aliansi.Jadi, suatu saat mereka bisa akomodatif, suatu saat bisa lebih dari itu 

meskipun masih dalam batas tawâzun.  

3. Prinsip tasâmuh, yaitu bersikap toleran terhadap perbedaan pandangan, terutama dalam hal-hal 

yang bersifatfuru'iyah, sehingga tidak terjadi perasaan saling terganggu, saling memusuhi, dan 

sebaliknya akan tercipta persaudaraan yang islami (ukhuwwah islâmiyyah). Berbagai 



   
   
 
 
 
 

13259 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

pemikiran yang tumbuh dalam masyarakat Muslim mendapatkan pengakuan yang 

apresiatif.Keterbukaan yang demikian lebar untuk menerima berbagai pendapat menjadikan 

Ahlussunnah wal Jama'ah memiliki kemampuan untuk meredam berbagai konflik internal 

umat.Corak ini sangat tampak dalam wacana pemikiran hukum Islam yang paling realistik dan 

paling banyak menyentuh aspek relasi sosial. Dalam diskursus sosial-budaya, Ahlussunnah wal 

Jama'ah banyak melakukan toleransi terhadap tradisi-tradisi yang telah berkembang di 

masyarakat, tanpa melibatkan diri dalam substansinya, bahkan tetap.  berusaha untuk 

mengarahkannya. 

4. Formalisme dalam aspek-aspek kebudayaan dalam pandangan Ahlussunnah wal Jama'ah 

tidaklah memiliki signifikansi yang kuat. Karena itu, tidak mengherankan jika dalam tradisi 

kaum Sunni terkesan hadirnya wajah kultur Syi'ah atau bahkan Hinduisme Sikap toleran 

Ahlussunnah wal Jama'ah yang demikian telah memberikan makna khusus dalam hubungannya 

dengan dimensi kemanusiaan secara lebih luas.Hal ini pula yang membuatnya menarik banyak 

kaum muslimin di berbagai wilayah dunia. Pluralistiknya pikiran dan sikap hidup masyarakat 

adalah keniscayaan dan ini akan mengantarkannya kepada visi kehidupan dunia yang rahmat 

di bawah prinsip ketuhanan. keempat, prinsip amar ma'ruf nahi munkar (menyeru kepada 

kebaikan dan mencegah kemungkaran). Dengan prinsip ini, akan timbul kepekaan dan 

mendorong perbuatan yang baik dalam kehidupan bersama serta kepekaan menolak dan 

mencegah semua hal yang dapat menjerumuskan kehidupan ke lembah kemungkaran.  

Empat prinsip dasar ini bisa dipahami sebagai modalsosial bagi NU karena Modal sosial 

(social capital) merupakan konsep yang bermakna multidimensional. Terdapat dua aliran dalam 

memahami konsep tersebut, yaitu modal sosial sebagai sumberdaya yang digunakan bersama dan 

modal sosial sebagai beragam cara berinteraksi. Dalam pemahaman pertama, sumberdaya menjadi 

bersifat sosial karena dapat diperoleh dan digunakan melalui adanya hubungan dengan orang lain. 

Dalam pemahaman pertama ini modal sosial merupakan atribut individu. Berbeda dengan 

pemahaman pertama, dalam pemahaman kedua modal sosial dipandang sebagai atribut masyarakat 

untuk mengkarakterisasi beragam cara yang digunakan oleh anggota-anggotanya untuk saling 

berinteraksi. 

KESIMPULAN 

Konflik internal umat Islam merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari perjalanan 

sejarah umat manusia. Namun, dalam konteks masyarakat modern, konflik tersebut hadir dengan 

bentuk yang lebih kompleks karena dipengaruhi oleh dinamika doktrin, politik identitas, relasi 

mayoritas minoritas, serta perkembangan teknologi informasi. Temuan penelitian ini menunjukkan 

bahwa konflik internal tidak hanya berdampak pada lahirnya polarisasi teologis, tetapi juga memicu 

disintegrasi sosial, melemahkan posisi umat Islam dalam ruang publik, menghambat pembangunan 

umat, dan mencoreng citra Islam sebagai agama yang membawa kedamaian. Dampak-dampak 

tersebut menjadi semakin nyata ketika media sosial mempercepat penyebaran narasi intoleran dan 

memperbesar potensi radikalisasi. 

Dalam menghadapi permasalahan tersebut, manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah hadir sebagai 

tawaran konseptual dan praksis yang relevan. Prinsip tawassuth mendorong umat berada pada posisi 

moderat dan tidak terjebak ekstremisme; prinsip tawazun mengajarkan pentingnya keseimbangan 

antara kepentingan individu dan masyarakat; prinsip tasamuh menekankan toleransi dan 



   
   
 
 
 
 

13260 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

penerimaan terhadap keragaman; dan prinsip amar ma’ruf nahi munkar menghadirkan keberanian 

moral untuk memperjuangkan kebaikan dan mencegah kemungkaran. Empat prinsip ini tidak hanya 

berfungsi sebagai pedoman teologis, tetapi juga sebagai modal sosial yang memperkuat interaksi, 

solidaritas, dan integrasi sosial umat. 

Keseluruhan kajian ini menegaskan bahwa revitalisasi nilai-nilai Aswaja merupakan 

kebutuhan mendesak dalam membangun rekonsiliasi sosial di tengah meningkatnya polarisasi 

umat. Implementasi nilai Aswaja perlu diperkuat melalui pendidikan keagamaan, dakwah digital 

yang inklusif, penguatan lembaga sosial keagamaan, serta kolaborasi antara ulama, masyarakat, dan 

negara. Dengan demikian, umat Islam dapat mengelola perbedaan secara dewasa, menghindari 

konflik yang destruktif, serta berkontribusi lebih besar bagi stabilitas dan kemajuan bangsa 

Indonesia. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd. Aziz Faiz (2020). Transformasi Konflik Bernuansa Agama Dan Strategi Reformatif Pada 

Pembangunan Budaya Damai Di Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama: Jurnal Ilmiah Sosiologi 

Agama dan Perubahan Sosial. 14 (2), 180-181 

Kamal, A. (2021). Diktat Sosiologi Agama (A. Kamal (ed.); 1st ed.). Univesitas Islam Negeri 

Sumatera Utara. 

Michael Alexander (2019). Perdamaian Dan Rekonsiliasi: Sebuah Eksplanasi Kekerasan Berbasis 

Agama Dan Upaya Melampauinya. Geneva - Jurnal Teologi dan Misi. Vol. 17, No.2, 

Desember 2019: 115-138 

Muhammad Sahlan dkk (2019). Peran Ulama dalam Proses Rekonsiliasi Pasca Konflik di Aceh. 

Society, 7 (2), 271-288 

Ratna Dwi Anjani, Aceng Kosasih. (2024). Peran Komunitas Agama Islam Dalam Membangun 

Toleransi Dan Menuntaskan Konflik Agama Di Indonesia. Jurnal At-Taujih: Jurnal 

Bimbingan dan Konseling Islam. IV, No 1:16-29 

Saman Hudi (2016). Aswaja An-Nahdiyah Sebagai Modal Sosial Dalam Mengokohkan NKRI. Vol. 

1 No.2, 178-179 

Sahdin Hasibuan dkk (2024). Institusi Agama Sebagai Penggerak Perdamaian: Studi Kasus Konflik 

Sosial di Indonesia. Fatih: Journal of Contemporary Research Volume 01, Nomor 02, Tahun 

2024,  208-222 

Wahid Foundation. 2018. Membatasi Para Pelanggar; Laporan Tahunan Kemerdekaan Agama 

Berkayakinan Wahid Foundation 2018. Wahid Foundation. 

 

 


