https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V
E-ISSN : 3046-4560 '

Konflik Internal Umat Islam Dan Peran Aswaja Dalam Membangun

Rekonsiliasi Sosial

Internal Conflicts Among Muslims and the Role of Aswaja in Building Social

Reconciliation

AKmir!, Akbar?, Ahmad Irfan Rivaldi’, Mar’iyah Qibthiyah*, Fatmawati®

Universitas Sains Islam Almawaddah Warrahmah

Email: akmirakmir@gmail.com’, akbaralumni098@gmail.com?, fandiirfan015@gmail.com’,

mariyahqibthiyahh@gmail.com®, fatmawatiw673@gmail.com®

Article Info

Article history :

Received :24-12-2025
Revised :26-12-2025
Accepted : 28-12-2025
Pulished :30-12-2025

Abstract

This study aims to analyze the factors causing internal conflict among Muslims
in Indonesia, its impact on socio-religious life, and examine the role of the
Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja) methodology as a moderation paradigm
in building social reconciliation. This study employed a literature review
method, reviewing various scholarly sources such as books, journal articles,
Islamic organizational documents, and other relevant academic publications.
Data were analyzed descriptively and qualitatively through a process of
identifying, sorting, and synthesizing concepts related to internal conflict and
the Aswaja principles. The results show that internal conflict not only triggers
theological polarization but also weakens the socio-political position of the
Muslim community, hinders community development, and diminishes Islam's
image as a religion of peace. Meanwhile, the Aswaja methodology, with its
principles of tawassuth (compassion), tawazun (compassion), tasamuh
(compassion), and amar ma'ruf (enjoining good and forbidding evil), has
proven to be a moderating framework capable of fostering dialogue, tolerance,
and social reconciliation. This study emphasizes the importance of revitalizing
Aswaja values in maintaining internal Islamic diversity and strengthening
social harmony in Indonesia.

Keywords: Internal conflict, Muslims, Aswaja

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis faktor-faktor penyebab konflik internal umat Islam di Indonesia,
dampaknya terhadap kehidupan sosial-keagamaan, serta menelaah peran manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah
(Aswaja) sebagai paradigma moderasi dalam membangun rekonsiliasi sosial. Penelitian ini menggunakan
metode studi literatur dengan menelaah berbagai sumber ilmiah seperti buku, artikel jurnal, dokumen
organisasi Islam, serta publikasi akademik lainnya yang relevan. Data dianalisis secara deskriptif kualitatif
melalui proses identifikasi, pemilahan, dan sintesis konsep-konsep terkait konflik internal dan prinsip
Aswaja. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konflik internal tidak hanya memicu polarisasi teologis, tetapi
juga melemahkan posisi sosial-politik umat, menghambat pembangunan umat, serta menurunkan citra Islam
sebagai agama kedamaian. Sementara itu, manhaj Aswaja dengan prinsip tawassuth, tawazun, tasamuh, dan
amar ma’ruf nahi munkar terbukti menjadi kerangka moderatif yang mampu mendorong dialog, toleransi,
serta rekonsiliasi sosial. Penelitian ini menegaskan pentingnya revitalisasi nilai-nilai Aswaja dalam merawat
keberagaman internal Islam dan memperkuat harmoni sosial di Indonesia.

Kata kunci: Konflik internal, umat Islam, Aswaja

13253


mailto:akmirakmir@gmail.com
mailto:akbaralumni098@gmail.com
mailto:fandiirfan015@gmail.com
mailto:mariyahqibthiyahh@gmail.com
mailto:fatmawatiw673@gmail.com

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

PENDAHULUAN

Umat Islam merupakan salah satu komunitas keagamaan terbesar dan paling beragam di
dunia. Keragaman ini tampak tidak hanya pada perbedaan mazhab dan madzhab fikih, namun juga
pada variasi praktik keagamaan, tradisi kultural, orientasi intelektual, serta struktur kelembagaan
mulai dari pesantren tradisional, ormas keagamaan, sarjana-modernis, hingga kelompok-kelompok
keagamaan kontemporer yang tumbuh di ruang digital. Heterogenitas tersebut menjadi salah satu
kekayaan intelektual yang memperkaya peradaban Islam, tetapi di sisi lain juga membuka peluang
terjadinya gesekan dan konflik internal apabila perbedaan dipahami dan dikelola secara tidak
arif.(Mahfudotullah, Yeby Ma’asan Mayrudin. (2024). Vol 24, No 2)

Konflik bagian dari min lawazim al-hayah atau kelaziman hidup. Pada perjalanan sejarah
kehidupan manusia yang lebih kompleks, konflik pun banyak dibahas baik itu dalam kisah-kisah
mitologi maupun dalam kitab-kitab suci. Tentu dengan berbagai bentuk dan kompleksitas yang
berbeda-beda. Memasuki periode sebelum masehi pun konflik tercatat dalam sejarah, baik itu
peperangan antar suku, kelompok, kerajaan bahkan agama telah banyak terjadi. Begitu juga ketika
sudah memasuki abad-abad berikutnya sesudah masehi. Ada banyak konflik-konflik besar yang
pernah terjadi dan tercatat sejarah, namun lebih banyak konflikkonflik lainnya yang tidak tercatat
dan tidak terhitung pula jumlahnya. Hal ini karena konflik yang terdokumentasi hanya konflik yang
terjadi di pusat-pusat kekuasaan.

Konflik bernuansa agama yang tak terlupakan dalam sejarah adalah perang salib. Konflik
ini pun dampaknya sangat terasa hingga kini dan menjadi horor stories bagi hubungan antar
pemeluk agama, khususnya Islam dan Kristen. Perang Agama di Eropa juga berlangsung lama.
Konflik internal dalam beberapa agama juga banyak terjadi. Dalam Islam misalnya tercatat, ada
khawarij, ada Sunni dan ada Syiah yang dulu terpecah karena persoalan politik dan berlanjut pada
konflik teologi hingga saat ini. Begitu juga aliran-aliran kecil dalam Kristen, dalam Hindu, dan
dalam agama-agama besar di dunia. Memasuki zaman modern, terjadi bermacam-macam konflik
termasuk konflik politik, sosial hingga yang bernuansa agama. (Abd. Aziz Faiz, 2020, hal 180-181)

Data laporan tahunan Wahid Foundation tahun 2018, masih menunjukkan tingginya konflik
bernuansa agama. Kasus tertinggi masih terjadi di DKI Jakarta dengan 32 Kasus, disusul Jawa Barat
26, Jawa Timur 17, Banten 16, Aceh 14, Jawa Tengah 13, Sumatera Utara 12, Sumatera Selatan 11,
Jambi 8, dan Riau 7 kasus. Angka-angka ini menujukkan masih relatif tingginya konflik bernuansa
agama dengan berbagai aktor, baik aktor yang datang dari ormas, perorangan, hingga negara.
(Wahid Foundation, 2018)

Dalam menghadapi kompleksitas ini, manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) muncul
sebagai rujukan penting di Indonesia. Aswaja, dengan tradisi intelektualnya yang menekankan
prinsip moderasi (tawassuth), keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan sikap adil (i‘tidal),
menawarkan kerangka normatif dan praktis untuk mengelola perbedaan. Nilai-nilai ini tidak hanya
bersifat teoretis, namun juga tercermin dalam praktik keagamaan dan pendidikan di banyak
pesantren serta kegiatan dialog keagamaan yang dijalankan oleh jaringan ulama dan ormas
tradisional seperti Nahdlatul Ulama. Oleh karena itu, Aswaja berpotensi menjadi basis rekonsiliasi
sosial yang mampu menjembatani jurang perbedaan.

13254



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Penelitian ini hadir dalam kerangka upaya memahami dinamika konflik internal umat Islam
di Indonesia sekaligus mengeksplorasi kontribusi Aswaja dalam proses rekonsiliasi. Kajian
diarahkan untuk mengidentifikasi akar penyebab konflik, pola perebutan legitimasi keagamaan dan
politik yang memicu polarisasi, serta strategi-strategi rekonsiliasi yang relevan. Selain itu, studi ini
meninjau peran lembaga pendidikan keagamaan, jaringan ulama, dan praktik komunikasi
keagamaan baik tradisional maupun digital dalam menyuburkan atau meredam konflik.

Rumusan masalah yang menjadi panduan kajian antara lain: (1) apa saja faktor utama yang
memicu konflik internal umat Islam di Indonesia saat ini; (2) bagaimana dampak konflik internal
terhadap umat Ismal; dan (3) sejauh mana prinsip-prinsip Aswaja diterapkan dalam praktik
rekonsiliasi sosial serta apa kendala dan peluang implementasinya. Dengan pendekatan studi
literatur dan analisis kualitatif terhadap sumber primer dan sekunder, artikel ini diharapkan
memberikan sintesis teoritis sekaligus rekomendasi praktis bagi pemangku kepentingan termasuk
ulama, pemimpin ormas, pendidik, dan pembuat kebijakan — dalam upaya memperkuat kohesi
sosial berbasis nilai-nilai moderat.

Akhirnya, kajian ini juga menempatkan perhatian pada era digital sebagai medan baru
interaksi sosial-keagamaan: sementara teknologi informasi membuka ruang bagi dialog lintas
kelompok, ia juga mempercepat penyebaran wacana yang memecah belah. Oleh karena itu,
pemahaman tentang cara-cara Aswaja beradaptasi dan berintervensi pada ranah digital menjadi
bagian penting dari upaya rekonsiliasi yang relevan dengan tantangan kekinian.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur dengan mengumpulkan data dari berbagai
sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal, dokumen organisasi Islam, dan publikasi ilmiah lainnya
yang relevan dengan tema konflik internal umat Islam dan peran Aswaja dalam rekonsiliasi sosial.
Sumber-sumber tersebut dipilih berdasarkan kredibilitas dan kesesuaiannya dengan fokus
penelitian. Data yang diperoleh kemudian direduksi, dianalisis secara deskriptif kualitatif, dan
disintesiskan untuk menemukan pola, konsep, serta hubungan tematik antara dinamika konflik dan
prinsip-prinsip Aswaja. Hasil analisis kemudian disusun secara sistematis untuk mendukung
kesimpulan penelitian.

PEMBAHASAN
Faktor yang Memicu Konflik Internal Umat Islam di Indonesia

Hendropuspito dalam Kamal (2021) menyebutkan bahwa keterlibatan agama dalam konflik
setidaknya terjadi karena 4 faktor seperti berikut (Kamal, A., 2021):

1. Perbedaan doktrin dan sikap mental

Perbedaan doktrin menjadi salah satu faktor karena kepercayaan yang berbeda tidak
dapat dinegosiasikan. Ada orang yang membandingkan agama mereka dengan agama orang
lain, menilai agama lain sesuai dengan standar agama mereka, dan membela agama mereka
sendiri.

13255



*

H 1 H L R AW S 4 . ,ﬁ *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘ <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

2. Perbedaan suku dan ras penganut agama

Agama-agama menghubungkan banyak suku dan negara dengan memberikan identitas
baru, tetapi dalam keadaan tertentu, identitas agama ini justru melekat di beberapa kelompok
etnis tertentu dan menjadi mayoritas disana. Contohnya seperti Islam di Timur Tengah, Hindu
di India, dan Kristen di Eropa.

3. Perbedaan tingkat kebudayaan

Agama berperan penting bagi kelompok sosial dalam menciptakan tingkat kemajuan
budaya. Contohnya dalam kolonialisme, Kristen Eropa merasa memiliki kebudayaan dan
agama yang lebih baik daripada pribumi, sehingga mereka melakukan tindakan diskriminatif
terhadap pribumi degan agama yang berbeda dari mereka.

4. Isu mayoritas dan minoritas

Dalam masyarakat multikultural, ada beberapa hal yang muncul dalam konflik mayoritas
dan minoritas seperti:

a. Agama berubah menjadi ideologi: Agama mayoritas memunculkan hegemoni yang luas dan
menyeluruh dalam kehidupan, sehingga mempengaruhi semua dimensi baik ekonomi,
sosial, budaya, pendidikan, dan politik. Hingga kedudukan agama berubah menjadi ideologi
utama yang sangat politis.

b. Mitos dari mayoritas bahwa agama dan politik tidak perlu dibedabedakan: Mitos mengatkan
bahwa wajar jka kekuasaan dimmiliki mayoritas karena minoritas tidak memiliki kekuasaan.

c. Prasangka antara mayoritas dan minoritas Prasangka muncul dari pihak mayoritas karena
mereka merasa takut jika suatu saat pihak minoritas merebut posisi mereka. Sehingga pihak
mayoritas tidak memberikan ruang pada pihak minoritas. Sedangkan pihak minoritas
memiliki prasangka dengan hak dan keberadaan mereka. Mereka merasa posisi mereka
terancam, akan didiskriminasi, dan tidak berkembang dengan baik. ( Ratna Dwi Anjani,
Aceng Kosasih, 2024, No 1:16-29)

Dampak Konflik Internal terhadap Umat Islam

Konflik internal di kalangan umat Islam memberikan dampak yang luas, tidak hanya
terhadap relasi antarindividu dan kelompok, tetapi juga terhadap perkembangan sosial, politik, dan
kultural umat secara keseluruhan. Konflik ini sering kali memicu dinamika destruktif yang
berpengaruh pada kehidupan keagamaan, integrasi sosial, bahkan posisi umat Islam dalam
pembangunan bangsa. Adapun dampak-dampak tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut:

1. Terjadinya Polarisasi dan Perpecahan Umat

Konflik internal membuat umat Islam terbelah menjadi kelompok-kelompok yang saling
curiga dan sulit membangun dialog. Perbedaan teologis atau praktik ibadah yang seharusnya
dikelola secara ilmiah justru diperuncing menjadi perdebatan emosional. Polarisasi semakin
tajam ketika diperkuat oleh media sosial, di mana narasi saling menyalahkan, stigmatisasi
kelompok lain, serta ujaran kebencian tersebar tanpa kendali. Akibatnya, solidaritas dan
ukhuwah Islamiyah melemah, dan kohesi sosial antar kelompok umat Islam menjadi rentan.

13256



https://jicnusantara.com/index.php/jicn

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ( V

E-ISSN : 3046-4560

. Melemahnya Posisi Umat Islam dalam Konteks Sosial-Politik Nasional

Ketika umat Islam sibuk bertikai dalam isu-isu internal, energi kolektif yang seharusnya
digunakan untuk membangun kekuatan politik yang konstruktif justru terpecah. Konflik
antarormas, antarulama, atau antarmanhaj mengurangi kapasitas umat untuk bersuara secara
kompak dalam isu-isu strategis nasional. Fragmentasi ini berdampak pada melemahnya
pengaruh umat Islam dalam proses pengambilan kebijakan publik, partisipasi demokratis, serta
representasi politik yang efektif. Ketidakharmonisan internal juga mempermudah aktor-aktor
luar untuk mengeksploitasi perbedaan umat demi kepentingan politik tertentu. (Sahdin
Hasibuan dkk, 2024, Hal, 208-222)

. Hilangnya Fokus pada Pembangunan Umat

Konflik internal menyedot perhatian yang semestinya diarahkan pada agenda
pembangunan umat, seperti peningkatan kualitas pendidikan, penguatan ekonomi kerakyatan,
penanggulangan kemiskinan, dan pemberdayaan generasi muda. Perselisihan berkepanjangan
tentang isu-isu teologis minor atau perbedaan mazhab membuang energi produktif yang lebih
dibutuhkan untuk memajukan kesejahteraan umat. Dalam beberapa kasus, lembaga pendidikan
atau dakwah bahkan terpecah akibat konflik internal, sehingga strategi pemberdayaan umat
menjadi tidak terarah dan tidak berkelanjutan.

. Menurunnya Citra Islam sebagai Agama Kedamaian

Ketika umat Islam terlibat dalam konflik internal yang keras dan sering kali bersifat
publik, citra Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin menjadi terdistorsi. Masyarakat luas,
termasuk generasi muda Muslim sendiri, dapat melihat agama sebagai sumber perpecahan,
bukan persatuan. Ketika narasi kekerasan verbal, saling mengkafirkan, atau permusuhan antar
kelompok Muslim mewarnai ruang publik, persepsi global terhadap Islam juga terpengaruh.
Hal ini berpotensi memperkuat islamofobia dan menurunkan legitimasi moral umat dalam
membangun dialog antaragama. ( Michael Alexander, 2019, hal 115-138)

. Hambatan terhadap Integrasi Sosial dan Stabilitas Nasional

Dalam konteks negara bangsa seperti Indonesia, konflik internal umat Islam tidak hanya
berpengaruh pada komunitas Muslim itu sendiri, tetapi juga pada stabilitas sosial secara lebih
luas. Umat Islam sebagai kelompok mayoritas memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni
nasional. Ketika terjadi perpecahan internal, dinamika konflik tersebut dapat merembes ke
hubungan antarkelompok agama lain atau memicu ketegangan horizontal berdasarkan etnis,
politik, dan budaya. Konflik internal juga dapat dimobilisasi oleh pihak tertentu untuk
kepentingan politik jangka pendek yang justru mengancam integrasi bangsa. Oleh karena itu,
stabilitas nasional sangat bergantung pada kemampuan umat Islam untuk mengelola perbedaan
secara bijak.

. Penguatan Kelompok Ekstrem dan Radikal

Ketika konflik internal tidak terselesaikan, kelompok-kelompok ekstrem sering
memanfaatkannya untuk menanamkan ideologi intoleran dengan menawarkan ‘“solusi-
hitamhitam” terhadap perbedaan. Mereka memanfaatkan kekecewaan sebagian umat terhadap
konflik, lalu mengarahkan mereka pada pemahaman keagamaan yang eksklusif dan radikal.

13257



*
4 1 . L R AW S 4 . ” *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn NS

( <€
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Hal ini meningkatkan risiko radikalisasi, terutama pada kalangan remaja dan pengguna media
sosial yang rentan terhadap simplifikasi teologis. Pada akhirnya, konflik internal yang tidak
dikelola dapat menjadi pintu masuk bagi ekstremisme kekerasan.

Disrupsi terhadap Lembaga Keagamaan Tradisional

Pesantren, majelis taklim, dan lembaga pendidikan Islam sering kali terdampak konflik
internal, terutama ketika perselisihan terjadi antara guru agama, kyai, atau tokoh lokal.
Perpecahan dalam lembaga keagamaan dapat menurunkan kualitas pendidikan, memutus mata
rantai transmisi keilmuan, dan menghilangkan peran lembaga tersebut sebagai agen moderasi
sosial di masyarakat. (Muhammad Sahlan dkk, 2019, hal 271-288).

Secara keseluruhan, konflik internal umat Islam bukan sekadar pertentangan teologis, tetapi

merupakan fenomena multidimensi yang memengaruhi struktur sosial umat, dinamika politik
nasional, dan citra Islam itu sendiri. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan rekonsiliatif yang kuat
dan berkelanjutan salah satunya melalui penerapan manhaj; Aswaja untuk memastikan bahwa
perbedaan dapat dikelola secara produktif demi kemaslahatan umat dan stabilitas bangsa.

Peran Aswaja dalam Membangun Rekonsiliasi Sosial

Prinsip dasar Ahlussunnah wal Jama'ah, yang bersumber kepada alQur'an, sunnah, ijma’,

dan qiyas ini telah menjadi paradigma sosialkemasyarakatan warga NU yang terus dikembangkan
sesuai dengan konteks perkembangan masyarakat Islam dan pemikirannya. Prinsip-prinsip dasar ini
meliputi (Saman Hudi, 2016, hal 178-179):

1.

Prinsip tawassuth, yaitu jalan tengah, tidak ekstrim kanan atau kiri. Dalam paham Ahlussunnah
wal Jama'ah, baik di bidang hukum (syari'ah) bidang akidah, maupun bidang akhlak, selalu
dikedepankan prinsip tengahtengah. Juga di bidang kemasyarakatan selalu menempatkan diri
pada prinsip hidup menjunjung tinggi keharusan berlaku adil, lurus di tengahtengah kehidupan
bersama, sehingga ia menjadi panutan dan menghindari segala bentuk pendekatan ekstrem.
Sikap moderasi Ahlussunnah wal Jama'ah tercermin pada metode pengambilan hukum
(istinbath) yang tidak semata-mata menggunakan nash, namun juga memperhatikan posisi akal.
Begitu pula dalam berfikir selalu menjembatani antara wahyu dengan rasio (al-ra'y).Metode
(manhaj) seperti inilah yang diimplementasikan oleh imam mazhab empat serta generasi lapis
berikutnya dalam menelorkan hukum-hukum.

Prinsip tawazun, yakni menjaga keseimbangan dan keselarasan, sehingga terpelihara secara
seimbang antara kepentingan dunia dan akherat, kepentingan pribadi dan masyarakat, dan
kepentingan masa kini dan masa datang. Pola ini dibangun lebih banyak untuk persoalan-
persoalan yang berdimensi sosial politik. Dalam bahasa lain, melalui pola ini Ahlussunnah wal
Jama'ah ingin menciptakan integritas dan solidaritas sosial umat. Dalam politik. Ahlussunnah
wal Jama'ah tidak selalu membenarkan kelompok garis keras (ekstrim).Akan tetapi, jika
berhadapan dengan penguasa yang lalim, mereka tidak segan-segan mengambil jarak dan
mengadakan aliansi.Jadi, suatu saat mereka bisa akomodatif, suatu saat bisa lebih dari itu
meskipun masih dalam batas tawazun.

Prinsip tasdmubh, yaitu bersikap toleran terhadap perbedaan pandangan, terutama dalam hal-hal
yang bersifatfuru'iyah, sehingga tidak terjadi perasaan saling terganggu, saling memusuhi, dan
sebaliknya akan tercipta persaudaraan yang islami (ukhuwwah islamiyyah). Berbagai

13258



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

pemikiran yang tumbuh dalam masyarakat Muslim mendapatkan pengakuan yang
apresiatif.Keterbukaan yang demikian lebar untuk menerima berbagai pendapat menjadikan
Ahlussunnah wal Jama'ah memiliki kemampuan untuk meredam berbagai konflik internal
umat.Corak ini sangat tampak dalam wacana pemikiran hukum Islam yang paling realistik dan
paling banyak menyentuh aspek relasi sosial. Dalam diskursus sosial-budaya, Ahlussunnah wal
Jama'ah banyak melakukan toleransi terhadap tradisi-tradisi yang telah berkembang di
masyarakat, tanpa melibatkan diri dalam substansinya, bahkan tetap. berusaha untuk
mengarahkannya.

4. Formalisme dalam aspek-aspek kebudayaan dalam pandangan Ahlussunnah wal Jama'ah
tidaklah memiliki signifikansi yang kuat. Karena itu, tidak mengherankan jika dalam tradisi
kaum Sunni terkesan hadirnya wajah kultur Syi'ah atau bahkan Hinduisme Sikap toleran
Ahlussunnah wal Jama'ah yang demikian telah memberikan makna khusus dalam hubungannya
dengan dimensi kemanusiaan secara lebih luas.Hal ini pula yang membuatnya menarik banyak
kaum muslimin di berbagai wilayah dunia. Pluralistiknya pikiran dan sikap hidup masyarakat
adalah keniscayaan dan ini akan mengantarkannya kepada visi kehidupan dunia yang rahmat
di bawah prinsip ketuhanan. keempat, prinsip amar ma'ruf nahi munkar (menyeru kepada
kebaikan dan mencegah kemungkaran). Dengan prinsip ini, akan timbul kepekaan dan
mendorong perbuatan yang baik dalam kehidupan bersama serta kepekaan menolak dan
mencegah semua hal yang dapat menjerumuskan kehidupan ke lembah kemungkaran.

Empat prinsip dasar ini bisa dipahami sebagai modalsosial bagi NU karena Modal sosial
(social capital) merupakan konsep yang bermakna multidimensional. Terdapat dua aliran dalam
memahami konsep tersebut, yaitu modal sosial sebagai sumberdaya yang digunakan bersama dan
modal sosial sebagai beragam cara berinteraksi. Dalam pemahaman pertama, sumberdaya menjadi
bersifat sosial karena dapat diperoleh dan digunakan melalui adanya hubungan dengan orang lain.
Dalam pemahaman pertama ini modal sosial merupakan atribut individu. Berbeda dengan
pemahaman pertama, dalam pemahaman kedua modal sosial dipandang sebagai atribut masyarakat
untuk mengkarakterisasi beragam cara yang digunakan oleh anggota-anggotanya untuk saling
berinteraksi.

KESIMPULAN

Konflik internal umat Islam merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari perjalanan
sejarah umat manusia. Namun, dalam konteks masyarakat modern, konflik tersebut hadir dengan
bentuk yang lebih kompleks karena dipengaruhi oleh dinamika doktrin, politik identitas, relasi
mayoritas minoritas, serta perkembangan teknologi informasi. Temuan penelitian ini menunjukkan
bahwa konflik internal tidak hanya berdampak pada lahirnya polarisasi teologis, tetapi juga memicu
disintegrasi sosial, melemahkan posisi umat Islam dalam ruang publik, menghambat pembangunan
umat, dan mencoreng citra Islam sebagai agama yang membawa kedamaian. Dampak-dampak
tersebut menjadi semakin nyata ketika media sosial mempercepat penyebaran narasi intoleran dan
memperbesar potensi radikalisasi.

Dalam menghadapi permasalahan tersebut, manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah hadir sebagai
tawaran konseptual dan praksis yang relevan. Prinsip tawassuth mendorong umat berada pada posisi
moderat dan tidak terjebak ekstremisme; prinsip tawazun mengajarkan pentingnya keseimbangan
antara kepentingan individu dan masyarakat; prinsip tasamuh menekankan toleransi dan

13259



https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

penerimaan terhadap keragaman; dan prinsip amar ma’ruf nahi munkar menghadirkan keberanian
moral untuk memperjuangkan kebaikan dan mencegah kemungkaran. Empat prinsip ini tidak hanya
berfungsi sebagai pedoman teologis, tetapi juga sebagai modal sosial yang memperkuat interaksi,
solidaritas, dan integrasi sosial umat.

Keseluruhan kajian ini menegaskan bahwa revitalisasi nilai-nilai Aswaja merupakan
kebutuhan mendesak dalam membangun rekonsiliasi sosial di tengah meningkatnya polarisasi
umat. Implementasi nilai Aswaja perlu diperkuat melalui pendidikan keagamaan, dakwah digital
yang inklusif, penguatan lembaga sosial keagamaan, serta kolaborasi antara ulama, masyarakat, dan
negara. Dengan demikian, umat Islam dapat mengelola perbedaan secara dewasa, menghindari
konflik yang destruktif, serta berkontribusi lebih besar bagi stabilitas dan kemajuan bangsa
Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Aziz Faiz (2020). Transformasi Konflik Bernuansa Agama Dan Strategi Reformatif Pada
Pembangunan Budaya Damai Di Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama: Jurnal Ilmiah Sosiologi
Agama dan Perubahan Sosial. 14 (2), 180-181

Kamal, A. (2021). Diktat Sosiologi Agama (A. Kamal (ed.); Ist ed.). Univesitas Islam Negeri
Sumatera Utara.

Michael Alexander (2019). Perdamaian Dan Rekonsiliasi: Sebuah Eksplanasi Kekerasan Berbasis
Agama Dan Upaya Melampauinya. Geneva - Jurnal Teologi dan Misi. Vol. 17, No.2,
Desember 2019: 115-138

Muhammad Sahlan dkk (2019). Peran Ulama dalam Proses Rekonsiliasi Pasca Konflik di Aceh.
Society, 7 (2), 271-288

Ratna Dwi Anjani, Aceng Kosasih. (2024). Peran Komunitas Agama Islam Dalam Membangun
Toleransi Dan Menuntaskan Konflik Agama Di Indonesia. Jurnal At-Taujih: Jurnal
Bimbingan dan Konseling Islam. IV, No 1:16-29

Saman Hudi (2016). Aswaja An-Nahdiyah Sebagai Modal Sosial Dalam Mengokohkan NKRI. Vol.
1 No.2, 178-179

Sahdin Hasibuan dkk (2024). Institusi Agama Sebagai Penggerak Perdamaian: Studi Kasus Konflik
Sosial di Indonesia. Fatih: Journal of Contemporary Research Volume 01, Nomor 02, Tahun
2024, 208-222

Wahid Foundation. 2018. Membatasi Para Pelanggar; Laporan Tahunan Kemerdekaan Agama
Berkayakinan Wahid Foundation 2018. Wahid Foundation.

13260



