
   
  
  

 

 

13285 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

KONSEP DASAR DALAM KEUANGAN SYARIAH 
 

BASIC CONCEPTS IN ISLAMIC FINANCE 
 

Waode Mabrukah azzahrah1,  Amalia Nur Rahman2, Mukhtar Lutfhi3 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makasssar 
Email: waodemajene@gmail.com1, nurameliarrr23@gmail.com2, mukhtar.lutfi64@uin-alauddin.ac.id3 

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 26-12-2025 

Revised    : 27-12-2025 

Accepted  : 29-12-2025 

Pulished   : 31-12-2025 

Abstract 

 

Islamic financial systems are founded on a set of fundamental principles that 

reflect Islamic ethical values and provide guidance for fair and sustainable 

financial activities. One of the core principles of this system is the prohibition 

of riba, which involves the avoidance of interest in financial transactions. This 

principle is rooted in Islamic teachings that forbid unjust gains derived from 

money itself. In addition, the principles of joint ownership (musharakah) and 

profit-and-loss sharing (mudharabah) are central to the Islamic financial 

system. Musharakah promotes cooperation and shared ownership in business 

or investment activities, while mudharabah emphasizes the distribution of 

profits and losses among the parties involved. These principles encourage the 

concepts of shared responsibility and risk-sharing, thereby creating balance in 

economic relationships. 

 

Keywords: Islamic Finance, Sharia Principles, Maqasid al-Shariah 

 
Abstrak 

 

Sistem keuangan syariah didasarkan pada serangkaian prinsip dasar yang mencerminkan nilai-nilai etika 

Islam dan memberikan pedoman untuk aktivitas keuangan yang adil dan berkelanjutan, Salah satu prinsip 

utama dalam sistem ini adalah larangan riba, yang melibatkan penghindaran bunga dalam transaksi 

keuangan. Prinsip ini berakar pada ajaran Islam yang melarang mendapatkan keuntungan dari uang secara 

tidak adil. Selain itu, prinsip kepemilikan bersama (musharakah) dan bagi hasil (mudharabah) adalah inti 

dari sistem keuangan syariah . Musharakah menggalang kerjasama dan kepemilikan bersama dalam bisnis 

atau investasi, sementara mudharabah menekankan pembagian keuntungan dan kerugian antara pihak-pihak 

yang terlibat. Prinsip ini mempromosikan konsep tanggung jawab bersama dan berbagi risiko, yang 

menciptakan keseimbangan dalam hubungan ekonomi. 

 

Kata kunci: Keuangan Syariah, Prinsip Syariah, Maqashid al-Syariah 

 

PENDAHULUAN  

Sistem keuangan syariah didasarkan pada serangkaian prinsip dasar yang mencerminkan 

nilai-nilai etika Islam dan memberikan pedoman untuk aktivitas keuangan yang adil dan 

berkelanjutan, Salah satu prinsip utama dalam sistem ini adalah larangan riba, yang melibatkan 

penghindaran bunga dalam transaksi keuangan. Prinsip ini berakar pada ajaran Islam yang melarang 

mendapatkan keuntungan dari uang secara tidak adil.(Marlia et al., 2024) 

Selain itu, prinsip kepemilikan bersama (musharakah) dan bagi hasil (mudharabah) adalah 

inti dari sistem keuangan syariah . Musharakah menggalang kerjasama dan kepemilikan bersama 

dalam bisnis atau investasi, sementara mudharabah menekankan pembagian keuntungan dan 

kerugian antara pihak-pihak yang terlibat. Prinsip ini mempromosikan konsep tanggung jawab 

bersama dan berbagi risiko, yang menciptakan keseimbangan dalam hubungan ekonomi. 

(Sulistiyaningsih & Thanul, 2021) 

mailto:waodemajene@gmail.com1
mailto:nurameliarrr23@gmail.com2
mailto:mukhtar.lutfi64@uin-alauddin.ac.id3


   
  
  

 

 

13286 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Larangan transaksi spekulatif (gharar) dan perjudian (maysir) juga menjadi pilar dalam 

sistem keuangan syariah. Prinsip ini mencegah transaksi yang mengandung ketidakpastian 

berlebihan dan perjudian, yang dianggap merugikan keadilan dan integritas pasar. Kejelasan dan 

transparansi dalam kontrak (al-Bay`) juga menjadi aspek krusial, untuk menghindari konflik dan 

ketidakpastian dalam transaksi keuangan. 

Keadilan dan kesetaraan (adl dan ihsan) menjadi pedoman dalam memastikan bahwa setiap 

pihak dalam transaksi diperlakukan secara adil, dan bahwa aktivitas keuangan memberikan manfaat 

kepada masyarakat secara keseluruhan. Penghindaran investasi dalam bisnis yang dianggap haram 

dan mendukung zakat serta infak adalah prinsip lain yang menonjol dalam sistem keuangan syariah, 

menciptakan kesejahteraan sosial dan ekonomi yang seimbang.(Syauqoti & Ghozali, 2018) 

Dengan prinsip-prinsip ini, sistem keuangan syariah berusaha menciptakan ekosistem 

keuangan yang mempromosikan keadilan, transparansi, dan keberlanjutan, sejalan dengan nilai-

nilai ajaran Islam. Sistem ini bukan hanya tentang transaksi keuangan, melainkan juga merupakan 

fondasi untuk menciptakan masyarakat yang adil, beretika, dan bertanggung jawab secara sosial . 

Fungsi dan prinsip keuangan syariah mencerminkan landasan filosofi yang mengatur 

aktivitas keuangan dalam konteks nilai-nilai Islam .Fungsi utamanya adalah untuk memfasilitasi 

aktivitas ekonomi dan keuangan yang sesuai dengan prinsip-prinsip moral dan etika Islam. Salah 

satu fungsi utama keuangan syariah adalah memastikan pemenuhan kebutuhan dasar masyarakat, 

seperti pendidikan, kesehatan, perumahan, dan kehidupan sehari-hari, yang diakomodasi melalui 

transaksi keuangan yang adil dan sesuai dengan hukum Islam.(Mashuri dkk, 2023) 

Salah satu prinsip pokok keuangan syariah adalah larangan riba atau bunga, yang menjamin 

bahwa transaksi keuangan tidak mengandung unsur ketidakadilan atau eksploitasi . Prinsip ini 

mencerminkan nilai-nilai keadilan dan keberlanjutan, dan mengajarkan umat Muslim untuk 

menghindari praktik-praktik yang merugikan pihak lain. Sebagai alternatif, prinsip kepemilikan 

bersama (musharakah) dan bagi hasil (mudharabah) diterapkan untuk mendorong kemitraan dan 

pembagian risiko dalam bisnis dan investasi.(Mardani, 2014) sementara sistem keuangan 

konvensional mengikuti model konvensional yang didasarkan pada bunga dan keuntungan yang 

dihasilkan dari pinjaman uang. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif melalui studi literatur (library 

research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber utama berupa buku teks keuangan syariah, jurnal 

ilmiah nasional, fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan regulasi dari Otoritas Jasa Keuangan 

(OJK). Analisis dilakukan dengan cara membandingkan konsep yang ditemukan dalam literatur 

untuk kemudian disintesiskan menjadi alur penjelasan komprehensif mengenai konsep dasar 

keuangan syariah.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

Berdasarkan hasil telaah literatur terhadap buku teks keuangan syariah, jurnal ilmiah 

nasional, fatwa Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), serta regulasi 



   
  
  

 

 

13287 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK), penelitian ini menemukan beberapa temuan utama terkait konsep 

dasar dalam sistem keuangan syariah. 

Pertama, sistem keuangan syariah secara konseptual dibangun di atas fondasi nilai-nilai 

etika Islam yang menekankan keadilan, transparansi, dan keseimbangan dalam aktivitas ekonomi. 

Prinsip larangan riba menjadi ciri utama yang membedakan keuangan syariah dengan sistem 

keuangan konvensional. Literatur menunjukkan bahwa pelarangan riba bertujuan mencegah praktik 

eksploitasi ekonomi serta menciptakan hubungan keuangan yang lebih adil antara pihak-pihak yang 

bertransaksi. 

Kedua, hasil penelitian menunjukkan bahwa mekanisme pembiayaan berbasis bagi hasil, 

seperti mudharabah dan musharakah, merupakan instrumen inti dalam keuangan syariah yang 

merefleksikan prinsip berbagi risiko dan tanggung jawab bersama. Sistem ini mendorong kemitraan 

produktif antara pemilik modal dan pengelola usaha, sehingga keuntungan dan kerugian ditanggung 

secara proporsional sesuai kesepakatan akad. 

Ketiga, instrumen keuangan syariah seperti murabahah, ijarah, sukuk, dan takaful dirancang 

untuk memenuhi kebutuhan ekonomi modern tanpa meninggalkan ketentuan syariah. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa instrumen-instrumen tersebut memberikan alternatif pembiayaan dan investasi 

yang legal secara syariat serta memiliki potensi mendukung stabilitas keuangan dan pertumbuhan 

ekonomi berkelanjutan. 

Keuangan Syariah 

Perbedaan utama antara sistem keuangan syariah dan sistem keuangan konvensional 

mencakup prinsip dasar, struktur produk, dan tujuan akhir dari setiap sistem. Sistem keuangan 

syariah didasarkan pada prinsip-prinsip ekonomi Islam, sementara sistem keuangan konvensional 

mengikuti model konvensional yang didasarkan pada bunga dan keuntungan yang dihasilkan dari 

pinjaman uang.  

Salah satu perbedaan mendasar adalah dalam pendekatan terhadap bunga. Sistem 

keuangan syariah secara tegas melarang bunga (riba) dalam transaksi keuangan. Sebaliknya, 

sistem keuangan konvensional umumnya menggunakan bunga sebagai instrumen utama untuk 

mendapatkan keuntungan. Larangan terhadap bunga dalam Islam bertujuan untuk menghindari 

eksploitasi dan ketidakadilan dalam transaksi keuangan.(Nafiah & Faih, 2019) 

Struktur produk dan instrumen keuangan juga menjadi perbedaan mencolok antara 

keduanya. Sistem keuangan syariah menggunakan instrumen yang berbasis pada prinsip kemitraan 

(musharakah), bagi hasil (mudharabah), dan perdagangan (murabahah), sementara sistem 

konvensional lebih cenderung menggunakan instrumen-instrumen seperti pinjaman, obligasi, dan 

saham yang berdasarkan pembayaran bunga .  

Tujuan akhir dari masing-masing sistem juga dapat berbeda. Sistem keuangan syariah 

memiliki fokus yang lebih luas, bukan hanya mencari keuntungan finansial, tetapi juga menciptakan 

keseimbangan dan keadilan sosial. Dalam Islam, keuangan dianggap sebagai sarana untuk mencapai 

kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan, dan tujuan ini tercermin dalam konsep zakat 

(sumbangan wajib) dan waqf (wakaf).  



   
  
  

 

 

13288 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Selain itu, sistem keuangan syariah menekankan transparansi, keadilan, dan keberlanjutan 

dalam setiap transaksi, sementara sistem keuangan konvensional kadang-kadang dapat dihadapkan 

pada kritik terkait dengan praktik-praktik yang kurang etis atau bersifat spekulatif .(Arwani, 2019) 

Dengan perbedaan-perbedaan ini, masing-masing sistem memberikan alternatif bagi 

individu dan perusahaan sesuai dengan nilai dan keyakinan mereka, menciptakan pilihan yang lebih 

beragam dalam dunia keuangan global. 

Instrumen keuangan syariah mencakup berbagai produk dan kontrak yang mematuhi 

prinsip-prinsip syariah atau hukum Islam. Instrumen ini dirancang untuk menciptakan transaksi 

yang adil, berkelanjutan, dan sesuai dengan nilai-nilai etika Islam. Beberapa instrumen keuangan 

syariah yang umum digunakan termasuk:  

1. Mudharabah adalah bentuk kemitraan di mana satu pihak menyediakan modal dan pihak 

lainnya menyediakan keterampilan atau manajemen. Keuntungan dibagi sesuai dengan 

kesepakatan sebelumnya, sementara kerugian ditanggung oleh pihak yang menyediakan modal.  

2. Musharakah adalah bentuk kepemilikan bersama di mana dua pihak atau lebih bersatu untuk 

berbagi modal, tanggung jawab, dan keuntungan sesuai dengan kesepakatan. Semua pihak 

memiliki hak untuk berpartisipasi dalam manajemen bisnis. 

3. Murabahah adalah bentuk jual-beli di mana penjual mengungkapkan harga beli dan keuntungan 

yang diambil. Transaksi ini digunakan dalam pendanaan pembelian aset seperti properti atau 

kendaraan, dan harga akhir disepakati di awal.  

4. Ijarah adalah bentuk kontrak sewa, di mana pihak yang satu menyewakan aset kepada pihak 

lain untuk jangka waktu tertentu dan biaya sewa disepakati sebelumnya. Instrumen ini 

digunakan dalam pembiayaan perumahan atau peralatan.  

5. Sukuk adalah instrumen keuangan yang mirip dengan obligasi dalam sistem konvensional, 

tetapi sesuai dengan prinsip syariah. Sukuk mewakili kepemilikan bagian dari aset fisik atau 

proyek dan memberikan pendapatan kepada pemegang sukuk berdasarkan prinsip bagi hasil.  

6. Takaful adalah bentuk asuransi syariah di mana peserta membayar premi untuk membentuk 

dana bersama. Dana ini digunakan untuk membayar klaim dan keuntungan dibagi sesuai 

dengan prinsip keadilan.  

7. Wakaf atau amil merupakan instrumen sosial yang melibatkan penyisihan aset atau dana untuk 

kepentingan umum seperti pendidikan, kesehatan, atau pembangunan infrastruktur. Wakaf 

berfungsi sebagai mekanisme filantropi dalam ekonomi Islam. (Marlia et al., 2024; 

Sulistiyaningsih & Thanul, 2021) 

Instrumen keuangan syariah ini menggambarkan kreativitas dan fleksibilitas dalam 

memenuhi kebutuhan keuangan yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. 

1. Tantangan dalam sistem keuangan syariah 

a. Kesadaran dan Pendidikan  

Salah satu tantangan utama adalah tingkat kesadaran dan pemahaman masyarakat 

terhadap sistem keuangan syariah. Pendidikan yang kurang tentang prinsip-prinsip dan 

manfaat sistem ini dapat menjadi hambatan dalam pertumbuhan sektor keuangan syariah.  



   
  
  

 

 

13289 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

b. Kesulitan Harmonisasi Hukum dan Regulasi  

Harmonisasi antara hukum sipil dan hukum syariah dalam sistem keuangan sering 

kali kompleks dan membutuhkan keseimbangan yang tepat. Kesulitan dalam 

menyelaraskan hukum dan regulasi dapat memperlambat pertumbuhan dan pengembangan 

sistem keuangan syariah .  

c.  Ketersediaan Sarana dan Prasarana  

Ketersediaan sarana dan prasarana, seperti lembaga pengawasan dan kebijakan 

fiskal yang mendukung, masih perlu ditingkatkan di beberapa negara. Tanpa infrastruktur 

yang memadai, implementasi keuangan syariah bisa mengalami hambatan.  

d. Kompleksitas Struktur Produk  

Produk-produk keuangan syariah sering kali memiliki struktur yang lebih 

kompleks daripada produk konvensional. Hal ini dapat menimbulkan kesulitan dalam 

pemahaman dan penilaian risiko bagi para pelaku pasar dan regulator. 

Prinsip Syariah 

Sistem keuangan dan perbankan Islam merupakan bagian integral dari kerangka ekonomi 

Islam yang lebih komprehensif, yang bertujuan menginternalisasikan nilai-nilai serta etika Islam 

dalam aktivitas dan tatanan ekonomi. Zainul Arifin dalam karyanya Prinsip-Prinsip Operasional 

Bank Islam menjelaskan bahwa secara umum prinsip-prinsip ekonomi Islam dapat dirangkum ke 

dalam beberapa pokok utama, antara lain: 

1. Dalam ekonomi Islam, berbagai jenis sumber daya dipandang bagai  pemberian atau titipan 

Tuhan kepada manusia. Manusia frus memanfaatkannya seefisien dan seoptimal mungkin 

dalam produksi guna memenuhi kesejahteraan secara bersama di dunia, yaitu untuk diri sendiri 

dan orang lain. Namun yang terpenting adalah bahwa kegiatan tersebut akan dipertanggung 

jawabkannya di akhirat nanti. 

2. Islam mengakui kepemilikan pribadi dalam batas-batas tertentu, termasuk kepemilikan alat 

produksi dan faktor produksi. Pertama, kepemilikan individu dibatasi oleh kepentingan 

masyarakat, dan kedua, Islam menolak setiap pendapatan yang diperoleh secara tidak sah, 

apalagi usaha yang menghancurkan masyarakat. 

3. Kekuatan penggerak utama ekonomi Islam adalah kerja sama. Seorang muslim, apakah ia 

sebagai pembeli, penjual, penerima upah, pembuat keuntungan dan sebagainya, harus 

berpegang pada tuntutan Allah swt. dalam Al-Qur'an. 

4. Kepemilikan harta secara individual dalam perspektif Islam harus difungsikan sebagai modal 

produktif yang mampu mendorong peningkatan kesejahteraan sosial secara luas. Oleh karena 

itu, sistem ekonomi Islam menentang praktik penumpukan kekayaan yang hanya beredar di 

tangan segelintir pihak. Prinsip ini bertolak belakang dengan sistem ekonomi kapitalis yang 

cenderung memusatkan kepemilikan sektor industri pada struktur monopoli dan oligopoli, 

termasuk pada sektor-sektor yang menyangkut kepentingan publik. 

5. Selanjutnya, Islam mengakui dan menjamin kepemilikan kolektif masyarakat, dengan 

pengelolaannya diarahkan untuk memenuhi kemaslahatan bersama. Setiap muslim juga 



   
  
  

 

 

13290 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

dituntut memiliki kesadaran spiritual terhadap Allah SWT dan kehidupan akhirat, sehingga 

Islam mengecam praktik pengambilan keuntungan secara berlebihan, aktivitas perdagangan 

yang tidak jujur, perlakuan yang tidak adil, serta segala bentuk diskriminasi dan penindasan. 

6. Dalam sistem ekonomi Islam, individu muslim yang memiliki harta melebihi batas tertentu 

(nisab) diwajibkan menunaikan zakat sebagai instrumen distribusi kekayaan. Zakat berfungsi 

sebagai mekanisme penyaluran sebagian harta dari golongan mampu kepada fakir miskin dan 

kelompok yang membutuhkan, sekaligus sebagai upaya menjaga keadilan sosial. 

7. Selain itu, Islam secara tegas melarang praktik pengambilan bunga (riba) dalam seluruh bentuk 

transaksi pinjaman, baik yang dilakukan antarindividu, lembaga usaha, maupun institusi 

pemerintah. 

Adapun beberapa prinsip ekonomi Islam, yakni: 

1. Prinsip Keadilan 

Merupakan nilai fundamental dalam Islam yang mencakup seluruh dimensi kehidupan 

manusia. Islam menegaskan kewajiban untuk bersikap adil dalam interaksi sosial, ekonomi, 

dan hukum, sebagaimana diperintahkan Allah SWT dalam berbagai ayat Al-Qur’an. Keadilan 

menuntut setiap individu untuk menegakkan kebenaran secara objektif tanpa dipengaruhi oleh 

kebencian atau kepentingan tertentu. Prinsip ini juga bertujuan mencegah terjadinya 

konsentrasi kekayaan yang hanya beredar di kalangan kelompok tertentu, sehingga distribusi 

harta dapat berlangsung secara lebih merata dalam masyarakat. 

2. Prinsi al-ihsan 

yaitu berbuat kebaikan, menekankan pentingnya memberikan manfaat kepada pihak lain 

melebihi sekadar pemenuhan hak-hak formal. Prinsip ini mendorong terciptanya hubungan 

sosial dan ekonomi yang berlandaskan kepedulian, empati, dan solidaritas, bukan semata-mata 

pertukaran yang bersifat transaksional. 

3. Prinsip al-mas’uliyah (pertanggungjawaban) 

Menegaskan  bahwa setiap individu dan institusi memiliki tanggung jawab moral dan sosial 

atas tindakan yang dilakukan. Pertanggungjawaban ini mencakup tanggung jawab 

antarindividu, tanggung jawab sosial dalam kehidupan bermasyarakat, serta tanggung jawab 

negara dalam mengelola kepentingan publik. Dalam konteks ini, pemerintah memiliki 

kewajiban untuk mengelola sumber daya dan keuangan publik melalui institusi seperti baitul 

mal demi mewujudkan kesejahteraan bersama. 

4. Prinsip Al-Kifayah (kecukupan) 

Bertujuan  memastikan terpenuhinya kebutuhan dasar setiap anggota masyarakat. Menurut 

Sjaichul Hadi Permono, prinsip ini diarahkan pada upaya pengentasan kemiskinan dan 

pemenuhan kebutuhan primer secara merata, sehingga setiap individu dapat hidup secara layak 

dan bermartabat dalam tatanan sosial Islam. 

5. Prinsip Keseimbangan prinsip Al-Wasathiyah (al-I’tidal, moderat, keseimbangan) 

Syariat Islam mengakui hak pribadi dengan batas-batas tertentu. Syariat menentukan 

keseimbangan kepentingan individu dan kepentingan masyarakat. 



   
  
  

 

 

13291 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

6. Prinsip Kejujuran (Budiono, 2017) 

Maqashid al-Syariah   

Kata pertama, maqashid merupakan jamak dari kata maqashad, yaitu merupakan mashdar 

mimi dari kata qasada-yaq-shudu-qashdan-maqshadan. Menurut ibn al-Manzzhir, kata ini secara 

bahasa dapat berarti istiqamah at-thariq (keteguhan pada satu jalan) dan al-i’timad (sesuatu yang 

menjadi tumpuan). 

Selain dari makna diatas, ibn al-Manzhur menambahkan dengan al-kasr fi ayy wajhin kana 

(memecahkan masalah dengan apapun), misalnya pernyataan seseorang qashadtu al-ud qashdan 

kasartuhu (aku telah menyelesaikan sebuah masalah, artinya aku sudah pecahkan masalah itu 

dengan tuntas). 

Berdasarkan pemaknaan tersebut, dapat disimpulkan bahwa istilah al-qashd merujuk pada 

upaya mencari dan menempuh jalan yang lurus serta kewajiban untuk tetap konsisten berada di atas 

jalan tersebut. Konsep al-qashd juga mengandung pengertian bahwa setiap tindakan maupun 

pernyataan harus dilaksanakan dengan ukuran keadilan, tidak bersifat berlebihan dan tidak pula 

terlalu longgar, melainkan menempuh posisi moderat atau jalan tengah. Makna moderasi ini dapat 

dipahami sebagai upaya menjembatani perbedaan pandangan para ulama, di mana sebagian 

cenderung memahami nash secara sangat tekstual, sementara sebagian lainnya menafsirkannya 

secara terlalu longgar.(Busyra, 2019) 

Dengan demikian, maqashid dapat dipahami sebagai tindakan yang dilakukan melalui 

pertimbangan yang matang dan diarahkan untuk mencapai tujuan yang mampu mengantarkan 

seseorang pada jalan kebenaran. Kebenaran tersebut tidak hanya diyakini secara konseptual, tetapi 

juga diwujudkan secara konsisten dalam praktik kehidupan. Melalui pendekatan ini, diharapkan 

setiap tindakan yang berlandaskan maqashid mampu memberikan solusi atas berbagai persoalan 

yang dihadapi dalam berbagai kondisi. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil telaah literatur terhadap buku teks keuangan syariah, jurnal ilmiah 

nasional, fatwa Dewan Syariah Nasional–Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), serta regulasi 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK), penelitian ini menemukan beberapa temuan utama terkait konsep 

dasar dalam sistem keuangan syariah. 

Pertama, sistem keuangan syariah secara konseptual dibangun di atas fondasi nilai-nilai 

etika Islam yang menekankan keadilan, transparansi, dan keseimbangan dalam aktivitas ekonomi. 

Prinsip larangan riba menjadi ciri utama yang membedakan keuangan syariah dengan sistem 

keuangan konvensional. Literatur menunjukkan bahwa pelarangan riba bertujuan mencegah praktik 

eksploitasi ekonomi serta menciptakan hubungan keuangan yang lebih adil antara pihak-pihak yang 

bertransaksi. 

Kedua, hasil penelitian menunjukkan bahwa mekanisme pembiayaan berbasis bagi hasil, 

seperti mudharabah dan musharakah, merupakan instrumen inti dalam keuangan syariah yang 

merefleksikan prinsip berbagi risiko dan tanggung jawab bersama. Sistem ini mendorong kemitraan 

produktif antara pemilik modal dan pengelola usaha, sehingga keuntungan dan kerugian ditanggung 

secara proporsional sesuai kesepakatan akad. 



   
  
  

 

 

13292 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arwani. (2019). Menggagas Kampus Islam yang Unggul Melalui Penerapan Blue Ocean Strategy ( 

Studi di STAIS Dharma Segeran Indramayu ). Khulasah : Islamic Studies Journal, 1(2), 42–

54. 

Budiono, A. (2017). Penerapan Prinsip Syariah pada Lembaga Keuangan Syariah. Hukum Dan 

Keadilan, 2(1), 55. 

Busyra. (2019). Maqashid Al-Syariah Pengetahuan Mendasar Memahami Mashalah. Kencana. 

Mardani. (2014). Hukum Bisnis Syari’ah. Prenadamedia Group. 

Marlia, M., Hendra, J., Syariah, P., Syariah, I. K., & Syariah, L. K. (2024). Sistem keuangan syariah. 

28(5), 127–135. 

Mashuri dkk. (2023). Jurnal Inovasi Global Secara Online. Jurnal Inovasi Global, 1(1), 14–25. 

Nafiah, R., & Faih, A. (2019). Analisis Transaksi Financial Technology (Fintech) Syariah dalam 

Perspektif Maqashid Syariah Rohmatun Nafiah Ahmad Faih. Jurnal Iqtishadia, 6(2). 

https://doi.org/10.19105/iqtishadia.v6i2. 

Sulistiyaningsih, N., & Thanul, S. (2021). Potensi Bank Syariah Indonesia ( BSI ) dalam Upaya 

Peningkatan Perekonomian Nasional penduduk muslim terbesar di dunia . Hal tersebut 

Population Review yang dirilis pada tahun 2020 , dimana Al-. Al-Qanun: Jurnal Pemikiran 

Dan Pembaruan Hukum Islam, 24(1), 33–58. 

Syauqoti, R., & Ghozali, M. (2018). Analisis Sistem Lembaga Keuangan Syariah Dan Lembaga 

Keuangan Konvensional. Iqtishoduna, 15–30. https://doi.org/10.18860/iq.v0i0.4820 

 

 

 

 


