
  
  
  
 
 
 

13458 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

DIALEKTIKA ASWAJA DAN KEBERAGAMAN BERAGAMA: STUDI 

PRAKTIK TOLERANSI DI MASYARAKAT MULTIKULTURAL 
 

ASWAJA DIALECTICS AND RELIGIOUS DIVERSITY: A STUDY OF 

TOLERANCE PRACTICES IN MULTICULTURAL SOCIETY 
 

Akmir1, Fahrani2, Tenri Bayang3, Sutriani4 , Wilda5 

Universitas Sains Islam Al Mawaddah Warrahmah Kolaka 
Email: akmirakmir@gmail.com1 , fahraniusmann693@gmail.com2 , tenribayang015@gmail.com3, 

sutrianiandini9@gmail.com4  , whhisan@gmail.com5 

 
Article Info 
 

Article history : 

Received  : 29-12-2025 

Revised    : 30-12-2025 

Accepted  : 02-01-2026 

Pulished   : 04-01-2026 

Abstract 

 

The purpose of this study is to explore the behavioral of society and the role of 

local actors in establishing a tolerant community life in Pancasila Village, to 

identify the challenges in implementing tolerance practices and the solutions to 

overcome them, and to examine the implications of tolerance practices for 

ideological resilience. This research used a qualitative descriptive approach, 

conducted in Wonorejo Village, Banyuputih Subdistrict, Bondowoso Regency, 

East Java Province. Data were collected trought in-depth interviews with the 

Village Head, the Hamlet Head, adn two community leaders, documentation 

trough related photos and documents, and  direct observations at the research 

site. Data analysis was carries out using the interactive data analysis model 

consisting of data collection, data condensation, data presentation, and 

conclusing drawing. The results indicate that the local actors, such as village 

goverment and community leaders, play a significant role in accommodating 

diversity and encouraging mutual respect among religious communities, thus 

strengthening tolerance in everyday life. Challenges include skepticism in 

religious practices, family conflicts related to different religious beliefs, and the 

limited implementation of religious ceremonies. The solutions implemented 

involve strengthening dialogue and openness within families to accept religious 

differences as part of social interaction. The implementation of religious values, 

humanity, unity, democracy, and justice contributes to strong ideological 

resilience in Pancasila Village. 

 

Keywords: Religious Tolerance; Pancasila Village; Ideological Resilience 

Abstract 

 

 

 

 

 
Abstrak 

 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui pola perilaku masyarakat serta peran aktor lokal 

dalam mewujudkan kehidupan toleransi di Desa Pancasila, Mengidentifikasi kendala dalam 

penerapan praktik toleransi serta solusi yang dilakukan untuk mengatasi kendala tersebut, dan 

mengetahui implikasi praktik toleransi terhadap ketahanan ideologi masyarakat. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif dan berlokasi di Desa Wonorejo, 

Kecamatan Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, Jawa Timur. Teknik pengumpulan data meliputi 
wawancara mendalam dengan Kepala Desa, Kepala Dusun, dan dua tokoh masyarakat, 

dokumentasi berupa foto dan dokumen terkait, serta observasi langsung di lokasi penelitian. 

Analisis data menggunakan model analisis data interaktif melalui tahapan pengumpulan data, 

kondensasi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pemerintah desa dan tokoh masyarakat berperan penting dalam mengakomodasi keberagaman dan 

menumbuhkan sikap saling menghargai antarumat beragama, sehingga praktik toleransi terus 

terjaga dalam kehidupan sehari-hari. Kendala yang muncul antara lain sikap skeptis dalam ibadah, 

koflik keluarga terkait perbedaan agama, serta keterbatasan pelaksanaan upacara keagamaan. Solusi 

mailto:akmirakmir@gmail.com
mailto:fahraniusmann693@gmail.com
mailto:tenribayang015@gmail.com
mailto:sutrianiandini9@gmail.com4
mailto:whhisan@gmail.com


  
  
  
 
 
 

13459 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

yang dilakukan berupa penguatan dialog dan keterbukaan dalam keluarga untuk menerima 

perbedaan sebagai bagian dari kehidupan sosial. Implementasi nilai religius, kemanusiaan, 

persatuan, demokratis, dan keadilan menjadikan masyarakat Desa Pancasila memiliki ketahanan 

ideologi yang kuat. 

 

Kata Kunci: Toleransi Beradama; Desa Pancasila; Ketahanan Ideologi 

 

PENDAHULUAN 

Indonesi memiliki suku, agama, ras, dan budaya, sehingga negara ini disebut multikultural 

(Nuryadi et al., 2020). Para pendiri bangsa menetapkan Pancasila dengan semboyan Bhineka 

Tunggal Ika sebagai dasar negara untuk menyatukan berbagai perbedaan tersebut (Widiatmaka et 

al., 2021). Nilai-nilai pancasila – religius, humanis, nasionalis, demokratis, dan keadilan, disebut 

sebagai kepribadian bangsa yang harus dibumikan untuk mencega disintegrasi nasional 

(Widiatmaka et al., 2021; Adha & Susanto, 2020). Dengan menerapkan nilai-nilai ini, kerukunan 

ditengah masyarakat majemuk dapat terjaga (Widiatmaka, 2021). 

Sejalan dengan krangka konseptual Pancasila, sikap toleransi antarsesama menjadi kunci 

utama dalam menjaga harmoni sosial (Widiatmaka, 2021). Toleransi beragama digambarkan 

sebagai simbol peradaban yang mutlak diperlukan untuk kehidupan bersama (Walzer, 1997). Sikap 

saling menghormati dan menghargai perbedaan, sebagaimana dipraktikan oleh sebagian masyarakat 

Dayak di Kalimantan, menjaga keharmonisan keluarga walaupun anggotanya memiliki agama yang 

berbeda (Widiatmaka et al., 2022). Nilai toleransi ini penting untuk mencegah konflik sosial dan 

memelihara persatuan di masyarakat beragam. 

Namun kenyataannya, praktik toleransi masih menghadapi tantangan serius. Pluralitas 

agama di Indonesia kadang belum menghasilkan kerukunan; sebaliknya, memicu konflik sosial 

(Nuryadi & Widiatmaka, 2022). Wacana toleransi dan pluralisme yang gencar digaungkan di 

kalangan elit intelektual dan birokrasi belum sepenuhnya meresap di tingkat akar rumput (Ma’rif, 

2009). Akibatnya, nilai toleransi belum mengakar secara menyeluruh dalam kehidupan masyarakat 

majemuk; sikap eksklusif dan prasangka terhadap pemeluk agama lain masih sering muncul. 

Untuk merespons tantangan tersebut, pemerintah dan masyarakat Jawa Timur menetapkan 

beberapa daerah sebagai “Desa Pancasila”, termasuk Desa Wonorejo di Kecamatan Banyuputih, 

Bondowoso (Armawi, 2019). Desa ini diharapkan menjadi percontohan penerapan nilai-nilai 

Pancasila dalam kehidupan masyarakat multikultural (Armawi, 2019). Namun, observasi awal 

menunjukkan bahwa masih terdapat hambatan: dukungan masyarakat terhadap program desa ini 

belum maksimal, ketergantungan pada kebijakan pemerintah masih tinggi, dan interaksi sosial 

antarpemeluk agama setempat belum sepenuhnya harmonis. Kondisi tersebut menjadi latar 

belakang penting bagi penelitian ini. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan mengidentifikasi pola perilaku 

masyarakat serta peran aktor lokal dalam mewujudkan praktik toleransi di Desa Wonorejo, 

mengungkap kendala dan solusi yang ditemui dalam penerapannya, serta menganalisis implikasi 

praktik toleransi tersebut terhadap ketahanan ideologi Pancasila di masyarakat. Dengan demikian, 

diharapkan penelitian ini memberikan kpntribusi nyata dalam memperkuat nilai-nilai toleransi serta 

menjaga keutuhan bangsa melalui revitalisasi nilai-nilai Pancasila. (Armawi, 2019). 



  
  
  
 
 
 

13460 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

METODE 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk memahami secara 

mendalam praktik toleransi beragama, pola perilaku masyarakat, serta peran aktor lokal dalam 

kehidupan masyarakat multikultural. Penelitian dilakukan di Desa Wonorejo, Kecamatan 

Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, Jawa Timur, yang ditetapkan sebagai Desa Pancasila. Data 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi langsung, dan dokumtasi dengan informan 

kunci yang terdiri atas aparat desa dan tokoh masyarakat lintas agama. Analisis data dilakukan 

menggunakan model analisis interaktuf yang meliputi pengumpulan data, kondensasi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles, Hubrman, & Saldana, 2014), serta diuji 

keabsahannya melalui triangulasi sumber dan teknik. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Toleransi  

 Secara komseptual, istilah toleransi bukanlah sesuatu yang berdiri sendiri. Ia berkaitan 

dengan berbagai konsep lain, seperti intoleransi, ekspansi, mayoritas-minoritas, dialog lintas agama, 

serta pluralisme agama yang semuanya merupakan nagian integral yang ada dalam dinamika social 

umat lintas agama. Secara bahasa, term toleransi berasal dari Bahasa latin, “tolerance” yang 

memiliki makna membiarkan pihak lain yang memiliki pandangan atau sikap lain tanpa dihalang-

halangi.  

 Toleransi sebenarnya tidak bermakna bahwa seseorang harus melepaskan keyakinan 

agamanya demi bisa bergaul dan berinteraksi dengan umat agama lain yang berbeda. Toleransi 

berarti mengizinkan perbedaan itu tetap ada dan tidak memaksa yang berbeda menjadi 

sama.Toleransi semacam ini akan menjadi pembuka jalan bagi terwujudnya kebebasan dalam 

beragama. Namun demikian, setiap pemeluk agama akan mengekspresikan kebebasannya secara 

bertanggung jawab. Toleransi sama sekali tidak dapat dimaknai sebagai sebuah sikap yang pasif 

yang menerima apa adanya.  

 Oleh sebab itu, toleransi tidak membenarkan seseorang untuk merelatifkan keyakinan-

keyakinannya, apalagi sampai terjebak pada relativisme. Dalam konteks ini, toleransi memberi 

ruang kepada seseorang untuk belajar tentang kepercayaan-kepercayaan lain, mendengarkannya 

dengan terbuka, tanpa harus memelukk kepercayaan itu. Dengan demikian, dalam hubungannya 

dengan agama dan kepercayaan, yang kemudian secara teknis disebut dengan istilah toleransi 

beragama, berarti suatu sikap menghargai, membiarkan, membolehkan kepercayaan seseorang. 

Dalam perspektif sosiologi, pengertian toleransi sering dimaknai sebagai bentuk akomodasi tanpa 

direncanakan, karena adanya watak perorangan atau kelompok-ke;ompok manusia, untuk sedapat 

mungking menghindarkan diri dari suatu perselisihan.  

 Secara umum, toleransi terbagi menjadi dua kategori: toleransi pasif dan toleransi aktif. 

Toleransi pasif yaitu sikap membiarkan pemeluk agama lain mengekspresikan keyakinannya tanpa 

hambatan. Sementara itu, toleransi aktif adalah sikap saling membantu antarumat beragama dalam 

melaksanakan ajaran agama masing-masing. (Antoni, 2002) 

 Toleransi yang diharapkan adalah toleransi positif, yaitu keterbukaan dan kejujuran dalam 

mengekspresikan identitas keagamaan tanpa menutupi keberbedaan. Berbeda dengan toleransi 



  
  
  
 
 
 

13461 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

negatif yang semu dan hanya menjaga harmoni di permukaan, toleransi positif  memungkinkan tiap 

pemeluk agama tetap otentik dalam keyakinannya. Inilah bentuk toleransi yang menjadi fondasi 

kehidupan beragama yang damai dalam masyarakat multikultural.  

 Secara makna, toleransi adalah manifestasi hidup berdampingan secara damai dan saling 

menghargai di antara keragaman yang ada. Dalam konteks Indonesia, pelaksanaan toleransi 

beragama mengalami dinamika, pasang surut, naik turun, yang seringkali diwarnai oleh pemahaman 

distingtif yang bertumpu pada relasi mereka‖ dan kita, mayoritas‖ dan minoritas. Dalam kategori 

yang nyaris sama, menyebut dua jenis toleransi, yakni toleransi formal dan toleransi material. Lebih 

jauh, mengatakan, Toleransi formal berarti membiarkan saja pandangan-pandangan dan praktik 

praktik politik atau agama yang tidak sesuai dengan pandangan kita sejauh itu tidak mengganggu. 

(Yewangoe, 2009) 

Konsep Toleransi 

 Jika dibuat ibarat, demokrasi dan toleransi adalah seperti dua sisi berbeda dari keping uang 

yang sama. Satu sama lain saling melengkapi dan menggenapkan. Jika salah satu dari keduanya 

tiada, maka lenyap pula kekuatan yang satunya. Demokrasi tanpa toleransi akan memunculkan 

situasi yang barbar dan otoritarianistik, sedangkan toleransi tanpa demokrasi akan melahirkan 

toleransi semu yang rentan memunculkan konflik-konflik. Dalam hal demikian, dibutuhkan  

barometer atau tolok ukur untuk melihat sampai mana toleransi dan intoleransi dipraktikkan dalam 

kehidupan sebuah Negara. Untuk melihat toleransi, menurut Misrawi, (Misrawi) ada sejumlah level 

toleransi dari yang paling bawah sampai tingkatan toleransi yang paling tinggi.  

1. hidup berdampingan secara damai dan saling menghormati satu sama lain (coexistence). Ini 

adalah level toleransi yang paling bawah, di mana masing-masing pihak dapat hidup secara 

damai meskipun di antara mereka tidak saling mengenal.  

2. hadirnya kesadaran dan keterbukaan untuk melihat pemeluk agama berbeda sebagai sesama 

warga negara dan makhluk Tuhan yang mempunyai kesempatan sama di depan hukum 

(awarness).Keterbukaan dan kesadaran semacam ini merupakan konsekuensi logis dari 

tumbuhnya kesadaran perihal pentingnya toleransi Level ini dipandang lebih baik dari 

koeksistensi, karena telah menumbuhkan keterbukaan terhadap kelompok lain yang berbeda.  

3. pengenalan terhadap pemeluk agama yang berbeda sambil melakukan dialog konstruktif 

(mutual learning). Pada praktiknya, pengenalan dapat dipandang sebagai fase amat penting 

dalam mewujudkan toleransi, hal itu tidak lain karena toleransi pada tahap awalnya dimulai 

dengan pengenalan yang bersifat holistik terhadap pihak atau kelompok yang berbeda.   

4. pemahaman atas kelompok lain (understanding). Langkah ini juga merupakan salah satu 

tahapan dalam toleransi, karena tidak mungkin kehidupan yang damai dan toleran terbangun 

tanpa pemahaman terhadap kelompok lain. Institusi pendidikan dan lembaga-lembaga berbasis 

masyarakat memiliki tanggung jawab dan peran yang besar untuk membangun kesepahaman, 

sehingga tercipta kesepahaman di antara berbagai kelompok. 

5. penghormatan dan pengakuan terhadap kelompok lain (respect). Terkait toleransi, apresiasi dan 

penghormatan terhadap grup atau kelompok lain yang berbeda dipandang sebagai barometer 

untuk melihat sejauh mana setiap warga bisa memahami pentingnya kehidupan bersama yang 

damai, toleran dan saling menghormati. 



  
  
  
 
 
 

13462 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

6. penghargaan pada persamaan dan perbedaan, serta merayakan kemajemukan (value and 

celebration). Dalam masyarakat yang plural seperti halnya di Indonesia, perbedaan merupakan 

sebuah keniscayaan yang tidak terhindarkan. Hanya saja, di antara berbagai kelompok yang 

berbeda tersebut menyimpan persamaan yang dijadikan sebagai kekuatan untuk membangun 

kehidupan bersama yang lebih baik dan terhormat. Secara demikian, toleransi mengandaikan 

adanya penghargaan terhadap perbedaan dan persamaan. 

 Untuk melihat realitas intoleransi dalam sebuah masyarakat, juga menggunakan enam 

barometer. 

1. penolakan atas status dan akses yang sama terhadap kelompok lain yang berbeda. 

2. pandangan dan sikap yang menganggap kelompok lain lebih rendah dari diri atau kelompoknya 

(de-humanization). Secara demikian, dapat dikatakan bahwa dehumanisasi pada dasarnya 

merupakan sebuah bentuk intoleransi beragama yang sangat serius, karena salah satu nilai 

terpenting dalam toleransi yakni kesetaraan menjadi terabaikan. 

3. pengabaian hak-hak sipil, politik, dan ekonomi (opression). Pemerintahan atau rezim yang 

represif atau otoritarianistik cenderung melakukan tindakan yang mengabaikan atau bahkan 

mencederai hak-hak sipil. 

4. pengabaian hak-hak sipil, politik, dan ekonomi (opression). Pemerintahan atau rezim yang 

represif atau otoritarianistik cenderung melakukan tindakan yang mengabaikan atau bahkan 

mencederai hak-hak sipil. 

5. pengorganisasian pembunuhan massal (mass violence). Dapat dikatakan bahwa salah satu 

bentuk pembunuhan masal yang popular untuk konteks zaman sekarang adalah munculnya 

fenomena terorisme. 

6. pembasmian atas dasar identitas (genocide). Apa yang dilakukan oleh rezim Nazi terhadap 

kalangan Yahudi di Jerman merupakan salah satu bentuk pembasmian terhadap identitas 

tertentu. Pada negara-negara berkembang, seperti Indonesia, biasanya netralitas negara 

bukanlah sesuatu yang taken for granted. Ia harus senantiasa diupayakan terus-menerus. Pada 

titik itulah dibutuhkan civil religion atau agama sipil. Civil religion merupakan sekumpulan 

nilai dan norma yang dihasilkan dari agama-agama yang ada untuk menjamin suatu kehidupan 

bersama yang lestari dalam suasana masyarakat yang plural, semacam kontak sosial dalam 

kehidupan bermasyarakat dan kehidupan bernegara atau politik dengan agama berperan 

sebagai kekuatan perekat bagi pertanggungjawaban hati nurani masyarakat. Karena itu, setiap 

agama yang ada dalam sebuah negara dapat memenuhi fungsi yang sama. 

 Pembasmian atas dasar identitas (genocide). Apa yang dilakukan oleh rezim Nazi terhadap 

kalangan Yahudi di Jerman merupakan salah satu bentuk pembasmian terhadap identitas tertentu. 

Pada negara-negara berkembang, seperti Indonesia, biasanya netralitas negara bukanlah sesuatu 

yang taken for granted. Ia harus senantiasa diupayakan terus-menerus. Pada titik itulah dibutuhkan 

civil religion atau agama sipil. Civil religion merupakan sekumpulan nilai dan norma yang 

dihasilkan dari agama-agama yang ada untuk menjamin suatu kehidupan  dalah  yang  dalah  

dalam suasana  dalah kat yang plural, semacam kontak  dalah dalam kehidupan bermasyarakat 

dan kehidupan bernegara atau politik dengan agama berperan sebagai kekuatan perekat bagi 



  
  
  
 
 
 

13463 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

pertanggungjawaban hati  dalah  dalah kat. Karena itu, setiap agama yang ada dalam sebuah 

negara dapat memenuhi fungsi yang sama. (Nuryadi, 2020) 

 Masyarakat secara sosiologis merupakan komponen penting terbentuknya desa. Pola 

perilaku  dalah kat umumnya menjadi cerminan keberlangsungan kehidupan suatu Desa. Praktik 

toleransi yang berlangsung di Desa Wonorejo, Kecamatnan Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, 

Provinsi Jawa Timur merupakan role model atas keberagaman agama  dalah kat di Indonesia. 

Desa tersebut memiliki keberagaman etnis dan juga agama, namun keberagaman tersebut tidak 

menghalangi untuk bekerja sama atau gotong royong dan saling tolong menolong antar  dalah, 

meskipun memiliki perbedaan agama dan etnis. Hal tersebut dapat dibuktikan dengan mendirikan, 

menjga dan melestarikan desa wisata kebangsaan yag secara resmi diresmikan pada tahun 2015. 

 Selain itu, tidak pernah terjadi konflik antar agama atau antar perbedaan di desa tersebut. 

Kepala desa Wonorejo juga menyatakan bahwa Desa Wisata Kebangsaan didirikan atas dasar 

kerukunan antar umat beragama, saling bergotong royong dan saling tolong menolong, sehingga 

tidak pernah terjadi konflik antar perbedaan di desa. Saling menghormati antar pemeluk agama atau 

mengedepankan toleransi menajdi kunci utama terjalinnnya keharmonisan di desa tersebut. Tidak 

dipungkiri bilamana desa tersebut menjadi pusat percontohan kerukunan antar umat beragama di 

Jawa Timur. Fenomena tersebut sejalan terkait konsep toleransi yang diungkapkan oleh Fitriani, di 

mana kunci utama di dalam  dalah kat yang majemuk  dalah mengedepankan sikap toleransi. 

(Fitriani, 2020) 

Berdasarkan hasil wawancara dengan kepala desa menunjukkan bahwa pola perilaku 

syarakat yang toleran tercermin dalam beberapa hal yakni: 

1. Menjauhkan topik agama dalam komunikasi sehari-hari. 

2. Gotong royong dalam membangun tempat ibadah 

3. Penggunaan atribut agama saat hajatan atau kegiatan keagamaan lain. 

4. Kerukunan dalam lingkup keluarga yang berbeda agama, dan 

5. Sikap menghargai atas berlang sungnya hari besar maupun acara kebudayaan antar agama. 

 Salah satu pola masyarakat yang gotong royong tercermin di masa pandemi dengan 

melakukan pembersihan tempat ibadah dari masing-masing agama (masjid, pura, dan gereja) tanpa 

memunculkan egoisme dalam beragama. Kehidupan toleransi yang mencolok di Desa Wonorejo, 

Kecamatnan Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, Provinsi Jawa Timur ialah berdirinya tempat 

ibadah agama Islam, Kristen, dan Hindu yang berjarak dekat ± 200 meter. Pandemi Covid-19 

memperkuat masyarakat Desa Sukoreno untuk saling bergotong royong membuat lingkungan 

mereka tetap aman,  salah satunya melakukan penyemprotan desinfektan yang dilakukan 

antarmasyarakat tanpa membedakan agama. Kehidupan masyarakat selama masa pandemi Covid-

19 mengalami banyak perubahan yang tak terelakkan. Dalam kehidupan sosial, pola masyarakat 

yang toleran tentu menjadi harapan atas keberlangsungan umat beragama. Sikap gotong royong, 

saling menghargai, tolong menolong, rukun, hingga ritual kepercayaan dapat dimaknai sebagai 

bentuk pewarisan nilai-nilai tradisi di masyarakat yang secara sadar turun temurun dipertahankan 

dari generasi ke generasi berikutnya. Agar pola masyarakat ini tetap bertahan, pengarus utamaan 

perilaku harus didasarkan pada nilai-nilai transendental yang berasal dari adat istiadat, agama, serta 

nilai-nilai lokal. (Hindaryatiningsih, 2016) 



  
  
  
 
 
 

13464 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

 Pola perilaku masyarakat di Desa Pancasila selalu menekankan keharmonisan kehidupan 

bersama, meskipun memiliki perbedaan latar belakang. Selain itu, kerja sama antara pemerintah 

desa dengan masyarakat terjalin dengan baik dalam membangun keharmonisan antar sesama, 

meskipun memiliki perbedaan latar belakang. Hal tersebut harus dijaga dan dirawat dengan baik 

dan maksimal serta menjadi pusat percontohan bagi desa atau daerah lainnya. Konstruksi Desa 

Pancasila tidak luput dari keterlibatan para aktor lokal, antara lain pejabat pemerintahan setempat, 

pemangku agama, maupun masyarakat yang terkait. Terlebih dengan mengusung konsep desa 

wisata Pancasila, beberapa wilayah ini menampilkan karakteristik yang khas atas predikat tersebut. 

Perlu diketahui tujuan dibentuknya desa wisata mengarah pada dua hal, yaitu membangun 

perekonomian negara, sekaligus menjalankan fungsi edukasi dan meningkatkan ketahanan sosial 

budaya. (Prameswari, 2018) 

 Perkembangan konsep desa tangguh sebagai respon atas percepatan pembangunan desa di 

masa pandemi berupaya mempertahankan keberlangsungan produktivitas suatu desa. Konsep desa 

tangguh terdiri dari beberapa kategori, yaitu desa kreatif, desa peduli, desa hijau, desa pintar, dan 

desa sehat. Konsep desa tangguh tidak hanya terbatas pada aktivitas penanganan dan pencegahan, 

namun inovasi dan produktivitas tetap dibutuhkan di masa pandemi Covid-19. (satria, 2020) 

Merespon kebijakan ini, sekaligus mengidentifikasi terwujudnya Desa Pancasila, keterlibatan 

masyarakat lokal ialah aspek penting sebab sumber daya dan karakter tradisi maupun budaya ialah 

unsur penggerak terbentuknya desa tersebut. (Dewi, 2013)  

 Kehidupan toleransi antar pemeluk agama merupakan karakteristik utama atas terwujudnya 

Desa Pancasila di masing-masing wilayah. Strategi memelihara kerukunan antar umat beragama di 

Desa Pancasila penting dilakukan melalui pengkodisian tertentu. Proses habituasi dimaknai sebagai 

proses pengkodisian masyarakat, pembiasaan dan sosialisasi yang dilakukan secara berkelanjutan, 

sehingga menjaga pola harmonisasi antar umat beragama. Habituasi menginternalisasi nilai nilai 

yang diciptakan oleh praktik maupun tindakan, sekaligus merupakan hasil dari praktik atau tindakan 

yang diciptakan oleh kehidupan sosial. (Nurhakki, 2021)  

 Habituasi ini tampak dari prinsip ‘Bedo raginyo, sing penting rukun’ yang berarti walaupun 

berbeda, namun tetap rukun dalam konsep kerukunan masyarakat di Desa Balun, Kabupaten 

Lamongan menggambarkan pewarisan nilai toleransi yang hingga saat ini masih dipertahankan oleh 

masyarakat setempat. Gagasan lokal ini sejalan dengan konsep Bhinneka Tunggal Ika yang berarti 

berbeda-beda tetapi tetap satu. (Alfariz, 2021) Selanjutnya, terintegrasinya pendidikan toleransi di 

berbagai jenjang sekolah. Sebagaimana di tiga wilayah Desa Pancasila, penanaman nilai-nilai 

toleransi seperti sikap saling menghormati, tolong menolong, hidup rukun dan berdampingan antar 

umat beragama menjadi bagian dari berlangsungnya pembelajaran. Hal ini dimulai dari jenjang TK 

hingga SMA sederajat.  Pemerintah desa sebagai aktor lokal memiliki berperan penting dalam 

mewujudkan kehidupan toleransi di Desa Pancasila. Terlebih di masa pandemi, pemerintah desa 

bertanggungjawab atas terpeliharanya kerukunan antar umat beragama. Termasuk menjalin 

koordinasi dengan masyarakat lintas agama untuk mengantisipasi lonjakan penyebaran Covid-19 

melalui upaya upaya kesehatan, seperti penjagaan posko Covid-19, penyemprotan desinfektan, 

pembersihan lingkungan tempat ibadah, hingga berlangsungnya upacara keagamaan. Selanjutnya 

pemuka agama merupakan figur yang dipercaya oleh pemeluk agama bertanggung jawab pada 

internalisasi nilai nilai universal dan humanis ke dalam hati dan nurani, sehingga toleransi tidak 

hanya dimaknai sebagai suatu hal yang semu. Agama menjadi sumber pedoman, etika kehidupan 



  
  
  
 
 
 

13465 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

yang menggerakkan masyarakat untuk berperilaku jujur, adil, bijaksana, serta menjauhkan diri dari 

berbagai perilaku merusak harmonisasi antar umat beragama. (Zainuri, 2020)  

 Pemerintah desa di sini selalu mengadakan kegitan musyawarah (rembuk desa) untuk 

meminimalisis timbulnya suatu konflik dan berusaha untuk mangakomodir masyarakat untuk saling 

membantu meskipun memiliki perbedaan latar belakang khususnya agama. Pemerintah desa selalu 

mengajak kerja sama kepada masyarakat untuk selalu saling tolong menolong atau gotong royong 

demi mewujudkan Desa Pancasaila yang aman dan tangguh serta menekankan praktik kehidupan 

yang penuh dengan toleransi. (Calvina, 2015) 

 Kendala yang Dihadapi dalam Praktik Kehidupan Toleransi Kehidupan toleransi pada 

umumnya mampu membawa masyarakat dalam situasi yang kondusif. Namun dalam praktiknya, 

untuk mencapai situasi tersebut tentu tidak luput dari berbagai permasalahan yang menjadi kendala 

mewujudkan masyarakat cinta damai. Berdasarkan penelitian yang dilakukan di tiga wilayah Desa 

Pancasila Jawa Timur ditemukan beberapa kendala dalam praktik bertoleransi, antara lain: 

1. Munculnya sikap sinisme dalam beribadah. 

2. Adanya konflik keluarga terkait perbedaan agama, dan 

3. Terbatasnya upacara perayaan keagamaan. 

 Sikap sinisme dimungkinkan muncul pada kondisi masyarakat yang memiliki keragaman 

tertentu, dalam kasus ini berkaitan dengan agama. Penelitian ini menunjukkan bahwa wujud sinisme 

umumnya dialami oleh masyarakat pendatang yang belum beradaptasi dengan kehidupan agama 

lain. Pada studi ini ditemukan beberapa masyarakat dari agama Islam belum terbiasa dengan 

material ibadah agama Hindu, salah satunya kemenyan. Kemenyan yang memiliki karakteristik 

dengan bau yang sangat wangi dan menyengat membuat beberapa masyarakat agama Islam merasa 

tidak nyaman, terlebih ketika mereka sedang melakukan ibadah di masjid. Selain tidak nyaman, bau 

kemenyan pun dinilai membuat salat Masyarakat agama Islam terganggu, sehingga mereka tidak 

dapat berkonsentrasi (khusyu’). Studi lapangan di Desa Wonorejo, Kecamatnan Banyuputih, 

Kabupaten Bondowoso, Provinsi Jawa Timur ditemukan bahwa perbedaan agama dalam keluarga 

satu rumah dapat menjadi penyebab konflik keluarga. Hal ini dialami oleh keluarga Bapak Sukir 

dan Ibu Muntani. Keputusan pindah agama karena menikah dari salah seorang anggota keluarga 

membuat Bapak Sukir dan Ibu Muntani tidak setuju. Perbedaan pandangan mengenai agama inilah 

menjadi pemicu adanya konflik keluarga. 

 Di masa pandemi Covid-19, beberapa upacara keagamaan di Desa Pancasila seperti 

perayaan agung Nyepi, Pawai Ogoh-Ogoh, maupun perayaan Paskah yang biasanya melibatkan 

masyarakat lintas agama harus terhenti. (Kafid, 2015) Upacara keagamaan tersebut berlangsung 

secara tertutup dan terbatas diikuti oleh umat agama terkait. Pemerintah setempat mengakomodir 

keberlangsungan upacara agama tersebut dengan memberikan kebijakan untuk mengikuti protokol 

kesehatan secara ketat. Sebagaimana kendala tersebut, sikap sinisme antar umat beragama maupun 

perbedaan agama dalam satu rumah berpotensi terhadap keberlangsungan kehidupan toleransi. 

Berawal dari sinisme dapat mendatangkan sikap intoleransi. Pernyataan ini sesuai dengan 

pandangan Kafid yang menjelaskan bahwa pada level tertentu sinisme dapat mendatangkan 

perpecahan umat. (Kafid, 2015)  



  
  
  
 
 
 

13466 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

 Berdasarkan pandangan sosiologis, penelitian Yuliana (2014) berjudul “Pernikahan Orang 

Tionghoa dan Suku Mandar” menunjukkan fenomena perkawinan beda agama seperti halnya 

dialami oleh keluarga Bapak Sukir merupakan bentuk persilangan budaya (cross culture). Apabila 

diidentifikasi perkawinan ini merupakan bentuk perkawinan eksogami yang terjadi karena adanya 

keterbukaan dan cara berpikir yang luwes untuk menerima pasangan yang berbeda agama. 

Walaupun dalam praktiknya upaya perkawinan beda agama seringkali menimbulkan permasalahan, 

salah satunya kurang penerimaan dari keluarga. (Yusuf, 2015) Permasalahan lain yang sering 

muncul diantaranya ialah: 

1. Munculnya ketegangan antar umat beragama tentang bagaimana menangani masalah 

anggotanya yang menikah, sehingga mengganggu bentuk bentuk kerja sama ekumenis. 

2. Pasangan beda agama menghadapi penilaian tradisi dari agama masing-masing, dan 

3. Pasangan yang menikah bertanggung jawab menavigasi tradisi mereka, meskipun tidak 

sepenuhnya berjalan mulus. (Mehta, 2020) 

 Padahal dorongan pernikahan beda agama menunjukkan potret toleransi dan penerimaan 

antar pemeluk beragama, sehingga memungkinkan interaksi dengan latar belakang individu yang 

berbeda (Duvall & Miller, 1985). Hal ini dikuatkan dengan pendapat Saputra (2018), di mana 

megidentifikasi hambatan-hambatan dalam menciptakan kerukunan antar umat beragama menjadi 

4 yaitu: (Miles) 

1. Keinginan mendirikan tempat ibadah tanpa memperhatikan jumlah penduduk agama setempat, 

sehingga menyinggung perasaan umat beragama yang mayoritas di daerah itu, 

2. Menggunakan mayoritas sebagai sarana penyelesaian sehingga menimbulkan masalah. 

3. Perkawinan beda agama, dan 

4. Makin bergesernya pola hidup berdasarkan kekeluargaan atau gotong royong ke arah 

kehidupan individualistis. Kendala tersebut harus segera diantisipasi agar tidak menjadi bom 

waktu, sehingga keharmonisan kehidupan di desa Pancasila dapat terjaga dan terawat dengan 

baik, sehingga menajdi pusat percontohan kehidupan yang toleransi danharmonis di Indonesia. 

 

KESIMPULAN 

Indonesia sebagai negara multikultural memiliki keberagaman suku, agama, ras, dan budaya 

yang menjadi anugerah sekaligus tantangan dalam menjaga kerukukanan antarumat beragama. 

Dalam kontes inis, paradigma Aswaja sebagai konsep keberagaman moderat berperan penting 

dalam membangun toleransi inklusif, dialogis, dan humanis. Temuan lapangan di Desa Pancasila 

menunjukkan bahwa masyarakat mampu menjaga keharmonisan ditengan perbedaan keyakinan 

melalui praktik gotong royong, saling membantu, menghargai perayaan keagamaan, serta saling 

menghormati, termasuk dalam keluarga beda agama. 

Praktik toleransi tersebut didukung oleh peran pemerintah desa, tokoh agama, dan lembaga 

pendidikan yang secara konsisten menanamkan nilai-nilai toleransi dalam khidupan sehari-hari. 

Toleransi yang berkembang bersifat aktif dan positif, tidak sekadar membiarkan perbedaan, tetapi 

juga mendukung pelaksanaan keyakinan masing-masing agama. Meskipun masih menghadapi 

kendala seperti sinisme, konflik keluarga, dan pembatasan perayaan keagamaan, penerapan nilai-



  
  
  
 
 
 

13467 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

nilai Pancasila terbukti memperkuat integrasi sosial dan ketahanan ideologi bangsa. Olehkarena itu, 

praktik toleransi  beragama di masyarakat muktikultural perlu terus dijaga, diwariskan kepada 

generasi berikutnya, dan jadikan model bagi daerah lain demi terwujudnya persatuan dan 

perdamaian nasional. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Andreas Yewangoe, ―Regulasi Toleransi Dan Pluralisme Agama Di Indonesia‖ Dalam Taher, Elza 

Peldi (Ed.). Merayakan Kebebasan Beragama: Bunga Rampai 70 Tahun Djohan Effendi. 

(Jakarta: Kompas dan ICRP, 2009), hlm. 78. 

Calvina, C., & Yusuf, E. A., 2015, “Konflik Pemilihan Agama Pada Remaja Dari Perkawinan Beda 

Agama”, Predicara, Vol 2 No.1, hh. 160497. 

Kafid, N., 2015, “Agama di Tengah Konflik Sosial: Tinjauan Sosiologis atas Potensi Konflik 

Keberagaman Agama di Masyarakat”. Al-A’raf: Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, Vol. 

12 No.1, hlm. 1–13. 

Mehta, S. K., 2020, “Christmas in the Room: Gender, Conflict, and Compromise in Multi- Religious 

Domestic Space”. Religions, Vol. 11 No. 6, hlm. 281. 

Miles, Huberman & Saldana, J., 2014, Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd ed.), 

Jakarta: SAGE Publications. 

Nuryadi, M. H., Zamroni, & Suharno, 2020, “The pattern of the teaching of multiculturalism- based 

civics education: A case study at higher education institutions”. European Journal of 

Educational Research, Vol. 9 No. 2, hlm. 799–807. 

Wajihuddin, W., 2021, “Analisis Ketahanan Ideologi Pancasila Generasi Milenial Di Sman Wilayah 

Kota Kabupaten Jember”. Jurnal Kewarganegaraan, Vol. 5 No.2, hlm. 782–793. 

Widianto, E., 2019, Toleransi untuk Salat Idul Adha, Gereja Malang Tiadakan Misa Pagi. 

Widiatmaka, P., 2021, “Pendidikan Kewarganegaraan Sebagai Ujung Tombak Pembangunan 

Karakter Pancasila di Perguruan Tinggi”. Pancasila: Jurnal Keindonesiaan, Vol.1 No.2, hlm. 

176–185.  

Widiatmaka, P., Purwoko, A. A., & Shofa, A. M. A. , 2022, “Rumah Radakng dan Penanaman Nilai 

Toleransi di Masyarakat Adat Dayak”. Dialog, Vol. 45 No.1, hlm. 57–68.  

Widiyowati, E., Kriyantono, R., & Prasetyo, B. D., 2018, “Dialog dan Mediasi: Perspektif 

Komunikasi Konflik Dalam Strategi Manajemen Konflik”, Channel, Vol.6 No.1, hlm. 33–46. 

Zainuri, A., 2020, Narasi Perdamaian Membangun Keharmonisan Antar Pemeluk Agama di 

Indonesia, Batu: CV Prabu Dua Satu.  


