an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

DIALEKTIKA ASWAJA DAN KEBERAGAMAN BERAGAMA: STUDI
PRAKTIK TOLERANSI DI MASYARAKAT MULTIKULTURAL

ASWAJA DIALECTICS AND RELIGIOUS DIVERSITY: A STUDY OF
TOLERANCE PRACTICES IN MULTICULTURAL SOCIETY

Akmir!, Fahrani?, Tenri Bayang®, Sutriani*, Wilda’
Universitas Sains Islam Al Mawaddah Warrahmah Kolaka
Email: akmirakmir@gmail.com’ , fahraniusmann693@gmail.com?® , tenribayang015@gmail.com’,
sutrianiandini9@gmail.com? , whhisan@gmail.com’

Article Info Abstract

Article history :

Received : 20-12-2025 The purpose of this study is to explore the behavioral of society and the role of

Revised : 30-12-2025 local actors in establishing a tolerant community life in Pancasila Village, to
Accepted : 02-01-2026 identify the challenges in implementing tolerance practices and the solutions to
Pulished : 04-01-2026 overcome them, and to examine the implications of tolerance practices for

ideological resilience. This research used a qualitative descriptive approach,
conducted in Wonorejo Village, Banyuputih Subdistrict, Bondowoso Regency,
East Java Province. Data were collected trought in-depth interviews with the
Village Head, the Hamlet Head, adn two community leaders, documentation
trough related photos and documents, and direct observations at the research
site. Data analysis was carries out using the interactive data analysis model
consisting of data collection, data condensation, data presentation, and
conclusing drawing. The results indicate that the local actors, such as village
goverment and community leaders, play a significant role in accommodating
diversity and encouraging mutual respect among religious communities, thus
strengthening tolerance in everyday life. Challenges include skepticism in
religious practices, family conflicts related to different religious beliefs, and the
limited implementation of religious ceremonies. The solutions implemented
involve strengthening dialogue and openness within families to accept religious
differences as part of social interaction. The implementation of religious values,
humanity, unity, democracy, and justice contributes to strong ideological
resilience in Pancasila Village.

Keywords: Religious Tolerance; Pancasila Village; Ideological Resilience

Abstrak

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui pola perilaku masyarakat serta peran aktor lokal
dalam mewujudkan kehidupan toleransi di Desa Pancasila, Mengidentifikasi kendala dalam
penerapan praktik toleransi serta solusi yang dilakukan untuk mengatasi kendala tersebut, dan
mengetahui implikasi praktik toleransi terhadap ketahanan ideologi masyarakat. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif dan berlokasi di Desa Wonorejo,
Kecamatan Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, Jawa Timur. Teknik pengumpulan data meliputi
wawancara mendalam dengan Kepala Desa, Kepala Dusun, dan dua tokoh masyarakat,
dokumentasi berupa foto dan dokumen terkait, serta observasi langsung di lokasi penelitian.
Analisis data menggunakan model analisis data interaktif melalui tahapan pengumpulan data,
kondensasi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pemerintah desa dan tokoh masyarakat berperan penting dalam mengakomodasi keberagaman dan
menumbuhkan sikap saling menghargai antarumat beragama, sehingga praktik toleransi terus
terjaga dalam kehidupan sehari-hari. Kendala yang muncul antara lain sikap skeptis dalam ibadah,
koflik keluarga terkait perbedaan agama, serta keterbatasan pelaksanaan upacara keagamaan. Solusi

13458


mailto:akmirakmir@gmail.com
mailto:fahraniusmann693@gmail.com
mailto:tenribayang015@gmail.com
mailto:sutrianiandini9@gmail.com4
mailto:whhisan@gmail.com

) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

yang dilakukan berupa penguatan dialog dan keterbukaan dalam keluarga untuk menerima
perbedaan sebagai bagian dari kehidupan sosial. Implementasi nilai religius, kemanusiaan,
persatuan, demokratis, dan keadilan menjadikan masyarakat Desa Pancasila memiliki ketahanan
ideologi yang kuat.

Kata Kunci: Toleransi Beradama; Desa Pancasila; Ketahanan Ideologi

PENDAHULUAN

Indonesi memiliki suku, agama, ras, dan budaya, sehingga negara ini disebut multikultural
(Nuryadi et al., 2020). Para pendiri bangsa menetapkan Pancasila dengan semboyan Bhineka
Tunggal Tka sebagai dasar negara untuk menyatukan berbagai perbedaan tersebut (Widiatmaka et
al., 2021). Nilai-nilai pancasila — religius, humanis, nasionalis, demokratis, dan keadilan, disebut
sebagai kepribadian bangsa yang harus dibumikan untuk mencega disintegrasi nasional
(Widiatmaka et al., 2021; Adha & Susanto, 2020). Dengan menerapkan nilai-nilai ini, kerukunan
ditengah masyarakat majemuk dapat terjaga (Widiatmaka, 2021).

Sejalan dengan krangka konseptual Pancasila, sikap toleransi antarsesama menjadi kunci
utama dalam menjaga harmoni sosial (Widiatmaka, 2021). Toleransi beragama digambarkan
sebagai simbol peradaban yang mutlak diperlukan untuk kehidupan bersama (Walzer, 1997). Sikap
saling menghormati dan menghargai perbedaan, sebagaimana dipraktikan oleh sebagian masyarakat
Dayak di Kalimantan, menjaga keharmonisan keluarga walaupun anggotanya memiliki agama yang
berbeda (Widiatmaka et al., 2022). Nilai toleransi ini penting untuk mencegah konflik sosial dan
memelihara persatuan di masyarakat beragam.

Namun kenyataannya, praktik toleransi masih menghadapi tantangan serius. Pluralitas
agama di Indonesia kadang belum menghasilkan kerukunan; sebaliknya, memicu konflik sosial
(Nuryadi & Widiatmaka, 2022). Wacana toleransi dan pluralisme yang gencar digaungkan di
kalangan elit intelektual dan birokrasi belum sepenuhnya meresap di tingkat akar rumput (Ma’rif,
2009). Akibatnya, nilai toleransi belum mengakar secara menyeluruh dalam kehidupan masyarakat
majemuk; sikap eksklusif dan prasangka terhadap pemeluk agama lain masih sering muncul.

Untuk merespons tantangan tersebut, pemerintah dan masyarakat Jawa Timur menetapkan
beberapa daerah sebagai “Desa Pancasila”, termasuk Desa Wonorejo di Kecamatan Banyuputih,
Bondowoso (Armawi, 2019). Desa ini diharapkan menjadi percontohan penerapan nilai-nilai
Pancasila dalam kehidupan masyarakat multikultural (Armawi, 2019). Namun, observasi awal
menunjukkan bahwa masih terdapat hambatan: dukungan masyarakat terhadap program desa ini
belum maksimal, ketergantungan pada kebijakan pemerintah masih tinggi, dan interaksi sosial
antarpemeluk agama setempat belum sepenuhnya harmonis. Kondisi tersebut menjadi latar
belakang penting bagi penelitian ini.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan mengidentifikasi pola perilaku
masyarakat serta peran aktor lokal dalam mewujudkan praktik toleransi di Desa Wonorejo,
mengungkap kendala dan solusi yang ditemui dalam penerapannya, serta menganalisis implikasi
praktik toleransi tersebut terhadap ketahanan ideologi Pancasila di masyarakat. Dengan demikian,
diharapkan penelitian ini memberikan kpntribusi nyata dalam memperkuat nilai-nilai toleransi serta
menjaga keutuhan bangsa melalui revitalisasi nilai-nilai Pancasila. (Armawi, 2019).

13459



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk memahami secara
mendalam praktik toleransi beragama, pola perilaku masyarakat, serta peran aktor lokal dalam
kehidupan masyarakat multikultural. Penelitian dilakukan di Desa Wonorejo, Kecamatan
Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, Jawa Timur, yang ditetapkan sebagai Desa Pancasila. Data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi langsung, dan dokumtasi dengan informan
kunci yang terdiri atas aparat desa dan tokoh masyarakat lintas agama. Analisis data dilakukan
menggunakan model analisis interaktuf yang meliputi pengumpulan data, kondensasi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles, Hubrman, & Saldana, 2014), serta diuji
keabsahannya melalui triangulasi sumber dan teknik.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Toleransi

Secara komseptual, istilah toleransi bukanlah sesuatu yang berdiri sendiri. la berkaitan
dengan berbagai konsep lain, seperti intoleransi, ekspansi, mayoritas-minoritas, dialog lintas agama,
serta pluralisme agama yang semuanya merupakan nagian integral yang ada dalam dinamika social
umat lintas agama. Secara bahasa, term toleransi berasal dari Bahasa latin, “tolerance” yang
memiliki makna membiarkan pihak lain yang memiliki pandangan atau sikap lain tanpa dihalang-
halangi.

Toleransi sebenarnya tidak bermakna bahwa seseorang harus melepaskan keyakinan
agamanya demi bisa bergaul dan berinteraksi dengan umat agama lain yang berbeda. Toleransi
berarti mengizinkan perbedaan itu tetap ada dan tidak memaksa yang berbeda menjadi
sama.Toleransi semacam ini akan menjadi pembuka jalan bagi terwujudnya kebebasan dalam
beragama. Namun demikian, setiap pemeluk agama akan mengekspresikan kebebasannya secara
bertanggung jawab. Toleransi sama sekali tidak dapat dimaknai sebagai sebuah sikap yang pasif
yang menerima apa adanya.

Oleh sebab itu, toleransi tidak membenarkan seseorang untuk merelatifkan keyakinan-
keyakinannya, apalagi sampai terjebak pada relativisme. Dalam konteks ini, toleransi memberi
ruang kepada seseorang untuk belajar tentang kepercayaan-kepercayaan lain, mendengarkannya
dengan terbuka, tanpa harus memelukk kepercayaan itu. Dengan demikian, dalam hubungannya
dengan agama dan kepercayaan, yang kemudian secara teknis disebut dengan istilah toleransi
beragama, berarti suatu sikap menghargai, membiarkan, membolehkan kepercayaan seseorang.
Dalam perspektif sosiologi, pengertian toleransi sering dimaknai sebagai bentuk akomodasi tanpa
direncanakan, karena adanya watak perorangan atau kelompok-ke;ompok manusia, untuk sedapat
mungking menghindarkan diri dari suatu perselisihan.

Secara umum, toleransi terbagi menjadi dua kategori: toleransi pasif dan toleransi aktif.
Toleransi pasif yaitu sikap membiarkan pemeluk agama lain mengekspresikan keyakinannya tanpa
hambatan. Sementara itu, toleransi aktif adalah sikap saling membantu antarumat beragama dalam
melaksanakan ajaran agama masing-masing. (Antoni, 2002)

Toleransi yang diharapkan adalah toleransi positif, yaitu keterbukaan dan kejujuran dalam
mengekspresikan identitas keagamaan tanpa menutupi keberbedaan. Berbeda dengan toleransi

13460



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

negatif yang semu dan hanya menjaga harmoni di permukaan, toleransi positif memungkinkan tiap
pemeluk agama tetap otentik dalam keyakinannya. Inilah bentuk toleransi yang menjadi fondasi
kehidupan beragama yang damai dalam masyarakat multikultural.

Secara makna, toleransi adalah manifestasi hidup berdampingan secara damai dan saling
menghargai di antara keragaman yang ada. Dalam konteks Indonesia, pelaksanaan toleransi
beragama mengalami dinamika, pasang surut, naik turun, yang seringkali diwarnai oleh pemahaman
distingtif yang bertumpu pada relasi merekal dan kita, mayoritasl dan minoritas. Dalam kategori
yang nyaris sama, menyebut dua jenis toleransi, yakni toleransi formal dan toleransi material. Lebih
jauh, mengatakan, Toleransi formal berarti membiarkan saja pandangan-pandangan dan praktik
praktik politik atau agama yang tidak sesuai dengan pandangan kita sejauh itu tidak mengganggu.
(Yewangoe, 2009)

Konsep Toleransi

Jika dibuat ibarat, demokrasi dan toleransi adalah seperti dua sisi berbeda dari keping uang
yang sama. Satu sama lain saling melengkapi dan menggenapkan. Jika salah satu dari keduanya
tiada, maka lenyap pula kekuatan yang satunya. Demokrasi tanpa toleransi akan memunculkan
situasi yang barbar dan otoritarianistik, sedangkan toleransi tanpa demokrasi akan melahirkan
toleransi semu yang rentan memunculkan konflik-konflik. Dalam hal demikian, dibutuhkan
barometer atau tolok ukur untuk melihat sampai mana toleransi dan intoleransi dipraktikkan dalam
kehidupan sebuah Negara. Untuk melihat toleransi, menurut Misrawi, (Misrawi) ada sejumlah level
toleransi dari yang paling bawah sampai tingkatan toleransi yang paling tinggi.

1. hidup berdampingan secara damai dan saling menghormati satu sama lain (coexistence). Ini
adalah level toleransi yang paling bawah, di mana masing-masing pihak dapat hidup secara
damai meskipun di antara mereka tidak saling mengenal.

2. hadirnya kesadaran dan keterbukaan untuk melihat pemeluk agama berbeda sebagai sesama
warga negara dan makhluk Tuhan yang mempunyai kesempatan sama di depan hukum
(awarness).Keterbukaan dan kesadaran semacam ini merupakan konsekuensi logis dari
tumbuhnya kesadaran perihal pentingnya toleransi Level ini dipandang lebih baik dari
koeksistensi, karena telah menumbuhkan keterbukaan terhadap kelompok lain yang berbeda.

3. pengenalan terhadap pemeluk agama yang berbeda sambil melakukan dialog konstruktif
(mutual learning). Pada praktiknya, pengenalan dapat dipandang sebagai fase amat penting
dalam mewujudkan toleransi, hal itu tidak lain karena toleransi pada tahap awalnya dimulai
dengan pengenalan yang bersifat holistik terhadap pihak atau kelompok yang berbeda.

4. pemahaman atas kelompok lain (understanding). Langkah ini juga merupakan salah satu
tahapan dalam toleransi, karena tidak mungkin kehidupan yang damai dan toleran terbangun
tanpa pemahaman terhadap kelompok lain. Institusi pendidikan dan lembaga-lembaga berbasis
masyarakat memiliki tanggung jawab dan peran yang besar untuk membangun kesepahaman,
sehingga tercipta kesepahaman di antara berbagai kelompok.

5. penghormatan dan pengakuan terhadap kelompok lain (respect). Terkait toleransi, apresiasi dan
penghormatan terhadap grup atau kelompok lain yang berbeda dipandang sebagai barometer
untuk melihat sejauh mana setiap warga bisa memahami pentingnya kehidupan bersama yang
damai, toleran dan saling menghormati.

13461



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

6. penghargaan pada persamaan dan perbedaan, serta merayakan kemajemukan (value and

celebration). Dalam masyarakat yang plural seperti halnya di Indonesia, perbedaan merupakan
sebuah keniscayaan yang tidak terhindarkan. Hanya saja, di antara berbagai kelompok yang
berbeda tersebut menyimpan persamaan yang dijadikan sebagai kekuatan untuk membangun
kehidupan bersama yang lebih baik dan terhormat. Secara demikian, toleransi mengandaikan
adanya penghargaan terhadap perbedaan dan persamaan.

Untuk melihat realitas intoleransi dalam sebuah masyarakat, juga menggunakan enam

barometer.

1. penolakan atas status dan akses yang sama terhadap kelompok lain yang berbeda.

2. pandangan dan sikap yang menganggap kelompok lain lebih rendah dari diri atau kelompoknya

(de-humanization). Secara demikian, dapat dikatakan bahwa dehumanisasi pada dasarnya
merupakan sebuah bentuk intoleransi beragama yang sangat serius, karena salah satu nilai
terpenting dalam toleransi yakni kesetaraan menjadi terabaikan.

. pengabaian hak-hak sipil, politik, dan ekonomi (opression). Pemerintahan atau rezim yang
represif atau otoritarianistik cenderung melakukan tindakan yang mengabaikan atau bahkan
mencederai hak-hak sipil.

. pengabaian hak-hak sipil, politik, dan ekonomi (opression). Pemerintahan atau rezim yang
represif atau otoritarianistik cenderung melakukan tindakan yang mengabaikan atau bahkan
mencederai hak-hak sipil.

. pengorganisasian pembunuhan massal (mass violence). Dapat dikatakan bahwa salah satu
bentuk pembunuhan masal yang popular untuk konteks zaman sekarang adalah munculnya
fenomena terorisme.

. pembasmian atas dasar identitas (genocide). Apa yang dilakukan oleh rezim Nazi terhadap
kalangan Yahudi di Jerman merupakan salah satu bentuk pembasmian terhadap identitas
tertentu. Pada negara-negara berkembang, seperti Indonesia, biasanya netralitas negara
bukanlah sesuatu yang taken for granted. Ia harus senantiasa diupayakan terus-menerus. Pada
titik itulah dibutuhkan civil religion atau agama sipil. Civil religion merupakan sekumpulan
nilai dan norma yang dihasilkan dari agama-agama yang ada untuk menjamin suatu kehidupan
bersama yang lestari dalam suasana masyarakat yang plural, semacam kontak sosial dalam
kehidupan bermasyarakat dan kehidupan bernegara atau politik dengan agama berperan
sebagai kekuatan perekat bagi pertanggungjawaban hati nurani masyarakat. Karena itu, setiap
agama yang ada dalam sebuah negara dapat memenuhi fungsi yang sama.

Pembasmian atas dasar identitas (genocide). Apa yang dilakukan oleh rezim Nazi terhadap

kalangan Yahudi di Jerman merupakan salah satu bentuk pembasmian terhadap identitas tertentu.

Pada negara-negara berkembang, seperti Indonesia, biasanya netralitas negara bukanlah sesuatu
yang taken for granted. Ia harus senantiasa diupayakan terus-menerus. Pada titik itulah dibutuhkan

civil religion atau agama sipil. Civil religion merupakan sekumpulan nilai dan norma yang
dihasilkan dari agama-agama yang ada untuk menjamin suatu kehidupan [dalah[] yang [Tdalah[]
dalam suasana [dalah[Tkat yang plural, ssmacam kontak [dalah dalam kehidupan bermasyarakat
dan kehidupan bernegara atau politik dengan agama berperan sebagai kekuatan perekat bagi

13462



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

pertanggungjawaban hati [/dalah [Jdalah[kat. Karena itu, setiap agama yang ada dalam sebuah
negara dapat memenuhi fungsi yang sama. (Nuryadi, 2020)

Masyarakat secara sosiologis merupakan komponen penting terbentuknya desa. Pola
perilaku [dalah(kat umumnya menjadi cerminan keberlangsungan kehidupan suatu Desa. Praktik
toleransi yang berlangsung di Desa Wonorejo, Kecamatnan Banyuputih, Kabupaten Bondowoso,
Provinsi Jawa Timur merupakan role model atas keberagaman agama []dalahl kat di Indonesia.
Desa tersebut memiliki keberagaman etnis dan juga agama, namun keberagaman tersebut tidak
menghalangi untuk bekerja sama atau gotong royong dan saling tolong menolong antar [Idalah,
meskipun memiliki perbedaan agama dan etnis. Hal tersebut dapat dibuktikan dengan mendirikan,
menjga dan melestarikan desa wisata kebangsaan yag secara resmi diresmikan pada tahun 2015.

Selain itu, tidak pernah terjadi konflik antar agama atau antar perbedaan di desa tersebut.
Kepala desa Wonorejo juga menyatakan bahwa Desa Wisata Kebangsaan didirikan atas dasar
kerukunan antar umat beragama, saling bergotong royong dan saling tolong menolong, sehingga
tidak pernah terjadi konflik antar perbedaan di desa. Saling menghormati antar pemeluk agama atau
mengedepankan toleransi menajdi kunci utama terjalinnnya keharmonisan di desa tersebut. Tidak
dipungkiri bilamana desa tersebut menjadi pusat percontohan kerukunan antar umat beragama di
Jawa Timur. Fenomena tersebut sejalan terkait konsep toleransi yang diungkapkan oleh Fitriani, di
mana kunci utama di dalam [dalah(kat yang majemuk [dalah mengedepankan sikap toleransi.
(Fitriani, 2020)

Berdasarkan hasil wawancara dengan kepala desa menunjukkan bahwa pola perilaku
syarakat yang toleran tercermin dalam beberapa hal yakni:

1. Menjauhkan topik agama dalam komunikasi sehari-hari.

Gotong royong dalam membangun tempat ibadah

2
3. Penggunaan atribut agama saat hajatan atau kegiatan keagamaan lain.
4. Kerukunan dalam lingkup keluarga yang berbeda agama, dan

5

Sikap menghargai atas berlang sungnya hari besar maupun acara kebudayaan antar agama.

Salah satu pola masyarakat yang gotong royong tercermin di masa pandemi dengan
melakukan pembersihan tempat ibadah dari masing-masing agama (masjid, pura, dan gereja) tanpa
memunculkan egoisme dalam beragama. Kehidupan toleransi yang mencolok di Desa Wonorejo,
Kecamatnan Banyuputih, Kabupaten Bondowoso, Provinsi Jawa Timur ialah berdirinya tempat
ibadah agama Islam, Kristen, dan Hindu yang berjarak dekat + 200 meter. Pandemi Covid-19
memperkuat masyarakat Desa Sukoreno untuk saling bergotong royong membuat lingkungan
mereka tetap aman, salah satunya melakukan penyemprotan desinfektan yang dilakukan
antarmasyarakat tanpa membedakan agama. Kehidupan masyarakat selama masa pandemi Covid-
19 mengalami banyak perubahan yang tak terelakkan. Dalam kehidupan sosial, pola masyarakat
yang toleran tentu menjadi harapan atas keberlangsungan umat beragama. Sikap gotong royong,
saling menghargai, tolong menolong, rukun, hingga ritual kepercayaan dapat dimaknai sebagai
bentuk pewarisan nilai-nilai tradisi di masyarakat yang secara sadar turun temurun dipertahankan
dari generasi ke generasi berikutnya. Agar pola masyarakat ini tetap bertahan, pengarus utamaan
perilaku harus didasarkan pada nilai-nilai transendental yang berasal dari adat istiadat, agama, serta
nilai-nilai lokal. (Hindaryatiningsih, 2016)

13463



{ ple ] : KIAWSE ] Ard *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Pola perilaku masyarakat di Desa Pancasila selalu menekankan keharmonisan kehidupan
bersama, meskipun memiliki perbedaan latar belakang. Selain itu, kerja sama antara pemerintah
desa dengan masyarakat terjalin dengan baik dalam membangun keharmonisan antar sesama,
meskipun memiliki perbedaan latar belakang. Hal tersebut harus dijaga dan dirawat dengan baik
dan maksimal serta menjadi pusat percontohan bagi desa atau daerah lainnya. Konstruksi Desa
Pancasila tidak luput dari keterlibatan para aktor lokal, antara lain pejabat pemerintahan setempat,
pemangku agama, maupun masyarakat yang terkait. Terlebih dengan mengusung konsep desa
wisata Pancasila, beberapa wilayah ini menampilkan karakteristik yang khas atas predikat tersebut.
Perlu diketahui tujuan dibentuknya desa wisata mengarah pada dua hal, yaitu membangun
perekonomian negara, sekaligus menjalankan fungsi edukasi dan meningkatkan ketahanan sosial
budaya. (Prameswari, 2018)

Perkembangan konsep desa tangguh sebagai respon atas percepatan pembangunan desa di
masa pandemi berupaya mempertahankan keberlangsungan produktivitas suatu desa. Konsep desa
tangguh terdiri dari beberapa kategori, yaitu desa kreatif, desa peduli, desa hijau, desa pintar, dan
desa sehat. Konsep desa tangguh tidak hanya terbatas pada aktivitas penanganan dan pencegahan,
namun inovasi dan produktivitas tetap dibutuhkan di masa pandemi Covid-19. (satria, 2020)
Merespon kebijakan ini, sekaligus mengidentifikasi terwujudnya Desa Pancasila, keterlibatan
masyarakat lokal ialah aspek penting sebab sumber daya dan karakter tradisi maupun budaya ialah
unsur penggerak terbentuknya desa tersebut. (Dewi, 2013)

Kehidupan toleransi antar pemeluk agama merupakan karakteristik utama atas terwujudnya
Desa Pancasila di masing-masing wilayah. Strategi memelihara kerukunan antar umat beragama di
Desa Pancasila penting dilakukan melalui pengkodisian tertentu. Proses habituasi dimaknai sebagai
proses pengkodisian masyarakat, pembiasaan dan sosialisasi yang dilakukan secara berkelanjutan,
sehingga menjaga pola harmonisasi antar umat beragama. Habituasi menginternalisasi nilai nilai
yang diciptakan oleh praktik maupun tindakan, sekaligus merupakan hasil dari praktik atau tindakan
yang diciptakan oleh kehidupan sosial. (Nurhakki, 2021)

Habituasi ini tampak dari prinsip ‘Bedo raginyo, sing penting rukun’ yang berarti walaupun
berbeda, namun tetap rukun dalam konsep kerukunan masyarakat di Desa Balun, Kabupaten
Lamongan menggambarkan pewarisan nilai toleransi yang hingga saat ini masih dipertahankan oleh
masyarakat setempat. Gagasan lokal ini sejalan dengan konsep Bhinneka Tunggal Ika yang berarti
berbeda-beda tetapi tetap satu. (Alfariz, 2021) Selanjutnya, terintegrasinya pendidikan toleransi di
berbagai jenjang sekolah. Sebagaimana di tiga wilayah Desa Pancasila, penanaman nilai-nilai
toleransi seperti sikap saling menghormati, tolong menolong, hidup rukun dan berdampingan antar
umat beragama menjadi bagian dari berlangsungnya pembelajaran. Hal ini dimulai dari jenjang TK
hingga SMA sederajat. Pemerintah desa sebagai aktor lokal memiliki berperan penting dalam
mewujudkan kehidupan toleransi di Desa Pancasila. Terlebih di masa pandemi, pemerintah desa
bertanggungjawab atas terpeliharanya kerukunan antar umat beragama. Termasuk menjalin
koordinasi dengan masyarakat lintas agama untuk mengantisipasi lonjakan penyebaran Covid-19
melalui upaya upaya kesehatan, seperti penjagaan posko Covid-19, penyemprotan desinfektan,
pembersihan lingkungan tempat ibadah, hingga berlangsungnya upacara keagamaan. Selanjutnya
pemuka agama merupakan figur yang dipercaya oleh pemeluk agama bertanggung jawab pada
internalisasi nilai nilai universal dan humanis ke dalam hati dan nurani, sehingga toleransi tidak
hanya dimaknai sebagai suatu hal yang semu. Agama menjadi sumber pedoman, etika kehidupan

13464



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

yang menggerakkan masyarakat untuk berperilaku jujur, adil, bijaksana, serta menjauhkan diri dari
berbagai perilaku merusak harmonisasi antar umat beragama. (Zainuri, 2020)

Pemerintah desa di sini selalu mengadakan kegitan musyawarah (rembuk desa) untuk
meminimalisis timbulnya suatu konflik dan berusaha untuk mangakomodir masyarakat untuk saling
membantu meskipun memiliki perbedaan latar belakang khususnya agama. Pemerintah desa selalu
mengajak kerja sama kepada masyarakat untuk selalu saling tolong menolong atau gotong royong
demi mewujudkan Desa Pancasaila yang aman dan tangguh serta menekankan praktik kehidupan
yang penuh dengan toleransi. (Calvina, 2015)

Kendala yang Dihadapi dalam Praktik Kehidupan Toleransi Kehidupan toleransi pada
umumnya mampu membawa masyarakat dalam situasi yang kondusif. Namun dalam praktiknya,
untuk mencapai situasi tersebut tentu tidak luput dari berbagai permasalahan yang menjadi kendala
mewujudkan masyarakat cinta damai. Berdasarkan penelitian yang dilakukan di tiga wilayah Desa
Pancasila Jawa Timur ditemukan beberapa kendala dalam praktik bertoleransi, antara lain:

1. Munculnya sikap sinisme dalam beribadah.
2. Adanya konflik keluarga terkait perbedaan agama, dan
3. Terbatasnya upacara perayaan keagamaan.

Sikap sinisme dimungkinkan muncul pada kondisi masyarakat yang memiliki keragaman
tertentu, dalam kasus ini berkaitan dengan agama. Penelitian ini menunjukkan bahwa wujud sinisme
umumnya dialami oleh masyarakat pendatang yang belum beradaptasi dengan kehidupan agama
lain. Pada studi ini ditemukan beberapa masyarakat dari agama Islam belum terbiasa dengan
material ibadah agama Hindu, salah satunya kemenyan. Kemenyan yang memiliki karakteristik
dengan bau yang sangat wangi dan menyengat membuat beberapa masyarakat agama Islam merasa
tidak nyaman, terlebih ketika mereka sedang melakukan ibadah di masjid. Selain tidak nyaman, bau
kemenyan pun dinilai membuat salat Masyarakat agama Islam terganggu, sehingga mereka tidak
dapat berkonsentrasi (khusyu’). Studi lapangan di Desa Wonorejo, Kecamatnan Banyuputih,
Kabupaten Bondowoso, Provinsi Jawa Timur ditemukan bahwa perbedaan agama dalam keluarga
satu rumah dapat menjadi penyebab konflik keluarga. Hal ini dialami oleh keluarga Bapak Sukir
dan Ibu Muntani. Keputusan pindah agama karena menikah dari salah seorang anggota keluarga
membuat Bapak Sukir dan Ibu Muntani tidak setuju. Perbedaan pandangan mengenai agama inilah
menjadi pemicu adanya konflik keluarga.

Di masa pandemi Covid-19, beberapa upacara keagamaan di Desa Pancasila seperti
perayaan agung Nyepi, Pawai Ogoh-Ogoh, maupun perayaan Paskah yang biasanya melibatkan
masyarakat lintas agama harus terhenti. (Kafid, 2015) Upacara keagamaan tersebut berlangsung
secara tertutup dan terbatas diikuti oleh umat agama terkait. Pemerintah setempat mengakomodir
keberlangsungan upacara agama tersebut dengan memberikan kebijakan untuk mengikuti protokol
kesehatan secara ketat. Sebagaimana kendala tersebut, sikap sinisme antar umat beragama maupun
perbedaan agama dalam satu rumah berpotensi terhadap keberlangsungan kehidupan toleransi.
Berawal dari sinisme dapat mendatangkan sikap intoleransi. Pernyataan ini sesuai dengan
pandangan Kafid yang menjelaskan bahwa pada level tertentu sinisme dapat mendatangkan
perpecahan umat. (Kafid, 2015)

13465



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Berdasarkan pandangan sosiologis, penelitian Yuliana (2014) berjudul “Pernikahan Orang
Tionghoa dan Suku Mandar” menunjukkan fenomena perkawinan beda agama seperti halnya
dialami oleh keluarga Bapak Sukir merupakan bentuk persilangan budaya (cross culture). Apabila
diidentifikasi perkawinan ini merupakan bentuk perkawinan eksogami yang terjadi karena adanya
keterbukaan dan cara berpikir yang luwes untuk menerima pasangan yang berbeda agama.
Walaupun dalam praktiknya upaya perkawinan beda agama seringkali menimbulkan permasalahan,
salah satunya kurang penerimaan dari keluarga. (Yusuf, 2015) Permasalahan lain yang sering
muncul diantaranya ialah:

1. Munculnya ketegangan antar umat beragama tentang bagaimana menangani masalah
anggotanya yang menikah, sehingga mengganggu bentuk bentuk kerja sama ekumenis.

2. Pasangan beda agama menghadapi penilaian tradisi dari agama masing-masing, dan

3. Pasangan yang menikah bertanggung jawab menavigasi tradisi mereka, meskipun tidak
sepenuhnya berjalan mulus. (Mehta, 2020)

Padahal dorongan pernikahan beda agama menunjukkan potret toleransi dan penerimaan
antar pemeluk beragama, sehingga memungkinkan interaksi dengan latar belakang individu yang
berbeda (Duvall & Miller, 1985). Hal ini dikuatkan dengan pendapat Saputra (2018), di mana
megidentifikasi hambatan-hambatan dalam menciptakan kerukunan antar umat beragama menjadi
4 yaitu: (Miles)

1. Keinginan mendirikan tempat ibadah tanpa memperhatikan jumlah penduduk agama setempat,
sehingga menyinggung perasaan umat beragama yang mayoritas di daerah itu,

2. Menggunakan mayoritas sebagai sarana penyelesaian sehingga menimbulkan masalah.
3. Perkawinan beda agama, dan

4. Makin bergesernya pola hidup berdasarkan kekeluargaan atau gotong royong ke arah
kehidupan individualistis. Kendala tersebut harus segera diantisipasi agar tidak menjadi bom
waktu, sehingga keharmonisan kehidupan di desa Pancasila dapat terjaga dan terawat dengan
baik, sehingga menajdi pusat percontohan kehidupan yang toleransi danharmonis di Indonesia.

KESIMPULAN

Indonesia sebagai negara multikultural memiliki keberagaman suku, agama, ras, dan budaya
yang menjadi anugerah sekaligus tantangan dalam menjaga kerukukanan antarumat beragama.
Dalam kontes inis, paradigma Aswaja sebagai konsep keberagaman moderat berperan penting
dalam membangun toleransi inklusif, dialogis, dan humanis. Temuan lapangan di Desa Pancasila
menunjukkan bahwa masyarakat mampu menjaga keharmonisan ditengan perbedaan keyakinan
melalui praktik gotong royong, saling membantu, menghargai perayaan keagamaan, serta saling
menghormati, termasuk dalam keluarga beda agama.

Praktik toleransi tersebut didukung oleh peran pemerintah desa, tokoh agama, dan lembaga
pendidikan yang secara konsisten menanamkan nilai-nilai toleransi dalam khidupan sehari-hari.
Toleransi yang berkembang bersifat aktif dan positif, tidak sekadar membiarkan perbedaan, tetapi
juga mendukung pelaksanaan keyakinan masing-masing agama. Meskipun masih menghadapi
kendala seperti sinisme, konflik keluarga, dan pembatasan perayaan keagamaan, penerapan nilai-

13466



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

nilai Pancasila terbukti memperkuat integrasi sosial dan ketahanan ideologi bangsa. Olehkarena itu,
praktik toleransi beragama di masyarakat muktikultural perlu terus dijaga, diwariskan kepada
generasi berikutnya, dan jadikan model bagi daerah lain demi terwujudnya persatuan dan
perdamaian nasional.

DAFTAR PUSTAKA

Andreas Yewangoe, —Regulasi Toleransi Dan Pluralisme Agama Di Indonesial Dalam Taher, Elza
Peldi (Ed.). Merayakan Kebebasan Beragama: Bunga Rampai 70 Tahun Djohan Effendi.
(Jakarta: Kompas dan ICRP, 2009), hlm. 78.

Calvina, C., & Yusuf, E. A., 2015, “Konflik Pemilihan Agama Pada Remaja Dari Perkawinan Beda
Agama”, Predicara, Vol 2 No.1, hh. 160497.

Kafid, N., 2015, “Agama di Tengah Konflik Sosial: Tinjauan Sosiologis atas Potensi Konflik
Keberagaman Agama di Masyarakat”. Al-A’raf: Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, Vol.
12 No.1, hlm. 1-13.

Mehta, S. K., 2020, “Christmas in the Room: Gender, Conflict, and Compromise in Multi- Religious
Domestic Space”. Religions, Vol. 11 No. 6, him. 281.

Miles, Huberman & Saldana, J., 2014, Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd ed.),
Jakarta: SAGE Publications.

Nuryadi, M. H., Zamroni, & Suharno, 2020, “The pattern of the teaching of multiculturalism- based
civics education: A case study at higher education institutions”. European Journal of
Educational Research, Vol. 9 No. 2, hlm. 799-807.

Wajihuddin, W., 2021, “Analisis Ketahanan Ideologi Pancasila Generasi Milenial Di Sman Wilayah
Kota Kabupaten Jember”. Jurnal Kewarganegaraan, Vol. 5 No.2, hlm. 782—793.

Widianto, E., 2019, Toleransi untuk Salat Idul Adha, Gereja Malang Tiadakan Misa Pagi.

Widiatmaka, P., 2021, “Pendidikan Kewarganegaraan Sebagai Ujung Tombak Pembangunan
Karakter Pancasila di Perguruan Tinggi”. Pancasila: Jurnal Keindonesiaan, Vol.1 No.2, him.
176-185.

Widiatmaka, P., Purwoko, A. A., & Shofa, A. M. A., 2022, “Rumah Radakng dan Penanaman Nilai
Toleransi di Masyarakat Adat Dayak”. Dialog, Vol. 45 No.1, hlm. 57-68.

Widiyowati, E., Kriyantono, R., & Prasetyo, B. D., 2018, “Dialog dan Mediasi: Perspektif
Komunikasi Konflik Dalam Strategi Manajemen Konflik”, Channel, Vol.6 No.1, hlm. 33—46.

Zainuri, A., 2020, Narasi Perdamaian Membangun Keharmonisan Antar Pemeluk Agama di
Indonesia, Batu: CV Prabu Dua Satu.

13467



