an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

KONSEP KERASULAN DALAM AL-QUR'AN PERSPEKTIF ILMU
KOMUNIKASI STUDI TAFSIR AL MISBAH

THE CONCEPT OF APOSTOLATE IN THE QUR'AN FROM THE
PERSPECTIVE OF COMMUNICATION SCIENCE, STUDY OF THE
TAFSIRI OF AL-MISBAH

Febi Yushari', Muhammad Syahrial Razali Ibrahim?
Pascasarjana UIN Sultanah Nahrasiyah, Lhokseumawe
Email: febiysr0894@gmail.com

Article Info Abstract

Article history :

Received - 05-01-2026 This study analyzes the concept of apostleship in the Qur'an from the

Revised : 06-01-2026 perspective of communication science by referring to the Tafsir Al-Mishbah by
Accepted : 08-01-2026 M. Quraish Shihab. The purpose of the study is to examine how the function,
Pulished : 10-01-2026 strategy, and ethics of prophetic communication can be understood as a model

of transcendental communication that is relevant to contemporary da'wah
practices, especially in the context of modern media and society. The method
used is library research with a qualitative-descriptive approach; data comes
from tafsir literature (especially Al-Mishbah) and relevant communication
studies, then analyzed thematically. The main findings indicate that the
apostleship manifests as a communication model that combines normative and
practical dimensions: (1) the Apostle acts as a mediator of the Divine message
(mubashshir, nadzir, role model); (2) communication strategies include
tabsyir-indzar (balance of motivation and warning); hiwar (dialogical,
empathetic, argumentative); and amtsal (parables to facilitate understanding);
and (3) an emphasis on hikmah and mau ‘izhah hasanah as ethical principles
that can be adapted in digital da'wah. The implications of this study confirm
that prophetic values can serve as a normative and practical foundation for
modern da'wah strategies, encouraging humanistic, dialogical, and contextual
practices and opening up space for the integration of contemporary
communication theory in the study of interpretation and the practice of
religious broadcasting.

Keywords: Concept of Apostleship, Al-Qur'an, Study of Al-Misbah
Interpretation

Abstrak

Penelitian ini menganalisis konsep kerasulan dalam Al-Qur’an dari perspektif ilmu komunikasi dengan
merujuk pada Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Tujuan kajian adalah menelaah bagaimana
fungsi, strategi, dan etika komunikasi kenabian dapat dipahami sebagai model komunikasi transendental
yang relevan untuk praktik dakwah kontemporer, khususnya dalam konteks media dan masyarakat modern.
Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif; data berasal dari literatur tafsir (khususnya Al-Mishbah) dan kajian komunikasi yang relevan,
kemudian dianalisis secara tematik. Temuan utama menunjukkan bahwa kerasulan berwujud sebagai model
komunikasi yang menggabungkan dimensi normatif dan praktis: (1) Rasul berperan sebagai mediator pesan
[lahi (mubashshir, nadzir, teladan), (2) strategi komunikasi meliputi tabsyir—indzar (keseimbangan motivasi
dan peringatan), hiwar (dialogis, empatik, argumentatif), dan amtsal (perumpamaan untuk memudahkan
pemahaman), serta (3) penekanan pada hikmah dan mau‘izhah hasanah sebagai prinsip etis yang dapat
diadaptasi dalam dakwah digital. Implikasi kajian ini menegaskan bahwa nilai-nilai kenabian dapat dijadikan
landasan normatif dan praktis bagi strategi dakwah modern mendorong praktik yang humanis, dialogis, dan

13760


mailto:febiysr0894@gmail.com

) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

kontekstual serta membuka ruang bagi integrasi teori komunikasi kontemporer dalam studi tafsir dan praktik
penyiaran agama.

Kata Kunci: Konsep Kerasulan, Al-Qur'an, Studi Tafsir Al Misbah

PENDAHULUAN

Kerasulan (risalah) merupakan suatu tema sentral Al-Qur’an. Para Nabi diposisikan tidak
hanya sekadar sebagai figur religius, tetapi juga sebagai pembawa pesan (mursilin) dan agen
transformasi sosial (Setiawan 2025). Dengan melihat kerasulan dari perspektif ilmu komunikasi,
dapat dipahami bagaimana wahyu disampaikan bagaimana pesan diproduksi, disebarluaskan, dan
diinternalisasi oleh komunitas. Kajian ini hendak mengungkap bahwa ilmu komunikasi
sesungguhnya memiliki landasan keilmuan yang kuat, karena ia juga bersumber dari Al-Qur'an.
Melalui Al Qur'an, diketahui bahwa sesungguhnya manusia diajak untuk berkomunikasi.

Jika dilihat dari perspektif ilmu komunikasi, kenabian dapat dipahami sebagai bentuk
komunikasi transendental yang melibatkan hubungan antara Allah (sebagai komunikator utama),
Rasul (sebagai perantara pesan), dan manusia (sebagai penerima pesan), (Rustandi 2022) Oleh
karena itu, menganalisis konsep kenabian melalui perspektif komunikasi dalam Tafsir Al-Mishbah
penting untuk memahami bagaimana proses penyampaian pesan Ilahi dapat ditafsirkan sebagai
model komunikasi yang relevan dengan konteks dakwah dan media modern saat ini.

Penelitian terdahulu mengenai konsep kerasulan dalam Al-Qur'an perspektif ilmu
komunikasi sudah banyak dilakukan oleh para intelektual. Kerasulan (nubuwwah/risalah) dalam
Al-Qur’an bukan sekadar kategori teologis, melainkan juga suatu bentuk komunikasi lintas-
dimensi. Pemahaman tentang fungsi dan strategi komunikasi kerasulan ini ditelaah secara
sistematis, sebagaimana M. Quraish Shihab dalam tafsirnya menjelaskan dimensi komunikatif
dalam uraian-uraian tentang tugas rasul sebagai pembawa kabar gembira (bashir), pemberi
peringatan (nadhir), serta sebagai teladan yang mendidik.(Shihab 2002a). Siti Nur Aisyah(Aisyah
2020) menjelaskan dalam tulisannya bahwa M. Quraish Shihab menafsirkan kerasulan Nabi
Muhammad Saw. sebagai model komunikasi profetik, yaitu komunikasi yang berlandaskan nilai-
nilai kenabian (sidq, amanah, tabligh, dan fatanah).

Kebutuhan menelaah konsep kerasulan melalui perspektif ilmu komunikasi muncul karena
tradisi tafsir klasik cenderung menekankan aspek teologis dan tekstual saja, sementara praktik
dakwah kontemporer menuntut pemahaman tentang teknik persuasi, adaptasi budaya, serta strategi
penyampaian pesan yang efektif.(U Kaltsum 2024) dan (Mukoyimah 2019) Sejalan dengan tulisan
M. H. Aji yang mendukung klaim bahwa penelitian-penelitian terbaru mengenai metodologi tafsir
tematik dan komunikasi keagamaan menunjukkan celah metodologis, Dimana masih sedikit
penelitian yang secara sistematis menggabungkan teori-teori komunikasi modern seperti model
persuasif, komunikasi dialogis, atau komunikasi lintas budaya dengan analisis ayat-ayat kerasulan
guna menghasilkan tafsir yang aplikatif bagi konteks dakwah kontemporer.(Aji, Mujib Hendri and
Hilmi 2021)

Kajian ini menelaah bagaimana prinsip-prinsip kerasulan dapat dijadikan landasan normatif
dan praktis dalam praktik dakwah kontemporer, terutama pada ranah digital yang menuntut etika
komunikasi dan strategi persuasif yang sensitif terhadap konteks budaya, dalam tafsir Al-Mishbah,
Quraish Shihab menekankan dimensi hikmah dan mau ‘izhah hasanah sebagai metode penyampaian

13761



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

pesan yang menyentuh aspek emosional dan rasional audiens sehingga relevan di era media baru.
Bukti empiris mengenai hal ini dijelaskan oleh M. Mahsya Nawaffan bahwa literatur komunikasi
profetik dan kajian dakwah digital menunjukkan bahwa nilai-nilai komunikatif kenabian dapat dan
perlu diadaptasi menjadi strategi dakwah.(Nawaffani 2023) Diantaranya ialah dengan
menggunakan strategi dakwah yang humanis, dialogis, dan etis. misalnya melalui penerapan etika
penyampaian, naratif yang menggugah (storytelling), dan penyesuaian pesan terhadap kultur
audiens guna meningkatkan efektivitas dan kredibilitas dakwah online.(Muhlis 2022)

Kajian ini menempatkan konsep kerasulan bukan hanya sebagai kategori teologis, tetapi
juga sebagai kerangka normatif dan komunikatif yang memberikan pedoman praktis bagi para
praktisi dakwah dalam menjaga integritas pesan dan membangun hubungan komunikatif dengan
audiens di tengah tantangan disinformasi. Berdasarkan penafsiran Al-Qur’an melalui Tafsir Al-
Mishbah, konsep kenabian dipahami tidak semata sebagai penyampaian wahyu, melainkan sebagai
model komunikasi etis, empatik, dan persuasif yang dijalankan oleh Nabi Muhammad. Dengan
demikian, nilai-nilai kenabian dapat diinterpretasikan sebagai model komunikasi transendental
yang relevan bagi pengembangan dakwah dan interaksi sosial masyarakat modern, sekaligus
memperkuat kajian interdisipliner antara tafsir Al-Qur’an dan ilmu komunikasi.

Pemilihan tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab dalam tulisan ini dilakukan karena
Al-Mishbah merupakan salah satu tafsir kontemporer yang relevan dengan konteks kehidupan
modern dan mampu menghubungkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan realitas sosial, budaya, serta
komunikasi masa kini. Tafsir ini menonjol dalam pendekatan hermeneutik dan kontekstualnya,
yang tidak hanya menekankan aspek tekstual dan linguistik, tetapi juga makna moral dan sosial dari
pesan Ilahi. Selain itu, Quraish Shihab dikenal memiliki gaya penafsiran yang komunikatif,
moderat, dan inklusif, sehingga Al-Mishbah menjadi sumber yang tepat untuk menggali konsep
kenabian sebagai model komunikasi yang etis dan transendental dalam dakwah kontemporer.

Artikel menggambarkan bagaimana konsep kerasulan dalam Al-Qur'an dipahami melalui
tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, serta untuk meninjau maknanya perspektif ilmu
komunikasi. Artikel ini tergolong penelitian kepustakaan (/ibrary research), dengan metode
kualitatif-deskriptif dengan pendekatan analisis tafsir dan komunikasi. Data-data yang digunakan
dalam penyusunan karya tulis ini berasal dari berbagai literatur kepustakaan, seperti kitab tafsir Al-
Mishbah karya M. Quraish Shihab untuk mengkaji ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan konsep
kerasulan, dan berbagai literatur kepustakaan yang relevan dengan topik yang dibahas. Kemudian
data yang terkumpul diseleksi dan diurutkan sesuai dengan topik kajian. Selanjutnya dilakukan
penyusunan karya tulis berdasarkan data yang telah dipersiapkan secara logis dan sistematis.
Penarikan kesimpulan didapatkan setelah merujuk kembali pada topik utama pembahasan yang
mempresentasikan pokok bahasan karya tulis ini.

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan
kualitatif-deskriptif; data berasal dari literatur tafsir (khususnya 4/-Mishbah) dan kajian komunikasi
yang relevan, kemudian dianalisis secara tematik.

13762



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Metode Komunikasi Rasul dalam Al-Qur’an

Secara etimologi, komukasi berasal dari bahasa latin “communication” yang memiliki
arti pergaulan, persatuan, peran serta, dan kerjasama. Secara terminologi Lasswell
mendefinikannya sebagai suatu proses menjelaskan who? says whats? in which channel? to
whom? and with what effect?. Hakikat komunikasi ialah suatu proses penyampaian pikiran dan
perasaan seseoarang kepada orang lain melalui bahasa sebagai alat penyalurannya.(Samsul
Bahri 2021) Dapat dikatan bahwa metode komunikasi merupakan suatu bentuk praktik yang
digunakan untuk menyalurkan pesan dari pengirim kepada penerima sehingga pesan tersebut
dapat dipahami secara tepat. Hal ini berperan penting dalam berbagai situasi baik dalam
hubungan personal, lingkungan organisasi, maupun ruang publik untuk memastikan pesan
tersampaikan dengan jelas dan tujuan komunikasi tercapai.

Al-Qur’an adalah kitab suci yang memuat kajian luas tentang aspek-aspek komunikasi,
meliputi pemberi dan penerima informasi, isi pesan-pesan ilahiah, serta berbagai metode atau
cara penyampaian pesan. Metode komunikasi Rasul dalam Al-Qur’an menonjolkan nilai-nilai
etika, kebijaksanaan, serta keefektifan dalam penyampaian wahyu. Nilai-nilai tersebut tidak
hanya berlaku dalam ranah dakwah, tetapi juga berfungsi sebagai landasan bagi terciptanya
komunikasi sosial yang santun, selaras, dan beradab. Dalam konteks ilmu komunikasi, Al-
Qur’an memperlihatkan model komunikasi transendental (Allah sebagai komunikator utama,
Rasul sebagai mediator, dan umat manusia sebagai komunikan. Diantara metode komunikasi
yang gerdapat di dalam Al-Qur’an ialah:

a. Metode Tabsyir (Persuasif) dan Indzar (Preventif)

Metode tabsyir (memberi kabar gembira) dan indzar (memberi peringatan)
merupakan dua strategi utama dakwah yang ada dalam Al-Qur'an. Tabsyir adalah metode
yang menekankan penyampaian pesan secara positif, menggugah harapan, dan
menumbuhkan semangat untuk mengikuti ajaran Islam. Komunikasi Tabsyir dilakukan
dengan bahasa yang lembut, menyenangkan, dan mengedepankan keutamaan serta pahala
bagi yang taat. Sedangkan Indzar berarti memberi peringatan atau ancaman terhadap
akibat buruk jika melanggar ajaran, /ndzar dilakukan dengan tegas namun tetap beretika,
mengingatkan akan azab dan kerugian bagi yang ingkar namun tidak secara berlebihan dan
berfsifat menakut-nakuti.(Wulandari et al. 2024) Keduanya bertujuan mengajak manusia
kepada kebaikan dengan pendekatan yang seimbang antara motivasi dan peringatan.

Pemahaman mengenai metode tabsyir dan indzar merupakan dua strategi utama
dakwah yang ditegaskan dalam Al-Qur’an. Yang mana penyampaian dilakukan secara
positif, menggugah harapan, dan menumbuhkan semangat untuk mengikuti ajaran islam,
kemudian manusia juga diingatkan akan akibat buruk dari kemaksiatannya.

Ve D0l SR ) A G5 o 3185 1 el ATl Al

Sesungguhnya Kami mengutus kamu dengan membawa kebenaran sebagai pembawa
berita gembira dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada suatu umatpun melainkan
telah ada padanya seorang pemberi peringatan, (QS. Fathir (35):24)

13763



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah menjelaskan bahwa kata ))&
(Basyiran) berarti Rasul sebagai pembawa kabar gembira bagi orang-orang yang menerima
petunjuk, agar ia terdorong untuk kebaikan, sedangkan 13 (Nadziran) yakni Rasul sebagai
pemberi peringatan bagi orang-orang ingkar agar sadar akan akibat dari dosa, bukan
menimbulkan  ketakutan yang menjerumuskan keputusasaan.(Shihab  2002b)
Keseimbangan antara tabsyir dan indzar mencerminkan hikmah dakwah Rasulullah Saw.,
yang mana Rasul sebagai mubasysyir (pembawa kabar gembira) Quraish Shihab
menekankan bahwa peringatan harus disampaikan dengan kasih sayang dan empati, karena
tujuan akhirnya adalah hidayah, bukan ketakutan atau ancaman. Hal ini sebagaimana
dalam ayat:

&l Tl g o ¥ g 48l 08 o s

Dan sungguhnya Kami telah mengutus rasul pada tiap-tiap umat (untuk
menyerukan): "Sembahlah Allah (saja), dan jauhilah Thaghut itu" (QS. An-Nahl (16): 36)

Dalam tafsirnya, Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan misi
universal para rasul—mengajak kepada tauhid dengan cara yang lembut, menggugah hati
(tabsy1r), dan memperingatkan dengan penuh kasih (indzar). Dakwah yang efektif,
menurut beliau, harus mampu membangkitkan kesadaran moral melalui keseimbangan
antara harapan (raja’) dan rasa takut (khauf).(Shihab 2002a)

Pendekatan ini sejalan dengan teori komunikasi persuasif dua arah (two-way
communication) yang menekankan pentingnya dialog, umpan balik, dan penyesuaian
bersama. Dimana komunikator (Rasul) berinteraksi dengan komunikan tidak hanya
menyampaikan pesan secara satu arah, tetapi juga mendengarkan, merespons, dan
menyesuaikan pendekatannya dengan kondisi psikologis umat. memotivasi dengan
imbalan spiritual (reward) dan memperingatkan dengan konsekuensi moral (punishment)
unsur motivasi dan peringatan moral, bukan pemaksaan. Dengan demikian, tabsyir dan
indzar dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi persuasif yang menyeimbangkan
motivasi (reward) berupa janji pahala, dan peringatan moral (punishment) berupa ancaman
azab, tanpa unsur pemaksaan.

Penulis melihat metode tabsyir dan indzar sebagai inti strategi persuasif kerasulan
yang menyeimbangkan antara harapan dan peringatan. Keseimbangan ini merupakan suatu
mekanisme retoris yang efektif untuk membangun motivasi moral tanpa memicu ketakutan
destruktif, Dimana pemahaman terhadap keseimbangan ini sangat berharga untuk
merumuskan praktik dakwah kontemporer yang beretika terutama dalam konteks media
massa dan digital.

b. Metode Hiwar (Dialog dan Interaksi)

Hiwar berarti percakapan atau diskusi yang bertujuan mencapai pemahaman. Al-
Qur’an banyak menampilkan metode ini antara Allah dan makhluk-Nya, Nabi dengan
umatnya, serta para nabi dengan kaum mereka.(Alwan and Izzati 2024) Ini mencerminkan
komunikasi dialogis (dialogic communication). Dalam metode hiwar, Al-Qur’an
mengajarkan bahwa komunikasi efektif lahir dari empati dan argumentasi yang logis.
Sayyid Qutb dalam tafsirnya menjelaskan bahwa Al-Qur’an menggunakan bentuk hiwar

13764



an Cendikiawan Nusantars

. al¢ *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

dalam banyak ayat, seperti dialog antara Nabi Ibrahim dan ayahnya dalam QS. Maryam
ayat 4245, untuk menunjukkan adab berdialog yang lembut namun tetap argumentatif
dalam menyampaikan kebenaran(Qutb n.d.) Dalam dakwah, hiwar menjadi sarana utama
membangun dialog yang mampu menumbuhkan kesadaran kritis, empati, serta semangat
keterbukaan dalam membangun komunikasi yang bernilai dan beradab di tengah
masyarakat modern. Perhatikan ayat tersebut:

a2 W ) e ke e UL o8

Katakanlah: Sesungguhnya aku ini manusia biasa seperti kamu, yang diwahyukan
kepadaku: "Bahwa sesungguhnya Tuhan kamu itu adalah Tuhan yang Esa" (QS. Al-Kahf
(18):110)

Penggunaan kata “Qul” (katakanlah) pada ayat tersebut menurut Quraish Shihab
menandai gaya komunikasi yang memperlihatkan bahwa Rasul sejajar dengan manusia
sehingga membuka ruang dialog yang hangat dan empatik, bukan otoriter.(Shihab 2002a)
Menurutnya, rasa ini sebagai teknik yang mengurangi jarak antara penyampai dan
pendengar serta mendorong pendengar berpikir rasional tentang seruan tauhid. Lebih jauh,
dalam konteks Al-Ma’idah ayat 67

) el b e Al o) 5 305 e ) 03 G 3 0

Hai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan kepadamu dari Tuhanmu. Dan jika tidak
kamu kerjakan (apa yang diperintahkan itu, berarti) kamu tidak menyampaikan amanat-
Nya. (QS. Al-Ma’idah 5:67)

Perintah  “balighii” (sampaikanlah) yang ditafsirkan oleh Quraish Shihab
menegaskan tanggung jawab komunikasi atau penyampaian secara jelas dan berani tanpa
adanya kekhawatiran sedikitpun, sebagai amanah yang disampaikan dengan etika sehingga
memelihara hubungan dialogis antara Rasul dan umat.(Shihab 2002a)

Dapat dikatan bahwa hiwar adalah aspek paling aplikatif dari model komunikasi
kerasulan, dimana dialog dan interaksi dua arah menjawab kebutuhan masyarakat modern
akan rasionalitas serta penghormatan terhadap kebebasan berpikir. Dari kajian yang
jelaskan di atas, penulis menarik kesimpulan bahwa gaya retoris “Qul” merepresentasikan
strategi komunikatif yang egaliter dan persuasif. Sehingga penerapan prinsip-prinsip hiwar
sangat sejalan dalam desain pesan dakwah yang dialogis dan partisipatif.

c. Metode Amtsal Qur’aniyyah (Perumpamaan Al-Qur’an)

Amtsal (jamak dari matsal) ialah perumpamaan yang menyamakan suatu yang
abstrak dengan hal konkret yang lebih mudah dipahami. Unsur utama amtsal meliputi:
sesuatu yang diserupakan (al-musyabbah), objek pembanding (al-musyabbah bih), dan
aspek kesamaan (wajh al-syabah), (Oktafiani and Hanif 2022) Perumpamaan ini biasanya
digunakan untuk memperjelas makna, mempertegas pesan, dan memudahkan pemahaman
ajaran yang sulit dijangkau akal. Sebagaimana dalam firman-Nya:

13765



) ) . k dan Cendikiawan Nusantars i
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

oo @

(';qu.i\‘:_uu.cm‘cjuéjﬁ&aaucﬂ)}M\elswa@AuauéQMumﬂdu)n&
uﬁ}uﬂ\wgbumw»wwwﬂ\M\u “)L‘-“}b M\C)).aéumbt_mﬂ\

Yor A jila Jak 4 A Ay S L 4 gugjﬁwij\;ww\ﬂ;\’
Rasul-rasul itu Kami lebihkan sebagian (dari) mereka atas sebagian yang lain. Di antara
mereka ada yang Allah berkata-kata (langsung dengan dia) dan sebagiannya Allah
meninggikannya beberapa derajat. Dan Kami berikan kepada Isa putera Maryam
beberapa mukjizat serta Kami perkuat dia dengan Ruhul Qudus. Dan kalau Allah
menghendaki, niscaya tidaklah berbunuh-bunuhan orang-orang (yang datang) sesudah
rasul-rasul itu, sesudah datang kepada mereka beberapa macam keterangan, akan tetapi
mereka berselisih, maka ada di antara mereka yang beriman dan ada (pula) di antara
mereka yang kafir. Seandainya Allah menghendaki, tidaklah mereka berbunuh-bunuhan.
Akan tetapi Allah berbuat apa yang dikehendaki-Nya. (QS. Al-Baqarah (2):253)

Pada ayat tersebut menggunakan tamtsil dengan membandingkan derajat para rasul
untuk menunjukkan bahwa Allah Swt. memberikan keistimewaan yang berbeda-beda
kepada para Rasul, (diantaranya seperti Diajak bicara langsung seperti Nabi Musa, ada
yang dinaikkan derajatnya seperti Nabi Muhammad, dan ada yang diberi mukjizat khusus
seperti Nabi Isa). Dalam Tafsir Al-Mishbah, Quraish Shihab membaca ayat ini sebagai
bentuk penjelasan ilahi tentang perbedaan fungsi dan keutamaan para rasul berdasarkan
kehendak Allah bukan sebagai alasan untuk saling menyombongkan diri sehingga
penggunaan perumpamaan (amtsal/tamtsil) di sini membantu pembaca menangkap konsep
hierarki kenabian secara konkret dan mudah dicerna.(Shihab 2002a)

Menurut penulis, amtsal sebagai alat pedagogis kuat, yang mana perumpamaan
mengubah konsep abstrak menjadi gambaran konkret sehingga memudahkan internalisasi
nilai. Penulis menemukan bahwa penggunaan tamtsil di dalam Al-Qur’an memiliki fungsi
ganda, yaitu menerangkan dan meneguhkan. Sehingga adaptasi amtsal dalam materi
pembelajaran agama dapat memperbaiki daya serap pesan tanpa mengurangi kedalaman
teologisnya.

2. Tafsir Al-Mishbah karya Muhammad Quraish Shihab
a. Biografi Pengarang

Muhammad Quraish Shihab merupakan salah seorang ulama dan cendikiawan
muslim Indonesia dalam bidang tafsir Al-Qur’an lahir pada tanggal 16 Februari 1944 di
Rappang, Sulawesi Selatan, dari keluarga terpelajar keturunan Arab. Beliau merupakan
putra dari salah seorang wirausahawan dan juga seorang guru besar dalam bidang tafsir
yang memiliki reputasi baik dalam dunia pendidikan di Sulawesi Selatan yaitu Prof. KH.
Abdurrahman Shihab (1905-1986), seorang ulama besar, pendiri Universitas Muslim
Indonesia (UMI) Makassar, dan rektor IAIN Alauddin Ujung Pandang.(Rofiq, Ajhuri, and
Qohar 2020)

Pendidikan formal yang ditempuh oleh M. Qurais Shihab, dimulai dari Sekolah
Dasar di Ujung Pandang, dilanjutkan dengan Sekolah Menengah, sambil belajar agama di
Pondok Pesantren Dar al-Hadith al-Fighiyyah di kota Malang, Jawa Timur (1956-
1958).(Shihab 1994) Tahun 1958, Quraish Shihab berangkat ke Kairo, Mesir,

13766



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

menempuh pendidikan di Al-Azhar dan meraih gelar Lc (S1) di Fakultas Ushuluddin
Jurusan Tafsir Hadis tahun 1967. Ia melanjutkan S2 di bidang tafsir Al-Qur’an di
universitas yang sama dan lulus tahun 1969. Gelar doktor (Ph.D.) diraihnya tahun 1982
di Al-Azhar dengan predikat Summa Cum Laude, menjadi orang Asia Tenggara pertama
yang meraih gelar tersebut di bidang ilmu Al-Qur’an. (Aisyah 2021)

Setelah kembali ke Indonesia, M. Quraish Shihab aktaif di bidang akademik dan
kelembagaan. la pernah menjabat sebagai Wakil Rektor IAIN Alauddin Makassar, Rektor
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta selama dua periode (1992-1998), serta Ketua Majelis
Ulama Indonesia (MUI) Pusat tahun 1985-1998. Selain itu, ia juga dipercaya mengemban
amanah sebagai Menteri Agama Republik Indonesia tahun 1998 dan Duta Besar Republik
Indonesia untuk Mesir, Somalia, dan Jibuti.(Rofiq et al. 2020) Quraish Shihab dikenal luas
melalui karya monumentalnya yakni Tafsir Al-Mishbah, serta sejumlah tulisan lain yang
menekankan pentingnya pemahaman Al-Qur’an secara kontekstual dan relevan dengan
kehidupan modern, tanpa mengabaikan kaidah-kaidah tafsir klasik. Gagasannya
menunjukkan upaya untuk menjembatani antara tradisi keilmuan Islam dan kebutuhan
pemahaman kontemporer, sekaligus memperkuat pengembangan studi tafsir dan Bahasa
Arab di Indonesia.

b. Tafsir Al-Misbah

Tafsir al-Misbah yang mulai ditulis di Kairo-Mesir bertepatan dengan hari Jumat
4 Rabi’ al-Awwal 1420 H/18 Juni 1999 M dan dirampungkan di Jakarta pada hari Jumat
8 Rajab 1423 H/5 September 2003, dapat digolongkan ke dalam bentuk kedua di atas,
yaitu kegiatan penafsiran Al-Qur’an. M. Quraish Shihab mengakui telah merampungkan
karya tafsirnya pada tanggal 5 September 2003. Pada mulanya, ia hanya bermaksud
menulis secara sederhana bahkan merencanakan tidak lebih dari tiga volume, tetapi
kenikmatan ruhani yang terasa ketika bersama al-Qur’an mengantar penulis mengkaji,

membaca dan menulis, sehingga tanpa terasa karya ini mencapai lima belas volume.
(Shihab 1992)

Berdasarkan sistematika penulisan, kitab tafsir al-Mishbah disusun berdasarkan
tartib mushafi, yaitu sesuai dengan perurutan ayat atau surah dalam mushaf Al-Qur an,
disertai terjemahan, penjelasan kosa kata kunci, munasabah (keserasian antar ayat), dan
diakhiri dengan kesimpulan. Quraish Shihab menulis tafsir al-Misbah dengan nuansa tafsir
tahlili yaitu menafsirkan ayat demi ayat sesuai urutan mushaf, dengan penjelasan
mendalam dari berbagai aspek seperti bahasa, sejarah, dan konteks sosial.(Agus Setiawan
2023) Tafsir al-Misbah cenderung bercorak sastra budaya dan kemasyarakatan (adabi al-
ijtima’i) yaitu corak tafsir yang berusaha memahami nash-nash Al-Qur’an dengan cara
mengemukakan ungkapan-ungkapan Al-Qur’an secara teliti. M. Quraish Shihab banyak
menekankan perlunya memahami wahyu Ilahi dengan pendekatan kontekstual dan tidak
hanya terpaku pada makna tekstual agar pesan-pesan yang terkandung di dalamnya dapat
difungsikan dalam kehidupan nyata.

13767



) ) : elek dan Cendikiawan Nusantars o *
" . . *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn hof

<
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian tersebut dapat disimpulkan bahwa konsep kerasulan dalam Al-Qur’an
layak dibaca sebagai model komunikasi transendental yang memadukan dimensi doctrinal
penyampaian wahyu yang otoritatif dengan dimensi strategis dan etis; secara strategis, dakwah
kenabian menampilkan metode yang seimbang seperti tabsyir indzar, hiwar, dan amtsal untuk
menggabungkan motivasi, peringatan, dialog rasional, dan perumpamaan yang memudahkan
pemahaman, sementara secara etis prinsip hikmah dan mau ‘izhah hasanah menegaskan perlunya
empati, adab, dan tanggung jawab moral dalam penyampaian pesan; implikasi kajian ini
menunjukkan relevansi nilai-nilai kenabian bagi praktik dakwah kontemporer termasuk produksi
konten digital yang etis, pengembangan kurikulum dan pelatihan dakwah yang mengintegrasikan
teori komunikasi dialogis, serta kebutuhan penelitian empiris lanjutan untuk menguji efektivitas
strategi-strategi tersebut dalam konteks sosial-kultural modern, sehingga tafsir Quraish Shihab tidak
hanya menawarkan tafsiran tekstual tetapi juga panduan komunikatif yang aplikatif bagi penyiaran
agama masa kini.

DAFTAR PUSTAKA

Agus Setiawan, Rahmadi. 2023. “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-
Mishbah.” MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 3(1):129-50.
doi:10.54443/mushaf.v3il.125.

Aisyah, Aisyah. 2021. “Menelaah Mahakarya Muhammad Quraish Shihab: Kajian Metodologis
Dan Penafsirannya Dalam Tafsir Al Misbah.” Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 1(1):43—-65. doi:10.58404/uq.v1il.12.

Aisyah, Siti Nur. 2020. “Model Komunikasi Profetik Dalam Tafsir Al-Mishbah.” Jurnal
Komunikasi Islam 13(1).

Aji, Mujib Hendri and Hilmi, Dkk. 2021. “The Living Qur’an as a Research Object and
Methodology.” Journal of Islamic Studies 1(1):78—84.

Alwan, Muharir, and Himayatul 1zzati. 2024. “Dialog Sebagai Metode Pembelajaran: Studi Kitab
Al-Tarbiyyah Bi Al-Hiwar Karya Abdurrahman an-Nahlawi.” El-Tsaqafah : Jurnal Jurusan
PBA 22(2):209-30. doi:10.20414/tsaqafah.v2212.7313.

Mubhlis, Musliadi. 2022. “Komunikasi Profetik Di Media Sosial.” Komunikasi Dan Penyiaran Islam
4(2):82-92.

Mukoyimah, M. 2019. “Komunikasi Profetik Rasulullah Dalam Membangun Ukhuwah Di
Madinah.” Islamic Communication Journal 4(2):212-25.

Nawaffani, Muhammad Mahsya. 2023. “Dakwah Digital Dan Dakwah Mimbar: Analisis Peran Dan
Dampak Dalam Era Digitalisasi.” Jurnal STIM Surakarta 4(2):143—61.

Oktafiani, Vera, and Akhyar Hanif. 2022. “Konsep Amtsal Al-Qur’an Nar Al-Din ’Itr Dalam
Karyanya ‘Ulum Al-Qur’an Al Karim.” Lathaif: Literasi Tafsir, Hadis Dan Filologi 1(1):100.
doi:10.31958/lathaif.v1i1.5749.

Qutb, Sayyid. n.d. F7 Zilal Al-Qur’an, Jilid 4. Kairo: Dar al-Shurig.

Rofiq, Ahmad Choirul, Kayyis Fithri Ajhuri, and Abd. Qohar. 2020. “Karakteristik Historiografi
Sirah Nabawiyyah Muhammad Quraish Shihab.” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 20(1):19—
46. doi:10.24042/ajsk.v201i1.6569.

Rustandi, Enjang. A. S. .. And Ridwan. 2022. “Komunikasi Transendental Ritual Keagamaan

13768



an Cendikiawan Nusantars

1 alc *
' — - " . K
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Tarekat Qadiriyyah Wa Nagsabandiyyah Pesantren Suryalaya Tasikmalaya.” Jurnal
Komunikasi 17(1):47-66.

Samsul Bahri, Isra Wahyuni. 2021. “Ragam Metode Komunikasi Dalam Al-Qur’an.” Tafse:
Journal or Qur’anic Studies 6(1):60-76.

Setiawan, Agus. 2025. “Risalah Mukjizat Al-Qur’an Dari Aspek Sejarah.” Journal of Ulumul
Qur’an and Tafsir Studies 4(1):9-17.

Shihab, M. Quraish. 1992. Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. I.
Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Quraish. 1994. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Quraish. 2002a. Tafsir AlI-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian AlI-Qur’an. Jakarta:
Lentera Hati.

Shihab, M. Quraish. 2002b. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 17.
Jakarta: Lentera Hati.

U Kaltsum, Ahmad Syaifuddin. 2024. “The Development of Qur’anic Thematic Exegesis in
Indonesia: Historical Landscape and Shifts of Authority.” Jurnal Studi llmu-Ilmu Al-Qur’an
Dan Hadis 25(2):296-319.

Waulandari, Siti Nur Alfiana, A. Fikri Amiruddin Thsani, M. Anis Bachtiar, and Ellyda Retpitasari.
2024. “Navigating the Path to Islam: Evaluating Persuasive Communication in Conversion
Guidance Programs at the Indonesian Chinese Islamic Unity Institute (PITI) in Surabaya.”
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 35(1):109-26. doi:10.33367/tribakti.v3511.3402.

13769



