
 
 
 

 
 

14003 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Kontribusi Intelektual Dan Transformasi Pendidikan Pada Masa Tiga 

Kerajaan Besar Islam (1500–1800 M) 
 

Intellectual Contributions And Educational Transformation During the Period 

of The Three Great Islamic Kingdoms (1500–1800 Ad) 
 

Abdul Muthalib1, Muh. Ilham2  
 Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Indonesia 

Email: abdulmuthalib3105@gmail.com1, milhamnew2022@gmail.com2  

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 07-01-2026 

Revised    : 09-01-2026 

Accepted  : 11-01-2026 

Pulished   : 13-01-2026 

Abstract 

 

 The period from the 16th to the 18th centuries CE, known as the "Gunpowder 

Empires" (Ottoman, Safavid, and Mughal), is often marginalized in 

historiography as a time of intellectual stagnation. This study aims to 

deconstruct this narrative of decline through an in-depth comparative analysis 

of educational structures and intellectual production across the three empires. 

Through a synthesis of historical data and an evaluation of key institutions and 

figures, the study finds that each empire developed distinctive educational 

strategies in response to internal and external challenges. The Ottoman 

Empire established a stratified bureaucracy through the Ilmiye and Enderun 

systems to support state centralization. The Safavid Empire made education an 

instrument of Shia conversion and sparked a philosophical renaissance 

through the "School of Isfahan." Meanwhile, the Mughal Empire pursued a 

path of rational pragmatism through the Dars-i-Nizami curriculum to manage 

a pluralistic society. The study concludes that this educational transformation 

in the early modern era served as a dynamic arena for intellectual innovation 

that laid a crucial foundation for modernity in the Islamic world. 

 

Keywords : Gunpowder Empire, Ilmiye System, Safavid Philosophy 

 

Abstrak 

 

Periode abad ke-16 hingga ke-18 Masehi, yang dikenal sebagai era "Kerajaan Mesiu" (Utsmaniyah, 

Safawiyah, dan Mughal), sering dimarjinalkan dalam historiografi sebagai masa stagnasi intelektual. 

Penelitian ini bertujuan mendekonstruksi narasi kemunduran tersebut melalui analisis komparatif mendalam 

terhadap struktur pendidikan dan produksi intelektual di ketiga imperium. Melalui sintesis data historis dan 

evaluasi institusi serta tokoh kunci, studi ini menemukan bahwa setiap kerajaan mengembangkan strategi 

pendidikan distingtif sebagai respons terhadap tantangan internal dan eksternal. Kesultanan Utsmaniyah 

membentuk birokrasi terstratifikasi melalui sistem Ilmiye dan Enderun untuk menopang sentralisasi negara. 

Kekaisaran Safawiyah menjadikan pendidikan instrumen konversi Syiah sekaligus memicu renaisans 

filosofis melalui "Sekolah Isfahan". Sementara itu, Kekaisaran Mughal menempuh jalur pragmatisme 

rasional lewat kurikulum Dars-i-Nizami untuk mengelola masyarakat pluralistik. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa transformasi pendidikan pada era modern awal ini berfungsi sebagai arena dinamis 

bagi inovasi intelektual yang meletakkan landasan penting bagi modernitas di dunia Islam. 

 
Kata Kunci : Kerajaan Mesiu, Sistem Ilmiye, Filsafat Safawiyah 

 

 

mailto:abdulmuthalib3105@gmail.com1
mailto:milhamnew2022@gmail.com


 
 
 

 
 

14004 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

PENDAHULUAN 

Sejarah dunia Islam pada periode modern awal didominasi oleh kehadiran tiga entitas 

politik raksasa yang secara kolektif menguasai wilayah luas dari Balkan hingga Teluk Benggala. 

Fenomena ini, yang sering dikategorikan sebagai "Kerajaan Mesiu" (Gunpowder Empires), 

menandai berakhirnya fragmentasi politik pasca-Mongol dan munculnya sentralisasi kekuasaan 

yang didukung oleh teknologi militer baru dan birokrasi yang canggih. Ketiga kerajaan ini—

Utsmaniyah, Safawiyah, dan Mughal—meskipun memiliki perbedaan geografis dan etnis yang 

tajam, menghadapi tantangan struktural yang serupa: kebutuhan untuk melegitimasi kekuasaan 

absolut, mengelola populasi yang beragam secara religius dan etnis, serta merespons ekspansi 

kolonialisme Eropa. 

Dalam kajian sejarah intelektual, periode ini sering kali dianggap sebagai masa stagnasi jika 

dibandingkan dengan zaman klasik Islam. Namun, penelitian terkini membantah pandangan 

tersebut dan menunjukkan bahwa kehidupan intelektual pada masa itu justru sangat hidup. 

Dinamika intelektual pada masa ini harus dipahami dalam konteks internal masyarakat Islam itu 

sendiri, di mana terjadi proses verifikasi ilmu pengetahuan, sintesis antara wahyu dan akal, serta 

birokratisasi ulama yang mengubah wajah pendidikan Islam secara fundamental. 

Periode 1500–1800 M merupakan masa formatif yang menentukan identitas keagamaan 

dan intelektual dunia Islam modern. Konsolidasi Sunni di bawah payung Utsmaniyah dan Mughal, 

yang berhadapan dengan penetapan Syiah sebagai agama negara di Iran Safawiyah, menciptakan 

polarisasi intelektual yang memicu produksi literatur polemik, teologis, dan filosofis yang masif. 

Selain itu, interaksi intensif antara tradisi intelektual Persia, Arab, Turki, dan India menciptakan 

sebuah jaringan pengetahuan global di mana ide-ide beredar melintasi batas imperium. 

Penelitian ini akan menginvestigasi bagaimana struktur dan kurikulum institusi pendidikan 

bertransformasi untuk melayani kebutuhan politik masing-masing kerajaan, serta menelaah 

kontribusi intelektual orisinal yang muncul dalam bidang sains, filsafat, dan hukum yang 

menantang narasi kemunduran. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini didesain sebagai studi kepustakaan (library research) yang berakar pada 

paradigma kualitatif. Alih-alih berfokus pada pengukuran statistik, kajian ini lebih menitikberatkan 

pada kedalaman interpretasi terhadap teks dan wacana seputar Qashash al-Qur’an. Fokus 

utamanya adalah mendekonstruksi makna, struktur narasi, dan kerangka konseptual kisah-kisah 

dalam Al-Qur'an, lalu meninbaunya melalui kacamata teori historiografi—baik dari tradisi 

keilmuan Islam maupun perspektif sejarah modern. 

Guna mengurai dinamika pemikiran pendidikan Islam yang kompleks, penelitian ini 

menempuh jalur kualitatif dengan pendekatan sejarah intelektual komparatif (comparative 

intellectual history). Pilihan metodologis ini diambil untuk tidak sekadar merekonstruksi fakta-

fakta masa lalu, melainkan berupaya melacak genealogi pemikiran serta konteks sosio-politik yang 

melingkupinya. Basis data utama penelitian digali melalui penelusuran kepustakaan yang 



 
 
 

 
 

14005 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

mendalam (library research) dan pemeriksaan komprehensif terhadap sumber-sumber otoritatif. 

Sumber-sumber ini mencakup rekam jejak sejarah kurikulum madrasah, biografi intelektual para 

ulama (tabaqat), hingga karya-karya tulis monumental yang lahir pada periode tersebut. 

Dalam proses analisis, perhatian utama dicurahkan untuk membedah transisi epistemologis 

yang terjadi dalam struktur keilmuan Islam. Fokus analisis diarahkan pada bagaimana terjadi 

pergeseran paradigma dari dominasi tunggal ilmu-ilmu wahyu (al-ulūm al-manqūlāt) menuju 

upaya integrasi yang lebih intensif dengan ilmu-ilmu rasional (al-ulūm al-ma’qūlāt) dalam 

kurikulum pendidikan. Lebih jauh lagi, studi ini juga menyoroti variabel eksternal yang krusial, 

yakni peran patronase kerajaan. Analisis dilakukan untuk melihat sejauh mana dukungan politik 

dan finansial dari elit penguasa berfungsi sebagai katalisator dalam memfasilitasi inovasi ilmiah 

dan pergeseran kurikulum tersebut. Seluruh data yang terkumpul kemudian diverifikasi dan 

diinterpretasikan untuk membangun narasi sejarah yang utuh mengenai perkembangan intelektual 

di masa itu. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat dan Urgensi Ilmu Rijāl al-Ḥadīṡ 

Kesultanan Utsmaniyah merepresentasikan model integrasi paling komprehensif antara 

pendidikan, agama, dan negara dalam sejarah Islam. Berbeda dengan dinasti-dinasti sebelumnya 

yang membiarkan institusi pendidikan relatif otonom, Utsmaniyah membangun sistem hierarkis 

yang menempatkan ulama sebagai pejabat negara guna menciptakan stabilitas ideologis yang 

kokoh. Tulang punggung pendidikan Utsmaniyah adalah sistem medrese yang diorganisasi secara 

ketat untuk membentuk korps birokrat dan hakim yang terstandardisasi. 

Sistem ini terstratifikasi berdasarkan kompleksitas kurikulum, dimulai dari jenjang 

pendidikan dasar hingga rangkaian medrese tingkat tinggi seperti Sahn-ı Seman. Untuk mencapai 

posisi puncak, seorang penuntut ilmu harus melewati serangkaian ujian ketat dengan kurikulum 

inti yang berfokus pada ilmu-ilmu instrumental (alat) seperti bahasa dan logika, serta ilmu-ilmu 

tinggi seperti fikih dan tafsir. Mengingat tujuan utamanya adalah menghasilkan hakim dan mufti, 

studi hukum Islam mazhab Hanafi sangat mendominasi proses pembelajaran ini. 

Inovasi paling signifikan Utsmaniyah terlihat pada pembentukan kelas Ilmiye, sebuah 

hierarki profesional bagi kaum terpelajar. Lulusan medrese elit terintegrasi ke dalam struktur 

negara dengan jalur karier yang jelas, mulai dari profesor (mudarris), hakim distrik, hingga hakim 

agung. Puncak dari hierarki ini adalah posisi Şeyhülislam, pejabat agama tertinggi yang memiliki 

otoritas mengeluarkan fatwa untuk melegitimasi kebijakan sultan. Sistem ini tidak hanya 

memastikan standar kompetensi, tetapi juga menjamin loyalitas ulama kepada negara. 

Selain medrese, Utsmaniyah mengembangkan sistem pendidikan paralel di istana yang 

disebut Enderun. Institusi ini dirancang khusus untuk membentuk elite militer dan administratif 

dari kalangan devshirme, yaitu rekrutan Kristen yang masuk Islam. Kurikulumnya lebih eklektik 

dibandingkan medrese, mencakup pendidikan fisik, militer, seni, budaya, serta sains praktis seperti 



 
 
 

 
 

14006 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

matematika dan geografi. Sistem ini menciptakan meritokrasi di mana individu dididik secara 

khusus untuk melayani administrasi kekaisaran dengan efisiensi tinggi. 

Di bidang sains, Utsmaniyah menunjukkan atensi yang besar pada abad ke-16, terutama 

dalam astronomi. Puncaknya adalah pendirian Observatorium Istanbul di bawah arahan Taqi al-

Din, yang berhasil menciptakan instrumen mekanik presisi dan menerapkan pecahan desimal 

dalam astronomi. Meskipun observatorium ini berusia singkat akibat tekanan politik konservatif, 

inovasi sains praktis terus berlanjut di tingkat individu. Pada abad ke-17, tokoh intelektual seperti 

Katip Çelebi muncul dengan karya bibliografi ensiklopedis dan geografi yang mulai 

mengintegrasikan sumber-sumber Barat. Hal ini menandai awal kesadaran akan urgensi pembaruan 

ilmu pengetahuan dan keterbukaan terhadap dunia luar. 

Kekaisaran Safawiyah: Transformasi Teologis dan Renaisans Filosofis 

Berbeda dengan birokrasi Utsmaniyah yang cenderung legalistik dan stabil, Kekaisaran 

Safawiyah di Iran merepresentasikan sebuah transformasi teologis dan filosofis yang radikal. 

Pendidikan pada era Safawiyah tidak sekadar berfungsi sebagai wahana transmisi pengetahuan, 

melainkan menjadi instrumen strategis dalam proyek ideologis negara untuk merekayasa identitas 

keagamaan Iran secara total dari Sunni menjadi Syiah Itsna Asyariyah. Proses "Syiahisasi" ini 

menuntut restrukturisasi total infrastruktur pendidikan dan impor modal intelektual baru. Akibat 

minimnya ulama Syiah lokal pada masa awal dinasti, Safawiyah secara aktif mendatangkan ulama-

ulama Syiah dari wilayah Arab, seperti Jabal Amil (Lebanon Selatan), Bahrain, dan Irak Selatan. 

Para intelektual diaspora ini, seperti Al-Karaki, diberikan posisi strategis dan otoritas untuk 

merombak kurikulum serta praktik keagamaan, mengisi kekosongan intelektual, sekaligus 

melegitimasi kekuasaan para Shah. Negara kemudian melembagakan jabatan Sadr, seorang pejabat 

tinggi yang dimandatkan untuk mengelola wakaf dan mengawasi institusi keagamaan. Langkah ini 

memastikan bahwa doktrin yang diajarkan di madrasah-madrasah selaras dengan kepentingan 

ideologis negara. 

Capaian intelektual paling monumental dan orisinal dari era ini adalah lahirnya "Sekolah 

Isfahan" (Maktab-e Isfahan). Di bawah patronase Shah Abbas I, Isfahan bertransformasi menjadi 

pusat gravitasi bagi kebangkitan kembali filsafat Islam, yang sebelumnya sering dianggap meredup 

di dunia Sunni pasca-Al-Ghazali. Kurikulum madrasah di Isfahan memiliki karakteristik unik 

karena berhasil mensintesiskan tiga disiplin yang kerap dianggap berseberangan: filsafat 

peripatetik (burhān), gnostisisme atau tasawuf (‘irfān), dan teologi syariah (kalām/fiqh). Integrasi 

ini melahirkan generasi pemikir yang tidak hanya otoritatif dalam hukum agama, tetapi juga 

mendalam dalam spekulasi metafisika. 

Tiga tokoh sentral yang menjadi pilar renaisans ini adalah Mir Damad, Mulla Sadra, dan 

Shaykh Bahai. Mir Damad, yang dijuluki sebagai "Guru Ketiga" (al-Mu‘allim al-Thālith), 

berupaya mensintesiskan filsafat Avicenna (Ibnu Sina) dengan ajaran Syiah dan filsafat Iluminasi 

(Ishrāqī). Ia mengembangkan konsep ḥudūth dahrī (penciptaan abadi) sebagai jembatan 

epistemologis dalam perdebatan antara agama dan filsafat mengenai asal-usul alam semesta. 



 
 
 

 
 

14007 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Namun, muridnya, Mulla Sadra, melampaui pencapaian sang guru dengan menyusun sistem 

filsafat baru yang dikenal sebagai Al-Ḥikmah Al-Muta‘āliyah atau Teosofi Transenden. 

Mulla Sadra melakukan revolusi metafisika melalui doktrin Aṣālat al-Wujūd (Primat 

Eksistensi), yang menegaskan bahwa eksistensi adalah realitas fundamental yang mendahului 

esensi. Lebih jauh, ia memperkenalkan konsep Ḥarakah al-Jawhariyyah atau Gerak Substansial. 

Berbeda dengan pandangan Aristotelian yang memandang perubahan hanya terjadi pada sifat-sifat 

luar benda (aksiden), Sadra berargumen bahwa perubahan terjadi pada level substansi itu sendiri; 

bahwa seluruh alam semesta berada dalam kondisi flux dan transformasi konstan menuju 

kesempurnaan ilahi. Pemikiran ini memberikan landasan filosofis yang dinamis bagi teologi Syiah 

dan tetap menjadi materi kurikulum dominan di seminari-seminari Iran hingga kini. 

Di sisi lain, Shaykh Bahai merefleksikan dimensi polimatik dari era Safawiyah. Ia adalah 

seorang faqīh (ahli hukum) yang dihormati, sekaligus arsitek, matematikawan, dan astronom ulung. 

Kejeniusannya bermanifestasi dalam perencanaan kota Isfahan, termasuk desain Naqsh-e Jahan 

Square dan rekayasa sistem hidrolik yang canggih untuk kota tersebut. Ia juga menulis Khulāṣat 

al-Ḥisāb, sebuah buku teks matematika yang menjadi standar rujukan di dunia Islam selama 

berabad-abad, serta mendukung teori rotasi bumi dalam risalah astronominya. Hal ini 

mengindikasikan bahwa sains rasional dan ilmu agama berjalan beriringan secara harmonis dalam 

tradisi pendidikan Safawiyah. 

Analisis Komparatif dan Pembahasan 

Meskipun ketiga kerajaan ini saling terhubung dalam jaringan ilmu pengetahuan global, 

mereka memiliki strategi pendidikan yang berbeda sesuai kebutuhan lokalnya. Utsmaniyah 

merancang pendidikan yang terpusat untuk mencetak pegawai pemerintah dan ulama yang patuh 

demi melancarkan roda pemerintahan. Berbeda dengan Safawiyah, yang menggunakan pendidikan 

sebagai alat untuk memperkuat ajaran agama dan filsafat, tujuannya adalah membangun identitas 

bangsa yang kuat. Sementara itu, Mughal di India memilih jalan yang lebih praktis (pragmatis). 

Karena memimpin masyarakat yang sangat beragam, mereka menggunakan logika dan filsafat 

dalam pendidikan untuk melatih pejabat agar mampu mengelola perbedaan budaya dengan bijak. 

Zaman ini juga sangat dinamis karena para cendekiawan bebas berpindah tempat. Salah 

satu fenomena terpenting adalah banyaknya pemikir dan seniman yang pindah dari Iran ke India 

demi mendapatkan dukungan yang lebih baik dari istana Mughal. Bahasa Persia menjadi bahasa 

pemersatu yang membuat pertukaran ide antar-negara ini berjalan lancar. Fakta-fakta ini 

membantah anggapan lama bahwa periode ini adalah masa kemunduran ilmu pengetahuan. Ilmu 

pengetahuan tidak mati, tetapi fungsinya bergeser: dari sekadar teori menjadi alat untuk menjaga 

keamanan negara, menyatukan pemahaman agama, dan mengatur masyarakat yang majemuk. 

KESIMPULAN 

Periode 1500 hingga 1800 Masehi di dunia Islam merepresentasikan era konsolidasi dan 

transformasi intelektual yang mendalam, alih-alih sekadar fase stagnasi atau kegelapan. Ketiga 

imperium merespons dinamika zaman dengan strategi pendidikan yang distingtif sesuai konteks 



 
 
 

 
 

14008 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

geopolitik masing-masing. Kesultanan Utsmaniyah memanifestasikan keunggulannya melalui 

institusionalisasi birokrasi pendidikan yang rigid, menciptakan stabilitas relasi antara agama dan 

negara yang presedennya bertahan lama. 

Kekaisaran Safawiyah mewariskan renaisans filosofis yang monumental; sebuah sintesis 

epistemologis yang berhasil mengintegrasikan rasionalitas, wahyu, dan mistisisme dalam satu 

bangunan teologis yang kokoh, terutama melalui kontribusi intelektual Mulla Sadra dan para 

kolega di Sekolah Isfahan. Sementara itu, Kekaisaran Mughal mengembangkan paradigma 

pendidikan pragmatis dan inklusif. Melalui kurikulum Dars-i-Niẓāmī yang menekankan logika 

(ma‘qūlāt) serta eksperimen sinkretisme intelektual Dara Shikoh, mereka menumbuhkan 

kemampuan adaptasi kultural yang tinggi di tengah masyarakat plural. 

Transformasi pendidikan pada fase ini membuktikan bahwa peradaban Islam memiliki 

vitalitas untuk terus berinovasi dan beradaptasi secara dinamis dalam merespons kompleksitas 

tantangan sosio-politik di era modern awal. 

DAFTAR PUSTAKA 

Amin, S. M. (2018). Sejarah peradaban Islam. Jakarta: Amzah. 

Bagir, H. (2017). Islam Tuhan, Islam manusia: Agama dan spiritualitas di zaman kacau. Bandung: 

Mizan. 

Huda, R. (2019). Pemikiran Dara Shikoh tentang harmonisasi Islam dan Hindu. Jurnal Studi 

Agama dan Masyarakat, 15(1), 32-45. 

Karim, M. A. (2015). Sejarah pemikiran dan peradaban Islam. Yogyakarta: Pustaka Book 

Publisher. 

Nurhidayati, F. (2018). Konsep gerak substansial Mulla Sadra dan relevansinya terhadap konsep 

pendidikan Islam. Jurnal Kalimah, 16(1), 45-66. 

Pulungan, J. S. (2017). Sejarah peradaban Islam. Jakarta: Amzah. 

Rubini. (2019). Pendidikan Islam pada masa Dinasti Mughal (tinjauan sosio-historis). Jurnal 

Komunika: Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 3(1), 71-92. 

Supriyadi, D. (2016). Sejarah peradaban Islam. Bandung: Pustaka Setia. 

Syahrul, M. (2016). Sistem pendidikan Islam masa Daulah Utsmaniyah. Jurnal Ilmiah Didaktika, 

16(2), 202-218. 

Syukur, F. (2015). Sejarah peradaban Islam. Semarang: Pustaka Rizki Putra. 

 


