*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Kontribusi Intelektual Dan Transformasi Pendidikan Pada Masa Tiga

Kerajaan Besar Islam (1500-1800 M)

Intellectual Contributions And Educational Transformation During the Period
of The Three Great Islamic Kingdoms (1500—1800 Ad)

Abdul Muthalib!, Muh. Ilham?

Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Indonesia

Email: abdulmuthalib3105@gmail.com’, milhamnew2022@gmail.com?

Article Info

Article history :

Received : 07-01-2026
Revised :09-01-2026
Accepted : 11-01-2026
Pulished :13-01-2026

Abstract

The period from the 16th to the 18th centuries CE, known as the "Gunpowder
Empires" (Ottoman, Safavid, and Mughal), is often marginalized in
historiography as a time of intellectual stagnation. This study aims to
deconstruct this narrative of decline through an in-depth comparative analysis
of educational structures and intellectual production across the three empires.
Through a synthesis of historical data and an evaluation of key institutions and
figures, the study finds that each empire developed distinctive educational
strategies in response to internal and external challenges. The Ottoman
Empire established a stratified bureaucracy through the Ilmiye and Enderun
systems to support state centralization. The Safavid Empire made education an
instrument of Shia conversion and sparked a philosophical renaissance
through the "School of Isfahan.” Meanwhile, the Mughal Empire pursued a
path of rational pragmatism through the Dars-i-Nizami curriculum to manage
a pluralistic society. The study concludes that this educational transformation
in the early modern era served as a dynamic arena for intellectual innovation
that laid a crucial foundation for modernity in the Islamic world.

Keywords : Gunpowder Empire, llmiye System, Safavid Philosophy

Abstrak

Periode abad ke-16 hingga ke-18 Masehi, yang dikenal sebagai era "Kerajaan Mesiu" (Utsmaniyah,
Safawiyah, dan Mughal), sering dimarjinalkan dalam historiografi sebagai masa stagnasi intelektual.
Penelitian ini bertujuan mendekonstruksi narasi kemunduran tersebut melalui analisis komparatif mendalam
terhadap struktur pendidikan dan produksi intelektual di ketiga imperium. Melalui sintesis data historis dan
evaluasi institusi serta tokoh kunci, studi ini menemukan bahwa setiap kerajaan mengembangkan strategi
pendidikan distingtif sebagai respons terhadap tantangan internal dan eksternal. Kesultanan Utsmaniyah
membentuk birokrasi terstratifikasi melalui sistem //miye dan Enderun untuk menopang sentralisasi negara.
Kekaisaran Safawiyah menjadikan pendidikan instrumen konversi Syiah sekaligus memicu renaisans
filosofis melalui "Sekolah Isfahan". Sementara itu, Kekaisaran Mughal menempuh jalur pragmatisme
rasional lewat kurikulum Dars-i-Nizami untuk mengelola masyarakat pluralistik. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa transformasi pendidikan pada era modern awal ini berfungsi sebagai arena dinamis
bagi inovasi intelektual yang meletakkan landasan penting bagi modernitas di dunia Islam.

Kata Kunci : Kerajaan Mesiu, Sistem Ilmiye, Filsafat Safawiyah

14003


mailto:abdulmuthalib3105@gmail.com1
mailto:milhamnew2022@gmail.com

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars I’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

PENDAHULUAN

Sejarah dunia Islam pada periode modern awal didominasi oleh kehadiran tiga entitas
politik raksasa yang secara kolektif menguasai wilayah luas dari Balkan hingga Teluk Benggala.
Fenomena ini, yang sering dikategorikan sebagai "Kerajaan Mesiu" (Gunpowder Empires),
menandai berakhirnya fragmentasi politik pasca-Mongol dan munculnya sentralisasi kekuasaan
yang didukung oleh teknologi militer baru dan birokrasi yang canggih. Ketiga kerajaan ini—
Utsmaniyah, Safawiyah, dan Mughal—meskipun memiliki perbedaan geografis dan etnis yang
tajam, menghadapi tantangan struktural yang serupa: kebutuhan untuk melegitimasi kekuasaan
absolut, mengelola populasi yang beragam secara religius dan etnis, serta merespons ekspansi
kolonialisme Eropa.

Dalam kajian sejarah intelektual, periode ini sering kali dianggap sebagai masa stagnasi jika
dibandingkan dengan zaman klasik Islam. Namun, penelitian terkini membantah pandangan
tersebut dan menunjukkan bahwa kehidupan intelektual pada masa itu justru sangat hidup.
Dinamika intelektual pada masa ini harus dipahami dalam konteks internal masyarakat Islam itu
sendiri, di mana terjadi proses verifikasi ilmu pengetahuan, sintesis antara wahyu dan akal, serta
birokratisasi ulama yang mengubah wajah pendidikan Islam secara fundamental.

Periode 1500-1800 M merupakan masa formatif yang menentukan identitas keagamaan
dan intelektual dunia Islam modern. Konsolidasi Sunni di bawah payung Utsmaniyah dan Mughal,
yang berhadapan dengan penetapan Syiah sebagai agama negara di Iran Safawiyah, menciptakan
polarisasi intelektual yang memicu produksi literatur polemik, teologis, dan filosofis yang masif.
Selain itu, interaksi intensif antara tradisi intelektual Persia, Arab, Turki, dan India menciptakan
sebuah jaringan pengetahuan global di mana ide-ide beredar melintasi batas imperium.

Penelitian ini akan menginvestigasi bagaimana struktur dan kurikulum institusi pendidikan
bertransformasi untuk melayani kebutuhan politik masing-masing kerajaan, serta menelaah
kontribusi intelektual orisinal yang muncul dalam bidang sains, filsafat, dan hukum yang
menantang narasi kemunduran.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini didesain sebagai studi kepustakaan (library research) yang berakar pada
paradigma kualitatif. Alih-alih berfokus pada pengukuran statistik, kajian ini lebih menitikberatkan
pada kedalaman interpretasi terhadap teks dan wacana seputar Qashash al-Qur’an. Fokus
utamanya adalah mendekonstruksi makna, struktur narasi, dan kerangka konseptual kisah-kisah
dalam Al-Qur'an, lalu meninbaunya melalui kacamata teori historiografi—baik dari tradisi
keilmuan Islam maupun perspektif sejarah modern.

Guna mengurai dinamika pemikiran pendidikan Islam yang kompleks, penelitian ini
menempuh jalur kualitatif dengan pendekatan sejarah intelektual komparatif (comparative
intellectual history). Pilihan metodologis ini diambil untuk tidak sekadar merekonstruksi fakta-
fakta masa lalu, melainkan berupaya melacak genealogi pemikiran serta konteks sosio-politik yang
melingkupinya. Basis data utama penelitian digali melalui penelusuran kepustakaan yang

14004



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars I’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

mendalam (/ibrary research) dan pemeriksaan komprehensif terhadap sumber-sumber otoritatif.
Sumber-sumber ini mencakup rekam jejak sejarah kurikulum madrasah, biografi intelektual para
ulama (fabagat), hingga karya-karya tulis monumental yang lahir pada periode tersebut.

Dalam proses analisis, perhatian utama dicurahkan untuk membedah transisi epistemologis
yang terjadi dalam struktur keilmuan Islam. Fokus analisis diarahkan pada bagaimana terjadi
pergeseran paradigma dari dominasi tunggal ilmu-ilmu wahyu (al-uliim al-mangiilat) menuju
upaya integrasi yang lebih intensif dengan ilmu-ilmu rasional (al-uliim al-ma’qilat) dalam
kurikulum pendidikan. Lebih jauh lagi, studi ini juga menyoroti variabel eksternal yang krusial,
yakni peran patronase kerajaan. Analisis dilakukan untuk melihat sejauh mana dukungan politik
dan finansial dari elit penguasa berfungsi sebagai katalisator dalam memfasilitasi inovasi ilmiah
dan pergeseran kurikulum tersebut. Seluruh data yang terkumpul kemudian diverifikasi dan
diinterpretasikan untuk membangun narasi sejarah yang utuh mengenai perkembangan intelektual
di masa itu.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat dan Urgensi Ilmu Rijal al-Hadis

Kesultanan Utsmaniyah merepresentasikan model integrasi paling komprehensif antara
pendidikan, agama, dan negara dalam sejarah Islam. Berbeda dengan dinasti-dinasti sebelumnya
yang membiarkan institusi pendidikan relatif otonom, Utsmaniyah membangun sistem hierarkis
yang menempatkan ulama sebagai pejabat negara guna menciptakan stabilitas ideologis yang
kokoh. Tulang punggung pendidikan Utsmaniyah adalah sistem medrese yang diorganisasi secara
ketat untuk membentuk korps birokrat dan hakim yang terstandardisasi.

Sistem ini terstratifikasi berdasarkan kompleksitas kurikulum, dimulai dari jenjang
pendidikan dasar hingga rangkaian medrese tingkat tinggi seperti Sahn-1 Seman. Untuk mencapai
posisi puncak, seorang penuntut ilmu harus melewati serangkaian ujian ketat dengan kurikulum
inti yang berfokus pada ilmu-ilmu instrumental (alat) seperti bahasa dan logika, serta ilmu-ilmu
tinggi seperti fikih dan tafsir. Mengingat tujuan utamanya adalah menghasilkan hakim dan mufti,
studi hukum Islam mazhab Hanafi sangat mendominasi proses pembelajaran ini.

Inovasi paling signifikan Utsmaniyah terlihat pada pembentukan kelas //miye, sebuah
hierarki profesional bagi kaum terpelajar. Lulusan medrese elit terintegrasi ke dalam struktur
negara dengan jalur karier yang jelas, mulai dari profesor (mudarris), hakim distrik, hingga hakim
agung. Puncak dari hierarki ini adalah posisi Seyhiilislam, pejabat agama tertinggi yang memiliki
otoritas mengeluarkan fatwa untuk melegitimasi kebijakan sultan. Sistem ini tidak hanya
memastikan standar kompetensi, tetapi juga menjamin loyalitas ulama kepada negara.

Selain medrese, Utsmaniyah mengembangkan sistem pendidikan paralel di istana yang
disebut Enderun. Institusi ini dirancang khusus untuk membentuk elite militer dan administratif
dari kalangan devshirme, yaitu rekrutan Kristen yang masuk Islam. Kurikulumnya lebih eklektik
dibandingkan medrese, mencakup pendidikan fisik, militer, seni, budaya, serta sains praktis seperti

14005



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars I’ , X

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

matematika dan geografi. Sistem ini menciptakan meritokrasi di mana individu dididik secara
khusus untuk melayani administrasi kekaisaran dengan efisiensi tinggi.

Di bidang sains, Utsmaniyah menunjukkan atensi yang besar pada abad ke-16, terutama
dalam astronomi. Puncaknya adalah pendirian Observatorium Istanbul di bawah arahan Taqi al-
Din, yang berhasil menciptakan instrumen mekanik presisi dan menerapkan pecahan desimal
dalam astronomi. Meskipun observatorium ini berusia singkat akibat tekanan politik konservatif,
inovasi sains praktis terus berlanjut di tingkat individu. Pada abad ke-17, tokoh intelektual seperti
Katip Celebi muncul dengan karya bibliografi ensiklopedis dan geografi yang mulai
mengintegrasikan sumber-sumber Barat. Hal ini menandai awal kesadaran akan urgensi pembaruan
ilmu pengetahuan dan keterbukaan terhadap dunia luar.

Kekaisaran Safawiyah: Transformasi Teologis dan Renaisans Filosofis

Berbeda dengan birokrasi Utsmaniyah yang cenderung legalistik dan stabil, Kekaisaran
Safawiyah di Iran merepresentasikan sebuah transformasi teologis dan filosofis yang radikal.
Pendidikan pada era Safawiyah tidak sekadar berfungsi sebagai wahana transmisi pengetahuan,
melainkan menjadi instrumen strategis dalam proyek ideologis negara untuk merekayasa identitas
keagamaan Iran secara total dari Sunni menjadi Syiah Itsna Asyariyah. Proses "Syiahisasi" ini
menuntut restrukturisasi total infrastruktur pendidikan dan impor modal intelektual baru. Akibat
minimnya ulama Syiah lokal pada masa awal dinasti, Safawiyah secara aktif mendatangkan ulama-
ulama Syiah dari wilayah Arab, seperti Jabal Amil (Lebanon Selatan), Bahrain, dan Irak Selatan.

Para intelektual diaspora ini, seperti Al-Karaki, diberikan posisi strategis dan otoritas untuk
merombak kurikulum serta praktik keagamaan, mengisi kekosongan intelektual, sekaligus
melegitimasi kekuasaan para Shah. Negara kemudian melembagakan jabatan Sadr, seorang pejabat
tinggi yang dimandatkan untuk mengelola wakaf dan mengawasi institusi keagamaan. Langkah ini
memastikan bahwa doktrin yang diajarkan di madrasah-madrasah selaras dengan kepentingan
ideologis negara.

Capaian intelektual paling monumental dan orisinal dari era ini adalah lahirnya "Sekolah
Isfahan" (Maktab-e Isfahan). Di bawah patronase Shah Abbas I, Isfahan bertransformasi menjadi
pusat gravitasi bagi kebangkitan kembali filsafat Islam, yang sebelumnya sering dianggap meredup
di dunia Sunni pasca-Al-Ghazali. Kurikulum madrasah di Isfahan memiliki karakteristik unik
karena berhasil mensintesiskan tiga disiplin yang kerap dianggap berseberangan: filsafat
peripatetik (burhan), gnostisisme atau tasawuf ( ‘irfan), dan teologi syariah (kalam/figh). Integrasi
ini melahirkan generasi pemikir yang tidak hanya otoritatif dalam hukum agama, tetapi juga
mendalam dalam spekulasi metafisika.

Tiga tokoh sentral yang menjadi pilar renaisans ini adalah Mir Damad, Mulla Sadra, dan
Shaykh Bahai. Mir Damad, yang dijuluki sebagai "Guru Ketiga" (al-Mu‘allim al-Thalith),
berupaya mensintesiskan filsafat Avicenna (Ibnu Sina) dengan ajaran Syiah dan filsafat [luminasi
(Ishragi). la mengembangkan konsep hudiith dahri (penciptaan abadi) sebagai jembatan
epistemologis dalam perdebatan antara agama dan filsafat mengenai asal-usul alam semesta.

14006



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars I’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Namun, muridnya, Mulla Sadra, melampaui pencapaian sang guru dengan menyusun sistem
filsafat baru yang dikenal sebagai A/-Hikmah Al-Muta ‘aliyah atau Teosofi Transenden.

Mulla Sadra melakukan revolusi metafisika melalui doktrin Asalat al-Wujid (Primat
Eksistensi), yang menegaskan bahwa eksistensi adalah realitas fundamental yang mendahului
esensi. Lebih jauh, ia memperkenalkan konsep Harakah al-Jawhariyyah atau Gerak Substansial.
Berbeda dengan pandangan Aristotelian yang memandang perubahan hanya terjadi pada sifat-sifat
luar benda (aksiden), Sadra berargumen bahwa perubahan terjadi pada level substansi itu sendiri;
bahwa seluruh alam semesta berada dalam kondisi flux dan transformasi konstan menuju
kesempurnaan ilahi. Pemikiran ini memberikan landasan filosofis yang dinamis bagi teologi Syiah
dan tetap menjadi materi kurikulum dominan di seminari-seminari Iran hingga kini.

Di sisi lain, Shaykh Bahai merefleksikan dimensi polimatik dari era Safawiyah. la adalah
seorang faqih (ahli hukum) yang dihormati, sekaligus arsitek, matematikawan, dan astronom ulung.
Kejeniusannya bermanifestasi dalam perencanaan kota Isfahan, termasuk desain Nagsh-e Jahan
Square dan rekayasa sistem hidrolik yang canggih untuk kota tersebut. Ia juga menulis Khuldsat
al-Hisab, sebuah buku teks matematika yang menjadi standar rujukan di dunia Islam selama
berabad-abad, serta mendukung teori rotasi bumi dalam risalah astronominya. Hal ini
mengindikasikan bahwa sains rasional dan ilmu agama berjalan beriringan secara harmonis dalam
tradisi pendidikan Safawiyah.

Analisis Komparatif dan Pembahasan

Meskipun ketiga kerajaan ini saling terhubung dalam jaringan ilmu pengetahuan global,
mereka memiliki strategi pendidikan yang berbeda sesuai kebutuhan lokalnya. Utsmaniyah
merancang pendidikan yang terpusat untuk mencetak pegawai pemerintah dan ulama yang patuh
demi melancarkan roda pemerintahan. Berbeda dengan Safawiyah, yang menggunakan pendidikan
sebagai alat untuk memperkuat ajaran agama dan filsafat, tujuannya adalah membangun identitas
bangsa yang kuat. Sementara itu, Mughal di India memilih jalan yang lebih praktis (pragmatis).
Karena memimpin masyarakat yang sangat beragam, mereka menggunakan logika dan filsafat
dalam pendidikan untuk melatih pejabat agar mampu mengelola perbedaan budaya dengan bijak.

Zaman ini juga sangat dinamis karena para cendekiawan bebas berpindah tempat. Salah
satu fenomena terpenting adalah banyaknya pemikir dan seniman yang pindah dari Iran ke India
demi mendapatkan dukungan yang lebih baik dari istana Mughal. Bahasa Persia menjadi bahasa
pemersatu yang membuat pertukaran ide antar-negara ini berjalan lancar. Fakta-fakta ini
membantah anggapan lama bahwa periode ini adalah masa kemunduran ilmu pengetahuan. Ilmu
pengetahuan tidak mati, tetapi fungsinya bergeser: dari sekadar teori menjadi alat untuk menjaga
keamanan negara, menyatukan pemahaman agama, dan mengatur masyarakat yang majemuk.

KESIMPULAN

Periode 1500 hingga 1800 Masehi di dunia Islam merepresentasikan era konsolidasi dan
transformasi intelektual yang mendalam, alih-alih sekadar fase stagnasi atau kegelapan. Ketiga
imperium merespons dinamika zaman dengan strategi pendidikan yang distingtif sesuai konteks

14007



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

geopolitik masing-masing. Kesultanan Utsmaniyah memanifestasikan keunggulannya melalui
institusionalisasi birokrasi pendidikan yang rigid, menciptakan stabilitas relasi antara agama dan
negara yang presedennya bertahan lama.

Kekaisaran Safawiyah mewariskan renaisans filosofis yang monumental; sebuah sintesis
epistemologis yang berhasil mengintegrasikan rasionalitas, wahyu, dan mistisisme dalam satu
bangunan teologis yang kokoh, terutama melalui kontribusi intelektual Mulla Sadra dan para
kolega di Sekolah Isfahan. Sementara itu, Kekaisaran Mughal mengembangkan paradigma
pendidikan pragmatis dan inklusif. Melalui kurikulum Dars-i-Nizami yang menekankan logika
(ma‘qulat) serta eksperimen sinkretisme intelektual Dara Shikoh, mereka menumbuhkan
kemampuan adaptasi kultural yang tinggi di tengah masyarakat plural.

Transformasi pendidikan pada fase ini membuktikan bahwa peradaban Islam memiliki
vitalitas untuk terus berinovasi dan beradaptasi secara dinamis dalam merespons kompleksitas
tantangan sosio-politik di era modern awal.

DAFTAR PUSTAKA
Amin, S. M. (2018). Sejarah peradaban Islam. Jakarta: Amzah.

Bagir, H. (2017). Islam Tuhan, Islam manusia: Agama dan spiritualitas di zaman kacau. Bandung:
Mizan.

Huda, R. (2019). Pemikiran Dara Shikoh tentang harmonisasi Islam dan Hindu. Jurnal Studi
Agama dan Masyarakat, 15(1), 32-45.

Karim, M. A. (2015). Sejarah pemikiran dan peradaban Islam. Yogyakarta: Pustaka Book
Publisher.

Nurhidayati, F. (2018). Konsep gerak substansial Mulla Sadra dan relevansinya terhadap konsep
pendidikan Islam. Jurnal Kalimah, 16(1), 45-66.

Pulungan, J. S. (2017). Sejarah peradaban Islam. Jakarta: Amzah.

Rubini. (2019). Pendidikan Islam pada masa Dinasti Mughal (tinjauan sosio-historis). Jurnal
Komunika: Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 3(1), 71-92.

Supriyadi, D. (2016). Sejarah peradaban Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Syahrul, M. (2016). Sistem pendidikan Islam masa Daulah Utsmaniyah. Jurnal llmiah Didaktika,
16(2), 202-218.

Syukur, F. (2015). Sejarah peradaban Islam. Semarang: Pustaka Rizki Putra.

14008



