*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

Genealogi llmu-Ilmu Al-Qur’an: Dari Tradisi Lisan

Menuju Sistem Keilmuan Klasik

The Genealogy of the Qur’anic Sciences: From Oral Tradition

to a Classical Scholarly System

Rifda Nur Irwani'*, Ummi Khairi Putri?, Nurhidayah?®, Rahmi Dewanti Palangkey*
Pendidikan Islam, Pascasarjana, Universitas Muhammadiyah Makassar
Email : rifdanurirwani@gmail.com!*, ummikhairiputri2 1 @gmail.com?, nhidayah190403@gmail.com’,

rahmidewanti@unismuh.ac.id*

Article Info

Article history :

Received : 08-01-2026
Revised :10-01-2026
Accepted : 12-01-2026
Pulished : 14-01-2026

Abstract

This study examines the genealogy of the Qur’anic sciences by tracing the
epistemological transformation of revelation from the oral tradition of early
Islam to a structured and established classical scholarly system. The Qur’an,
as a revelation delivered gradually and orally, gave rise to modes of
transmission grounded in memorization, chains of transmission (isnad), and
the authority of the Prophet Muhammad (peace be upon him) as the primary
interpreter. Following the Prophet’s death and the expansion of the Islamic
world, the social, linguistic, and cultural dynamics of the Muslim community
necessitated the codification of the mushaf and the institutionalization of
auxiliary disciplines to preserve the authenticity of the text and the stability of
its meanings. This research employs a qualitative library-based method using
a genealogical approach to trace the historical and intellectual development
of the Qur’anic sciences from the prophetic period, through the eras of the
Companions and the Successors, to the formation of the classical system of
“Ulum al-Qur’an. The findings demonstrate that the Qur’anic sciences did not
emerge ahistorically, but rather as a dialectical response to the evolving needs
of the Muslim community in understanding revelation amid changing
historical contexts. The codification of the Qur’an, the methodological shift in
Qur’anic exegesis from riwayah to dirayah, and the systematization of “Ulum
al-Qur’an represent crucial stages in the development of the Islamic scholarly
tradition. This study affirms that “Ulum al-Qur’an is a product of the dynamic
interaction between the revealed text, oral tradition, and the development of
Islamic civilization, which remains relevant today while requiring critical and
contextual engagement.

Keywords: Qur’anic Sciences, Genealogy of Knowledge, Ulum al-Qur’an.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji genealogi ilmu-ilmu Al-Qur’an dengan menelusuri transformasi epistemologis
wahyu dari tradisi lisan pada masa awal Islam menuju sistem keilmuan klasik yang terstruktur dan mapan.
Al-Qur’an sebagai wahyu yang diturunkan secara gradual dan lisan melahirkan pola transmisi berbasis
hafalan, sanad, dan otoritas Nabi Muhammad SAW sebagai penafsir utama. Seiring wafatnya Nabi dan
meluasnya wilayah Islam, dinamika sosial, linguistik, dan kultural umat mendorong perlunya kodifikasi
mushaf serta institusionalisasi disiplin-disiplin pendukung guna menjaga otentisitas teks dan stabilitas
makna. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan pendekatan
genealogi untuk menelusuri perkembangan historis dan intelektual ilmu-ilmu Al-Qur’an sejak masa

14048


mailto:rifdanurirwani@gmail.com1
mailto:ummikhairiputri21@gmail.com2
mailto:nhidayah190403@gmail.com3

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars I’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

kenabian, periode sahabat dan tabi’in, hingga terbentuknya sistem ulum al-Qur’an klasik. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ilmu-ilmu Al-Qur’an tidak lahir secara ahistoris, melainkan sebagai respons dialektis
terhadap kebutuhan umat dalam memahami wahyu di tengah perubahan zaman. Kodifikasi Al-Qur’an,
pergeseran metodologi tafsir dari riwayah menuju dirayah, serta kodifikasi wu/um al-Qur’an merupakan
tahapan penting dalam pembentukan sistem keilmuan Islam. Penelitian ini menegaskan bahwa ulum al-
Qur’an merupakan produk interaksi dinamis antara teks wahyu, tradisi lisan, dan perkembangan peradaban
Islam, yang hingga kini tetap relevan namun menuntut pembacaan kritis dan kontekstual.

Kata Kunci: llmu-ilmu Al-Qur’an, Genealogi Keilmuan, Ulum al-Qur’an.

PENDAHULUAN

Al-Qur’an dipandang sebagai sumber utama pengetahuan yang menyimpan rahasia
fundamental mengenai kehidupan, sehingga banyak pakar berargumen bahwa berbagai cabang
ilmu pengetahuan berakar darinya. Sebagai mukjizat terbesar yang dianugerahkan kepada Nabi
Muhammad SAW, Al-Qur’an berperan sentral sebagai kompas bagi umat manusia. Mengingat
kedalamannya sebagai kitab petunjuk, proses pemahaman terhadap Al-Qur’an menuntut
pendekatan yang lebih kompleks dibandingkan literatur lainnya. Kehadiran berbagai disiplin ilmu
Al-Qur’an menjadi bukti nyata bahwa pengkajian teks suci ini memerlukan metodologi yang rigid
dan teruji, bukan sekadar penafsiran yang bersifat spekulatif (Kamal, 2023).

[lmu-ilmu Al-Qur'an merupakan cabang keilmuan yang berkembang sejak turunnya wahyu
kepada Nabi Muhammad SAW. Sejarah mencatat bahwa Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai
teks bacaan semata, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang perlu ditafsirkan, ditadabburi, dan
dikaji secara mendalam. Sejak masa Nabi SAW, kebutuhan akan pemahaman telah memunculkan
benihbenih ilmu. Para Sahabat adalah penafsir pertama yang memahami konteks nuzul (turunnya
ayat) dan maknanya secara langsung. Seiring dengan meluasnya wilayah Islam (futihat
Islamiyyah) dan masuknya non-Arab ke dalam peradaban Islam, kebutuhan akan kaidah tafsir yang
lebih terstruktur dan perlindungan teks dari kesalahan semakin mendesak. Dari sinilah lahir
berbagai disiplin ilmu yang secara kolektif dikenal sebagai Ultim al-Qur'an (Ilmu-ilmu Al-Qur'an).

Perkembangan ini menunjukkan bahwa pembentukan disiplin klasik seperti Ulumul
Qur’an, Tafsir, Qira’at, dan berbagai ilmu pendukung lainnya merupakan respons aktif terhadap
dinamika zaman. Disiplin-disiplin tersebut sengaja dikonstruksi sebagai benteng pertahanan untuk
menjaga otentisitas teks di tengah kompleksitas peradaban Islam yang kian maju. Kendati ‘Uliim
Al-Qur’an telah berkembang secara luas, tinjauan kritis terhadap struktur epistemologis
keilmuannya masih jarang mendapat perhatian serius di kalangan intelektual Muslim (A. Abdullah,
2005). Dengan demikian, ilmu-ilmu Al-Qur’an adalah hasil dialektika yang melibatkan kebutuhan
praktis umat untuk menafsirkan pesan Tuhan sekaligus upaya menjaga integritas wahyu agar tetap
relevan dan terjaga keasliannya di setiap fase perkembangan zaman.

Keunikan Al-Qur’an terletak pada cara pewahyuannya yang bersifat lisan, gradual, dan
kontekstual, namun kemudian berkembang menjadi teks tertulis yang melahirkan sistem keilmuan
yang kompleks dan mapan. Proses transformasi dari wahyu lisan menuju sistem ilmu-ilmu Al-
Qur’an yang terstruktur merupakan perjalanan panjang yang dipengaruhi oleh dinamika sosial,

14049



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars I’ , X

https://jicnusantara.com/index.php/jicn

( <.
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

politik, dan intelektual umat Islam. Penelitian ini bertujuan untuk melacak akar sejarah dan
perkembangan intelektual ilmu-ilmu Al-Qur’an melalui pendekatan genealogi, guna memahami
bagaimana pengetahuan tersebut bertransformasi dari tradisi lisan yang bersifat dinamis menuju
sistem keilmuan klasik yang terstruktur secara formal.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan (library research)
dengan menerapkan pendekatan genealogi untuk menelusuri akar dan perkembangan ilmu-ilmu
Al-Qur’an. Bahan dan objek penelitian difokuskan pada literatur-literatur primer yang menjadi
tonggak sejarah sistematisasi ilmu Al-Qur’an, seperti karya monumental Al-Zarkashi dan Al-
Suyuthi, serta didukung oleh literatur sekunder yang membahas sosiologi pengetahuan dan sejarah
transmisi lisan dalam tradisi Islam. Karena fokus kajian ini adalah pada ranah sejarah pemikiran
dan perkembangan teks, lokasi penelitian sepenuhnya berpusat pada eksplorasi pustaka dan basis
data naskah digital yang menyediakan data mengenai evolusi keilmuan Islam dari masa ke masa.

Uraian masalah yang mendasari penelitian ini adalah adanya kecenderungan stagnasi dalam
pengkajian ‘Uliim Al-Qur’an, di mana sistem keilmuan klasik sering kali diterima sebagai produk
final tanpa mempertanyakan proses pembentukannya yang kompleks. Penelitian ini berupaya
mengisi ruang kosong tersebut dengan menganalisis bagaimana tradisi lisan yang fleksibel
bertransformasi menjadi struktur ilmu yang baku dan otoritatif. Metode pengumpulan data
dilakukan melalui teknik dokumentasi dan studi tekstual yang mendalam, di mana peneliti
melakukan seleksi, verifikasi, dan klasifikasi terhadap naskah-naskah sejarah yang memuat catatan
mengenai perubahan budaya dari orality (lisan) menuju literacy (tulis).

Selanjutnya, teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menggunakan
pisau bedah genealogi berupaya mengkaji secara kritis genealogi ilmu-ilmu Al-Qur’an dengan
menelusuri akar kemunculannya sejak masa Nabi Muhammad SAW, perkembangan pada masa
sahabat dan tabi’in, hingga pembentukan disiplin klasik seperti ulumul Qur’an, tafsir, qira’at, dan
ilmu-ilmu pendukung lainnya. Pendekatan genealogi digunakan untuk menunjukkan bahwa ilmu-
ilmu Al-Qur’an tidak lahir secara ahistoris, melainkan sebagai respons atas kebutuhan zaman,
tantangan otentisitas teks, dan perkembangan peradaban Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Al-Qur’an dalam Tradisi Lisan Awal Islam

Pada fase awal Islam, Al-Qur’an hadir terutama sebagai wahyu lisan. Proses pewahyuan
berlangsung selama kurang lebih 23 tahun dan disampaikan Nabi Muhammad SAW kepada para
sahabat secara verbal. Tradisi masyarakat Arab yang kuat dalam menghafal menjadikan hafalan
sebagai medium utama transmisi wahyu. Para sahabat tidak hanya mendengar, tetapi juga
menghafal, mengulang, dan mengajarkan Al-Qur’an secara langsung. Tradisi ini membentuk
karakter awal ilmu Al-Qur’an yang sangat menekankan aspek oralitas, sanad, dan ketepatan
pengucapan.

14050



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f .
\

Al-Qur’an dipahami sebagai Kalamullah yang secara esensial merupakan manifestasi suara
dengan fungsi yang sempurna. Perspektif ini sejalan dengan Henry Sweet dalam karya Walter Ong,
yang menegaskan bahwa eksistensi sebuah kata tidak ditentukan oleh aspek grafis atau urutan
hurufnya, melainkan oleh unit-unit suara fungsional yang dihasilkannya secara lisan (Mattson,
2013). Dengan demikian, Al-Qur’an sebagai firman Tuhan menempatkan bunyi dan artikulasi lisan
sebagai komponen utama yang membentuk makna dan fungsinya.

Secara tekstual, Al-Qur’an menegaskan identitas dirinya sebagai wahyu yang bersifat lisan.
Hal ini terefleksikan dalam penyebutan Al-Qur’an sebagai Kalamullah yang ditransmisikan
melalui pendengaran (Q.S. al-Taubah/9: 6) serta dibacakan oleh Rasul yang ummi (Q.S. al-
Jumu’ah/62: 2). Dimensi kelisanan ini juga terekam kuat dalam narasi hadis mengenai proses
turunnya wahyu pertama di Gua Hira, serta deskripsi mengenai Malaikat Jibril yang menyerupai
manusia untuk berkomunikasi secara verbal dengan Nabi Muhammad. Namun, manifestasi
kelisanan yang paling krusial dalam catatan sejarah bukan hanya terletak pada proses turunnya
wahyu, melainkan pada bagaimana Nabi menyampaikannya kembali secara lisan kepada
masyarakat Arab pada masa itu (HS, 2019).

Dalam konteks ini, otoritas Al-Qur’an tidak terletak pada teks tertulis, melainkan pada
kehadiran Nabi sebagai penerima wahyu sekaligus penafsir utama. Pemahaman ayat-ayat Al-
Qur’an sangat bergantung pada konteks pewahyuan, praktik Nabi, dan pengalaman kolektif
komunitas Muslim awal. Oleh karena itu, penafsiran Al-Qur’an pada fase ini bersifat praktis dan
aplikatif, bukan sistematis atau teoritis. Namun, tradisi lisan ini bukan tanpa tantangan. Peristiwa
wafatnya Nabi Muhammad SAW dan ekspansi wilayah Islam yang sangat cepat menimbulkan
kekhawatiran akan hilangnya hafalan Al-Qur’an. Kekhawatiran ini menjadi titik awal perubahan
besar dalam sejarah transmisi Al-Qur’an, dari dominasi lisan menuju kodifikasi tertulis.

Dalam struktur bahasa Arab, kalam merujuk pada konstruksi kata yang memiliki makna
sempurna, sementara kalimah adalah satuan kata tunggal (mufrad) yang bermakna. Secara
konseptual, /afadz memiliki cakupan yang paling luas karena dapat mencakup kategori ujaran, kata,
maupun kalimat. Jika disepadankan dengan linguistik bahasa Indonesia, /afadz dapat dimaknai
sebagai ujaran, kalimah sebagai kata, dan kalam sebagai kalimat utuh. Oleh karena itu, para ulama
ushul figh membedah /afadz dalam dua dimensi, yaitu saat ia berdiri sendiri sebagai satuan tunggal
maupun ketika telah tersusun dalam struktur yang kompleks.

Kodifikasi Al-Qur’an dan Awal Institusionalisasi Ilmu

Kodifikasi Al-Qur’an pada masa Abu Bakar dan kemudian standardisasi mushaf pada
masa Utsman bin Affan menandai fase penting dalam genealogi ilmu-ilmu Al-Qur’an. Al-Qur’an
tidak lagi hanya hidup dalam hafalan para sahabat, tetapi juga dibakukan dalam bentuk teks
tertulis yang menjadi rujukan bersama umat Islam. Langkah ini tidak hanya bersifat administratif,
tetapi juga epistemologis, karena mengubah cara umat berinteraksi dengan wahyu.

Selama periode kenabian Muhammad SAW, preservasi Al-Qur’an ditempuh melalui dua
metode utama, yakni transmisi hafalan dan dokumentasi tertulis. Proses transformasi wahyu sejak

14051



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f .
\

pertama kali diturunkan hingga menjadi sebuah mushaf yang utuh melibatkan perjalanan sejarah
yang panjang, namun orisinalitasnya tetap terjaga secara mutlak dari awal hingga akhir. Upaya
pelestarian ini bertujuan untuk memitigasi risiko hilangnya ayat-ayat suci dari ingatan manusia.
Secara praktis, Nabi Muhammad menghafal setiap wahyu yang diterima dan menyampaikannya
kepada para sahabat untuk diikuti dengan metode hafalan yang sama. Selain mengandalkan daya
ingat, masyarakat Muslim saat itu juga mulai mengabadikan ayat-ayat tersebut ke dalam bentuk
tulisan atas instruksi dan legalitas dari Nabi (Khalid, 2011).

Pasca-wafatnya Nabi Muhammad SAW, kepemimpinan umat Islam beralih ke tangan Abu
Bakar Ash-Shiddiq yang dilantik sebagai khalifah pada tahun 11 Hijriah. Di awal masa jabatannya,
stabilitas negara diuji oleh munculnya gerakan kemurtadan massal di semenanjung Arab, yang
memaksa pemerintah untuk mengambil tindakan militer. Peristiwa yang paling monumental dalam
periode ini adalah Perang Yamamah. Pertempuran tersebut menelan korban jiwa yang signifikan,
di mana sekitar 1.000 tentara Muslim gugur sebagai syahid. Di antara para korban tersebut, terdapat
setidaknya 70 orang gori dan penghafal Al-Qur’an (hafiz), bahkan beberapa riwayat menyebutkan
jumlah korban dari kalangan penghafal jauh lebih besar dari angka tersebut.(A. S. Abdullah, 2020)

Penting untuk ditegaskan bahwa kodifikasi Al-Qur’an yang dilakukan oleh Zaid bin Tsabit
pada awalnya bukanlah dalam bentuk satu mushaf berjilid, melainkan berupa kumpulan lembaran
(suhuf) yang memuat ayat-ayat sebagaimana yang didiktekan langsung oleh Rasulullah SAW.
Kumpulan manuskrip tersebut kemudian berada di bawah pengawasan Abu Bakar hingga beliau
wafat, lalu beralih kepada Umar bin Khattab selama masa kepemimpinannya. Pasca-wafatnya
Umar, sesuai wasiat beliau, naskah tersebut diserahkan kepada Hafsah binti Umar (istri Nabi SAW)
untuk dijaga. Koleksi lembaran otentik inilah yang nantinya menjadi referensi utama dalam proyek
standardisasi dan penyusunan Al-Qur’an secara menyeluruh pada masa pemerintahan Khalifah
Utsman bin Affan (Segaf Baharun, Khonsa’ Nabila, 2023).

Kodifikasi mushaf memunculkan kebutuhan baru untuk menjelaskan, menjaga, dan
menafsirkan teks Al-Qur’an yang kini telah menjadi referensi tertulis lintas wilayah dan budaya.
Perbedaan dialek Arab, variasi bacaan, serta munculnya komunitas Muslim non-Arab mendorong
lahirnya ilmu qira’at, ilmu rasm al-Qur’an, dan ilmu tajwid. Pada tahap ini, ilmu-ilmu Al-Qur’an
mulai bergerak dari praktik tradisional menuju bentuk keilmuan yang lebih sistematis. Secara kritis
dapat dikatakan bahwa kodifikasi Al-Qur’an tidak menghilangkan tradisi lisan, melainkan justru
menginstitusionalisasikannya. Hafalan, sanad, dan talaqqi tetap menjadi syarat utama transmisi
yang sah, tetapi kini berada dalam kerangka teks tertulis yang baku. Inilah ciri khas epistemologi
Islam, di mana oralitas dan tekstualitas berjalan secara simultan.

Tafsir Riwayah ke Tafsir Dirayah

Tafsir bi al-ma’tsur atau tafsir riwayah merupakan metodologi penjelasan Al-Qur'an yang
berbasis pada transmisi riwayat otentik. Cakupan metode ini meliputi sinkronisasi antara satu ayat
dengan ayat lainnya, penjelasan melalui sunah Rasulullah, serta rujukan pada pendapat para
sahabat maupun tabiin. Sejalan dengan hal tersebut, Muhammad Ali as-Shabuni menegaskan
bahwa model penafsiran ini bersumber langsung dari Al-Qur'an dan as-Sunnah sebagai instrumen

14052



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f .
\

untuk mengungkap kehendak Allah dalam pesan-pesan wahyu-Nya. Dengan demikian, esensi dari
tafsir riwayah terletak pada penggunaan sumber-sumber tekstual primer dan otoritatif baik itu ayat,
hadis, maupun atsar sahabat sebagai landasan utama dalam menginterpretasikan Al-Qur'an (Ahmad
Izzan, 2007).

Secara etimologis, dirayah berakar dari kata dara-yadri-dirayatan yang berarti
pengetahuan dan pemahaman mendalam. Istilah ini sering kali disepadankan dengan ra yu yang
bermakna penglihatan intelektual, persepsi, atau ijtihad pemikiran. Dalam diskursus metodologi,
tafsir dirayah atau yang dikenal sebagai tafsir bi al-ra’yi merupakan corak penafsiran Al-Qur'an
yang menitikberatkan pada ijtihad seorang mufasir. Namun, ijtihad ini tidak dilakukan secara
subjektif-bebas, melainkan harus berpijak pada penguasaan komprehensif terhadap linguistik Arab,
argumen filologis, tradisi sastra Jahiliyah, serta analisis asbabun nuzul. Esensi dari metode ini
adalah penggunaan nalar dan kecakapan intelektual mufasir sebagai instrumen utama dalam
melakukan inferensi makna dari teks suci (Ahmad Izzan, 2007).

Seiring dengan berkembangnya masyarakat Islam dan semakin jauhnya jarak generasi dari
masa kenabian, kebutuhan terhadap penafsiran Al-Qur’an semakin kompleks. Pada fase awal, tafsir
didominasi oleh pendekatan riwayah, yakni penafsiran berdasarkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an,
hadis Nabi, dan pendapat sahabat. Tafsir dalam fase ini berfungsi sebagai penjelasan makna ayat
dalam konteks praktis kehidupan umat.

Namun, perkembangan ilmu bahasa Arab, logika, filsafat, serta pertemuan Islam dengan
tradisi intelektual Yunani dan Persia mendorong lahirnya tafsir dirayah. Tafsir tidak lagi hanya
bersandar pada riwayat, tetapi juga menggunakan analisis linguistik, rasional, dan kontekstual. Dari
sinilah lahir berbagai corak tafsir seperti tafsir fighi, tafsir teologis, tafsir filosofis, dan tafsir
sufistik.

Secara genealogi, pergeseran ini menunjukkan bahwa ilmu tafsir merupakan produk
dialektika antara teks wahyu dan realitas sosial-intelektual umat Islam. Tafsir klasik seperti karya
al-Tabari, al-Zamakhsyari, dan Fakhruddin al-Razi mencerminkan upaya sistematis untuk
menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber pengetahuan yang mampu berdialog dengan berbagai
disiplin ilmu.

Ulumul Qur’an sebagai Sistem Keilmuan Klasik

Periodisasi kemunculan terminologi ‘Ulim Al-Qur’an menjadi subjek perdebatan yang
dinamis di kalangan ulama. Sebagian pandangan menempatkan kelahiran istilah ini pada abad ke-
7, sementara pendapat lain, seperti yang dikemukakan oleh Al-Hufi (Ibn Sai’d), menyebutkan
bahwa istilah tersebut baru muncul secara formal pada abad ke-15. Di sisi lain, Subhi al-Salih
menawarkan tesis berbeda yang menyatakan bahwa istilah ini telah lahir sejak abad ke-3 Hijriah.
Pandangan ini merujuk pada kontribusi Ibn al-Marzuban sebagai pelopor yang pertama kali
menggunakan frasa Ulumul Qur’an dalam karya monumentalnya, al-Hawt fi ‘Ulim al-Qur’an.
Penemuan kitab ini menjadi bukti tekstual bahwa kajian Al-Qur'an secara sistematis dengan

14053



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f .
\

penyebutan tersebut telah berakar lebih awal dari yang diperkirakan sebelumnya (T.M. Hasbi Ash-
Shiddieqi, 1973).

‘Ulum Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai instrumen untuk menggali makna teks,
tetapi juga sebagai perangkat analisis untuk melakukan kategorisasi ayat secara mendetail. Sebagai
contoh, diskursus mengenai muhkam dan mutasyabih berperan sebagai fondasi epistemologis
dalam mengklasifikasi berbagai unsur kandungan Al-Qur'an. Begitu pula dengan konsep nasikh
dan mansukh yang diinisiasi sebagai standarisasi metodologis dalam disiplin ushul fikih untuk
menentukan hukum. Sementara itu, klasifikasi makkiyah dan madaniyah berfungsi sebagai tipologi
periodisasi ayat yang membantu mufasir dalam mengontekstualisasikan makna melalui
karakteristik unik dari masing-masing fase turunnya wahyu (Ani Ummi Maslahah, 2015).

Puncak dari proses genealogi ini adalah lahirnya ulumul Qur’an sebagai disiplin ilmu yang
mandiri. Ulumul Qur’an mengkaji berbagai aspek Al-Qur’an secara komprehensif, mulai dari
asbab al-nuzul, makki-madani, nasikh-mansukh, muhkam-mutasyabih, hingga i’jaz al-Qur’an.
Ilmu ini berfungsi sebagai kerangka metodologis yang menjaga otoritas dan konsistensi penafsiran
Al-Qur’an.

Karya-karya klasik seperti al-Burhan fi Ulum al-Qur’an karya al-Zarkasyi dan al-Itqan fi
Ulum al-Qur’an karya al-Suyuthi menunjukkan bahwa ulumul Qur’an telah mencapai tahap
kodifikasi dan klasifikasi yang matang. Pada titik ini, ilmu-ilmu Al-Qur’an tidak lagi bersifat
reaktif, tetapi menjadi sistem keilmuan yang mapan dan diajarkan secara formal di lembaga-
lembaga pendidikan Islam.

Namun, secara kritis perlu dicatat bahwa sistem keilmuan klasik ini juga membawa
konsekuensi. Standarisasi metodologi sering kali membatasi kreativitas tafsir dan menjadikan
sebagian pendekatan dianggap tidak sah. Oleh karena itu, tantangan kontemporer adalah
bagaimana menjaga warisan ulumul Qur’an klasik sekaligus membuka ruang bagi pembaruan
metodologis yang relevan dengan konteks modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa genealogi ilmu-ilmu Al-
Qur’an berkembang melalui proses historis yang bertahap dan dialektis, dari tradisi lisan pada masa
Nabi Muhammad SAW hingga terbentuknya sistem keilmuan klasik yang terstruktur. Pada fase
awal, transmisi Al-Qur’an bertumpu pada hafalan, sanad, dan otoritas Nabi, yang membentuk
karakter epistemologis ilmu Al-Qur’an yang kontekstual dan aplikatif. Kodifikasi mushaf pada
masa khulafa’ al-rasyidin menjadi titik balik penting yang melahirkan berbagai disiplin pendukung
guna menjaga otentisitas teks dan stabilitas makna. Perkembangan tafsir dari riwayah menuju
dirayah mencerminkan respons intelektual umat Islam terhadap kompleksitas zaman. Puncaknya,
ulum al-Qur’an terbentuk sebagai sistem keilmuan klasik yang berfungsi menjaga integritas
penafsiran Al-Qur’an, namun tetap perlu dipahami sebagai produk sejarah yang dinamis dan
terbuka terhadap pembacaan kritis serta kontekstual.

14054



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, A. (2005). Kata Pengantar dalam Fanani. Berbagai Pembacaan Kontemporer Al-
Qur’an. Yogyakarta:LKiS, 2005.

Abdullah, A. S. (2020). Abdullah, Acim Subhan. Kajian Ulumul Qur’an. Mataram: CV. Al-
Haramain, 2020.

Ahmad Izzan. (2007). Metodologi llmu Tafsir.Bandung: Tafakur 2007.

Ani Ummi Maslahah. (2015). “Al-Qur’an, Tafsir, dan Ta wil dalam Perspektif Sayyid Abu al-A’la
al-Maudu>di” Hermenrutika: Volume 9, nomor 1, Juni 2015, 38.

HS, M. A. (2019). Verbalisasi Al-Qur’an dan Nilai Pancasila Legitimasi Surah Al-Ma’idah
5/:49”. Jurnal Suhuf, 12(2), 332.

Kamal, H. A. M. (2023). Ulum al-Qur’an: Studi Problematik.a Lesejarahan dan Tema-Tema
Penting. (Bandung:Widina Media Utama, 2023), h.4.

Khalid, R. (2011). Mengkaji llmu-ilmu Al-Qur’an (Makasar: Alauddin Universiti Press, 2011).
Mattson, 1. (2013). Ulumul Qur’an Zaman Kita. (C. L. Yasin, Trans.) Jakarta: Zaman.

Segaf Baharun, Khonsa’ Nabila, dan M. S. bin H. (2023). “A Corelation between Poor Motivation
and The Efficiency of Female Students in Speaking Skills at Indonesian Islamic Boarding
School | ’Alaagah bayna Dha’f Al-Daafi’iyyah wa Kafaaah Thaalibah fi Mahaarah
AlKalaam bi Al-Ma’had Al-Islaamiy Al-Induuniisiy,” .

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqi. (1973). llmu-Ilmu Al-Qur’an, (Jakarta:Bulan Bintang, 1973, 113.

14055



