
 

 
 
 

 
 

14048 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Genealogi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an: Dari Tradisi Lisan  

Menuju Sistem Keilmuan Klasik 
 

The Genealogy of the Qur’anic Sciences: From Oral Tradition  

to a Classical Scholarly System 
 

Rifda Nur Irwani1*, Ummi Khairi Putri2, Nurhidayah3, Rahmi Dewanti Palangkey4 
Pendidikan Islam, Pascasarjana, Universitas Muhammadiyah Makassar 

Email : rifdanurirwani@gmail.com1*, ummikhairiputri21@gmail.com2, nhidayah190403@gmail.com3, 

rahmidewanti@unismuh.ac.id4  

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 08-01-2026 

Revised    : 10-01-2026 

Accepted  : 12-01-2026 

Pulished   : 14-01-2026 

Abstract 

 

This study examines the genealogy of the Qur’anic sciences by tracing the 

epistemological transformation of revelation from the oral tradition of early 

Islam to a structured and established classical scholarly system. The Qur’an, 

as a revelation delivered gradually and orally, gave rise to modes of 

transmission grounded in memorization, chains of transmission (isnad), and 

the authority of the Prophet Muhammad (peace be upon him) as the primary 

interpreter. Following the Prophet’s death and the expansion of the Islamic 

world, the social, linguistic, and cultural dynamics of the Muslim community 

necessitated the codification of the muṣḥaf and the institutionalization of 

auxiliary disciplines to preserve the authenticity of the text and the stability of 

its meanings. This research employs a qualitative library-based method using 

a genealogical approach to trace the historical and intellectual development 

of the Qur’anic sciences from the prophetic period, through the eras of the 

Companions and the Successors, to the formation of the classical system of 

ʿUlum al-Qur’an. The findings demonstrate that the Qur’anic sciences did not 

emerge ahistorically, but rather as a dialectical response to the evolving needs 

of the Muslim community in understanding revelation amid changing 

historical contexts. The codification of the Qur’an, the methodological shift in 

Qur’anic exegesis from riwayah to dirayah, and the systematization of ʿUlum 

al-Qur’an represent crucial stages in the development of the Islamic scholarly 

tradition. This study affirms that ʿUlum al-Qur’an is a product of the dynamic 

interaction between the revealed text, oral tradition, and the development of 

Islamic civilization, which remains relevant today while requiring critical and 

contextual engagement. 

 
Keywords: Qur’anic Sciences, Genealogy of Knowledge, Ulum al-Qur’an. 

 
Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji genealogi ilmu-ilmu Al-Qur’an dengan menelusuri transformasi epistemologis 

wahyu dari tradisi lisan pada masa awal Islam menuju sistem keilmuan klasik yang terstruktur dan mapan. 

Al-Qur’an sebagai wahyu yang diturunkan secara gradual dan lisan melahirkan pola transmisi berbasis 

hafalan, sanad, dan otoritas Nabi Muhammad SAW sebagai penafsir utama. Seiring wafatnya Nabi dan 

meluasnya wilayah Islam, dinamika sosial, linguistik, dan kultural umat mendorong perlunya kodifikasi 

mushaf serta institusionalisasi disiplin-disiplin pendukung guna menjaga otentisitas teks dan stabilitas 

makna. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan pendekatan 

genealogi untuk menelusuri perkembangan historis dan intelektual ilmu-ilmu Al-Qur’an sejak masa 

mailto:rifdanurirwani@gmail.com1
mailto:ummikhairiputri21@gmail.com2
mailto:nhidayah190403@gmail.com3


 

 
 
 

 
 

14049 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

kenabian, periode sahabat dan tabi’in, hingga terbentuknya sistem ulum al-Qur’an klasik. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa ilmu-ilmu Al-Qur’an tidak lahir secara ahistoris, melainkan sebagai respons dialektis 

terhadap kebutuhan umat dalam memahami wahyu di tengah perubahan zaman. Kodifikasi Al-Qur’an, 

pergeseran metodologi tafsir dari riwayah menuju dirayah, serta kodifikasi ulum al-Qur’an merupakan 

tahapan penting dalam pembentukan sistem keilmuan Islam. Penelitian ini menegaskan bahwa ulum al-

Qur’an merupakan produk interaksi dinamis antara teks wahyu, tradisi lisan, dan perkembangan peradaban 

Islam, yang hingga kini tetap relevan namun menuntut pembacaan kritis dan kontekstual. 

 

Kata Kunci: Ilmu-ilmu Al-Qur’an, Genealogi Keilmuan, Ulum al-Qur’an. 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an dipandang sebagai sumber utama pengetahuan yang menyimpan rahasia 

fundamental mengenai kehidupan, sehingga banyak pakar berargumen bahwa berbagai cabang 

ilmu pengetahuan berakar darinya. Sebagai mukjizat terbesar yang dianugerahkan kepada Nabi 

Muhammad SAW, Al-Qur’an berperan sentral sebagai kompas bagi umat manusia. Mengingat 

kedalamannya sebagai kitab petunjuk, proses pemahaman terhadap Al-Qur’an menuntut 

pendekatan yang lebih kompleks dibandingkan literatur lainnya. Kehadiran berbagai disiplin ilmu 

Al-Qur’an menjadi bukti nyata bahwa pengkajian teks suci ini memerlukan metodologi yang rigid 

dan teruji, bukan sekadar penafsiran yang bersifat spekulatif (Kamal, 2023). 

Ilmu-ilmu Al-Qur'an merupakan cabang keilmuan yang berkembang sejak turunnya wahyu 

kepada Nabi Muhammad SAW. Sejarah mencatat bahwa Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai 

teks bacaan semata, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang perlu ditafsirkan, ditadabburi, dan 

dikaji secara mendalam. Sejak masa Nabi SAW, kebutuhan akan pemahaman telah memunculkan 

benihbenih ilmu. Para Sahabat adalah penafsir pertama yang memahami konteks nuzul (turunnya 

ayat) dan maknanya secara langsung. Seiring dengan meluasnya wilayah Islam (futūhāt 

Islāmiyyah) dan masuknya non-Arab ke dalam peradaban Islam, kebutuhan akan kaidah tafsir yang 

lebih terstruktur dan perlindungan teks dari kesalahan semakin mendesak. Dari sinilah lahir 

berbagai disiplin ilmu yang secara kolektif dikenal sebagai Ulūm al-Qur'ān (Ilmu-ilmu Al-Qur'an). 

Perkembangan ini menunjukkan bahwa pembentukan disiplin klasik seperti Ulumul 

Qur’an, Tafsir, Qira’at, dan berbagai ilmu pendukung lainnya merupakan respons aktif terhadap 

dinamika zaman. Disiplin-disiplin tersebut sengaja dikonstruksi sebagai benteng pertahanan untuk 

menjaga otentisitas teks di tengah kompleksitas peradaban Islam yang kian maju. Kendati ‘Ulûm 

Al-Qur’an telah berkembang secara luas, tinjauan kritis terhadap struktur epistemologis 

keilmuannya masih jarang mendapat perhatian serius di kalangan intelektual Muslim (A. Abdullah, 

2005). Dengan demikian, ilmu-ilmu Al-Qur’an adalah hasil dialektika yang melibatkan kebutuhan 

praktis umat untuk menafsirkan pesan Tuhan sekaligus upaya menjaga integritas wahyu agar tetap 

relevan dan terjaga keasliannya di setiap fase perkembangan zaman.  

Keunikan Al-Qur’an terletak pada cara pewahyuannya yang bersifat lisan, gradual, dan 

kontekstual, namun kemudian berkembang menjadi teks tertulis yang melahirkan sistem keilmuan 

yang kompleks dan mapan. Proses transformasi dari wahyu lisan menuju sistem ilmu-ilmu Al-

Qur’an yang terstruktur merupakan perjalanan panjang yang dipengaruhi oleh dinamika sosial, 



 

 
 
 

 
 

14050 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

politik, dan intelektual umat Islam. Penelitian ini bertujuan untuk melacak akar sejarah dan 

perkembangan intelektual ilmu-ilmu Al-Qur’an melalui pendekatan genealogi, guna memahami 

bagaimana pengetahuan tersebut bertransformasi dari tradisi lisan yang bersifat dinamis menuju 

sistem keilmuan klasik yang terstruktur secara formal. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan (library research) 

dengan menerapkan pendekatan genealogi untuk menelusuri akar dan perkembangan ilmu-ilmu 

Al-Qur’an. Bahan dan objek penelitian difokuskan pada literatur-literatur primer yang menjadi 

tonggak sejarah sistematisasi ilmu Al-Qur’an, seperti karya monumental Al-Zarkashi dan Al-

Suyuthi, serta didukung oleh literatur sekunder yang membahas sosiologi pengetahuan dan sejarah 

transmisi lisan dalam tradisi Islam. Karena fokus kajian ini adalah pada ranah sejarah pemikiran 

dan perkembangan teks, lokasi penelitian sepenuhnya berpusat pada eksplorasi pustaka dan basis 

data naskah digital yang menyediakan data mengenai evolusi keilmuan Islam dari masa ke masa. 

Uraian masalah yang mendasari penelitian ini adalah adanya kecenderungan stagnasi dalam 

pengkajian ‘Ulûm Al-Qur’an, di mana sistem keilmuan klasik sering kali diterima sebagai produk 

final tanpa mempertanyakan proses pembentukannya yang kompleks. Penelitian ini berupaya 

mengisi ruang kosong tersebut dengan menganalisis bagaimana tradisi lisan yang fleksibel 

bertransformasi menjadi struktur ilmu yang baku dan otoritatif. Metode pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik dokumentasi dan studi tekstual yang mendalam, di mana peneliti 

melakukan seleksi, verifikasi, dan klasifikasi terhadap naskah-naskah sejarah yang memuat catatan 

mengenai perubahan budaya dari orality (lisan) menuju literacy (tulis). 

Selanjutnya, teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menggunakan 

pisau bedah genealogi berupaya mengkaji secara kritis genealogi ilmu-ilmu Al-Qur’an dengan 

menelusuri akar kemunculannya sejak masa Nabi Muhammad SAW, perkembangan pada masa 

sahabat dan tabi’in, hingga pembentukan disiplin klasik seperti ulumul Qur’an, tafsir, qira’at, dan 

ilmu-ilmu pendukung lainnya. Pendekatan genealogi digunakan untuk menunjukkan bahwa ilmu-

ilmu Al-Qur’an tidak lahir secara ahistoris, melainkan sebagai respons atas kebutuhan zaman, 

tantangan otentisitas teks, dan perkembangan peradaban Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Al-Qur’an dalam Tradisi Lisan Awal Islam 

Pada fase awal Islam, Al-Qur’an hadir terutama sebagai wahyu lisan. Proses pewahyuan 

berlangsung selama kurang lebih 23 tahun dan disampaikan Nabi Muhammad SAW kepada para 

sahabat secara verbal. Tradisi masyarakat Arab yang kuat dalam menghafal menjadikan hafalan 

sebagai medium utama transmisi wahyu. Para sahabat tidak hanya mendengar, tetapi juga 

menghafal, mengulang, dan mengajarkan Al-Qur’an secara langsung. Tradisi ini membentuk 

karakter awal ilmu Al-Qur’an yang sangat menekankan aspek oralitas, sanad, dan ketepatan 

pengucapan. 



 

 
 
 

 
 

14051 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Al-Qur’an dipahami sebagai Kalāmullāh yang secara esensial merupakan manifestasi suara 

dengan fungsi yang sempurna. Perspektif ini sejalan dengan Henry Sweet dalam karya Walter Ong, 

yang menegaskan bahwa eksistensi sebuah kata tidak ditentukan oleh aspek grafis atau urutan 

hurufnya, melainkan oleh unit-unit suara fungsional yang dihasilkannya secara lisan (Mattson, 

2013). Dengan demikian, Al-Qur’an sebagai firman Tuhan menempatkan bunyi dan artikulasi lisan 

sebagai komponen utama yang membentuk makna dan fungsinya. 

Secara tekstual, Al-Qur’an menegaskan identitas dirinya sebagai wahyu yang bersifat lisan. 

Hal ini terefleksikan dalam penyebutan Al-Qur’an sebagai Kalāmullāh yang ditransmisikan 

melalui pendengaran (Q.S. al-Taubah/9: 6) serta dibacakan oleh Rasul yang ummi (Q.S. al-

Jumu’ah/62: 2). Dimensi kelisanan ini juga terekam kuat dalam narasi hadis mengenai proses 

turunnya wahyu pertama di Gua Hira, serta deskripsi mengenai Malaikat Jibril yang menyerupai 

manusia untuk berkomunikasi secara verbal dengan Nabi Muhammad. Namun, manifestasi 

kelisanan yang paling krusial dalam catatan sejarah bukan hanya terletak pada proses turunnya 

wahyu, melainkan pada bagaimana Nabi menyampaikannya kembali secara lisan kepada 

masyarakat Arab pada masa itu (HS, 2019). 

Dalam konteks ini, otoritas Al-Qur’an tidak terletak pada teks tertulis, melainkan pada 

kehadiran Nabi sebagai penerima wahyu sekaligus penafsir utama. Pemahaman ayat-ayat Al-

Qur’an sangat bergantung pada konteks pewahyuan, praktik Nabi, dan pengalaman kolektif 

komunitas Muslim awal. Oleh karena itu, penafsiran Al-Qur’an pada fase ini bersifat praktis dan 

aplikatif, bukan sistematis atau teoritis. Namun, tradisi lisan ini bukan tanpa tantangan. Peristiwa 

wafatnya Nabi Muhammad SAW dan ekspansi wilayah Islam yang sangat cepat menimbulkan 

kekhawatiran akan hilangnya hafalan Al-Qur’an. Kekhawatiran ini menjadi titik awal perubahan 

besar dalam sejarah transmisi Al-Qur’an, dari dominasi lisan menuju kodifikasi tertulis. 

Dalam struktur bahasa Arab, kalam merujuk pada konstruksi kata yang memiliki makna 

sempurna, sementara kalimah adalah satuan kata tunggal (mufrad) yang bermakna. Secara 

konseptual, lafadz memiliki cakupan yang paling luas karena dapat mencakup kategori ujaran, kata, 

maupun kalimat. Jika disepadankan dengan linguistik bahasa Indonesia, lafadz dapat dimaknai 

sebagai ujaran, kalimah sebagai kata, dan kalam sebagai kalimat utuh. Oleh karena itu, para ulama 

ushul fiqh membedah lafadz dalam dua dimensi, yaitu saat ia berdiri sendiri sebagai satuan tunggal 

maupun ketika telah tersusun dalam struktur yang kompleks. 

Kodifikasi Al-Qur’an dan Awal Institusionalisasi Ilmu 

Kodifikasi Al-Qur’an pada masa Abu Bakar dan kemudian standardisasi mushaf pada 

masa Utsman bin Affan menandai fase penting dalam genealogi ilmu-ilmu Al-Qur’an. Al-Qur’an 

tidak lagi hanya hidup dalam hafalan para sahabat, tetapi juga dibakukan dalam bentuk teks 

tertulis yang menjadi rujukan bersama umat Islam. Langkah ini tidak hanya bersifat administratif, 

tetapi juga epistemologis, karena mengubah cara umat berinteraksi dengan wahyu. 

Selama periode kenabian Muhammad SAW, preservasi Al-Qur’an ditempuh melalui dua 

metode utama, yakni transmisi hafalan dan dokumentasi tertulis. Proses transformasi wahyu sejak 



 

 
 
 

 
 

14052 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

pertama kali diturunkan hingga menjadi sebuah mushaf yang utuh melibatkan perjalanan sejarah 

yang panjang, namun orisinalitasnya tetap terjaga secara mutlak dari awal hingga akhir. Upaya 

pelestarian ini bertujuan untuk memitigasi risiko hilangnya ayat-ayat suci dari ingatan manusia. 

Secara praktis, Nabi Muhammad menghafal setiap wahyu yang diterima dan menyampaikannya 

kepada para sahabat untuk diikuti dengan metode hafalan yang sama. Selain mengandalkan daya 

ingat, masyarakat Muslim saat itu juga mulai mengabadikan ayat-ayat tersebut ke dalam bentuk 

tulisan atas instruksi dan legalitas dari Nabi (Khalid, 2011). 

Pasca-wafatnya Nabi Muhammad SAW, kepemimpinan umat Islam beralih ke tangan Abu 

Bakar Ash-Shiddiq yang dilantik sebagai khalifah pada tahun 11 Hijriah. Di awal masa jabatannya, 

stabilitas negara diuji oleh munculnya gerakan kemurtadan massal di semenanjung Arab, yang 

memaksa pemerintah untuk mengambil tindakan militer. Peristiwa yang paling monumental dalam 

periode ini adalah Perang Yamamah. Pertempuran tersebut menelan korban jiwa yang signifikan, 

di mana sekitar 1.000 tentara Muslim gugur sebagai syahid. Di antara para korban tersebut, terdapat 

setidaknya 70 orang qori dan penghafal Al-Qur’an (hafiz), bahkan beberapa riwayat menyebutkan 

jumlah korban dari kalangan penghafal jauh lebih besar dari angka tersebut.(A. S. Abdullah, 2020) 

Penting untuk ditegaskan bahwa kodifikasi Al-Qur’an yang dilakukan oleh Zaid bin Tsabit 

pada awalnya bukanlah dalam bentuk satu mushaf berjilid, melainkan berupa kumpulan lembaran 

(suhuf) yang memuat ayat-ayat sebagaimana yang didiktekan langsung oleh Rasulullah SAW. 

Kumpulan manuskrip tersebut kemudian berada di bawah pengawasan Abu Bakar hingga beliau 

wafat, lalu beralih kepada Umar bin Khattab selama masa kepemimpinannya. Pasca-wafatnya 

Umar, sesuai wasiat beliau, naskah tersebut diserahkan kepada Hafsah binti Umar (istri Nabi SAW) 

untuk dijaga. Koleksi lembaran otentik inilah yang nantinya menjadi referensi utama dalam proyek 

standardisasi dan penyusunan Al-Qur’an secara menyeluruh pada masa pemerintahan Khalifah 

Utsman bin Affan (Segaf Baharun, Khonsa’ Nabila, 2023). 

Kodifikasi mushaf memunculkan kebutuhan baru untuk menjelaskan, menjaga, dan 

menafsirkan teks Al-Qur’an yang kini telah menjadi referensi tertulis lintas wilayah dan budaya. 

Perbedaan dialek Arab, variasi bacaan, serta munculnya komunitas Muslim non-Arab mendorong 

lahirnya ilmu qira’at, ilmu rasm al-Qur’an, dan ilmu tajwid. Pada tahap ini, ilmu-ilmu Al-Qur’an 

mulai bergerak dari praktik tradisional menuju bentuk keilmuan yang lebih sistematis. Secara kritis 

dapat dikatakan bahwa kodifikasi Al-Qur’an tidak menghilangkan tradisi lisan, melainkan justru 

menginstitusionalisasikannya. Hafalan, sanad, dan talaqqi tetap menjadi syarat utama transmisi 

yang sah, tetapi kini berada dalam kerangka teks tertulis yang baku. Inilah ciri khas epistemologi 

Islam, di mana oralitas dan tekstualitas berjalan secara simultan. 

Tafsir Riwayah ke Tafsir Dirayah 

Tafsir bi al-ma’tsur atau tafsir riwayah merupakan metodologi penjelasan Al-Qur'an yang 

berbasis pada transmisi riwayat otentik. Cakupan metode ini meliputi sinkronisasi antara satu ayat 

dengan ayat lainnya, penjelasan melalui sunah Rasulullah, serta rujukan pada pendapat para 

sahabat maupun tabiin. Sejalan dengan hal tersebut, Muhammad Ali as-Shabuni menegaskan 

bahwa model penafsiran ini bersumber langsung dari Al-Qur'an dan as-Sunnah sebagai instrumen 



 

 
 
 

 
 

14053 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

untuk mengungkap kehendak Allah dalam pesan-pesan wahyu-Nya. Dengan demikian, esensi dari 

tafsir riwayah terletak pada penggunaan sumber-sumber tekstual primer dan otoritatif baik itu ayat, 

hadis, maupun atsar sahabat sebagai landasan utama dalam menginterpretasikan Al-Qur'an (Ahmad 

Izzan, 2007). 

Secara etimologis, dirayah berakar dari kata darā-yadrī-dirāyatan yang berarti 

pengetahuan dan pemahaman mendalam. Istilah ini sering kali disepadankan dengan ra’yu yang 

bermakna penglihatan intelektual, persepsi, atau ijtihad pemikiran. Dalam diskursus metodologi, 

tafsir dirayah atau yang dikenal sebagai tafsir bi al-ra’yi merupakan corak penafsiran Al-Qur'an 

yang menitikberatkan pada ijtihad seorang mufasir. Namun, ijtihad ini tidak dilakukan secara 

subjektif-bebas, melainkan harus berpijak pada penguasaan komprehensif terhadap linguistik Arab, 

argumen filologis, tradisi sastra Jahiliyah, serta analisis asbabun nuzul. Esensi dari metode ini 

adalah penggunaan nalar dan kecakapan intelektual mufasir sebagai instrumen utama dalam 

melakukan inferensi makna dari teks suci (Ahmad Izzan, 2007). 

Seiring dengan berkembangnya masyarakat Islam dan semakin jauhnya jarak generasi dari 

masa kenabian, kebutuhan terhadap penafsiran Al-Qur’an semakin kompleks. Pada fase awal, tafsir 

didominasi oleh pendekatan riwayah, yakni penafsiran berdasarkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, 

hadis Nabi, dan pendapat sahabat. Tafsir dalam fase ini berfungsi sebagai penjelasan makna ayat 

dalam konteks praktis kehidupan umat. 

Namun, perkembangan ilmu bahasa Arab, logika, filsafat, serta pertemuan Islam dengan 

tradisi intelektual Yunani dan Persia mendorong lahirnya tafsir dirayah. Tafsir tidak lagi hanya 

bersandar pada riwayat, tetapi juga menggunakan analisis linguistik, rasional, dan kontekstual. Dari 

sinilah lahir berbagai corak tafsir seperti tafsir fiqhi, tafsir teologis, tafsir filosofis, dan tafsir 

sufistik. 

Secara genealogi, pergeseran ini menunjukkan bahwa ilmu tafsir merupakan produk 

dialektika antara teks wahyu dan realitas sosial-intelektual umat Islam. Tafsir klasik seperti karya 

al-Tabari, al-Zamakhsyari, dan Fakhruddin al-Razi mencerminkan upaya sistematis untuk 

menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber pengetahuan yang mampu berdialog dengan berbagai 

disiplin ilmu. 

Ulumul Qur’an sebagai Sistem Keilmuan Klasik 

Periodisasi kemunculan terminologi ‘Ulûm Al-Qur’an menjadi subjek perdebatan yang 

dinamis di kalangan ulama. Sebagian pandangan menempatkan kelahiran istilah ini pada abad ke-

7, sementara pendapat lain, seperti yang dikemukakan oleh Al-Hufi (Ibn Sai’d), menyebutkan 

bahwa istilah tersebut baru muncul secara formal pada abad ke-15. Di sisi lain, Subhi al-Salih 

menawarkan tesis berbeda yang menyatakan bahwa istilah ini telah lahir sejak abad ke-3 Hijriah. 

Pandangan ini merujuk pada kontribusi Ibn al-Marzuban sebagai pelopor yang pertama kali 

menggunakan frasa Ulumul Qur’an dalam karya monumentalnya, al-Hāwī fī ‘Ulûm al-Qur’ân. 

Penemuan kitab ini menjadi bukti tekstual bahwa kajian Al-Qur'an secara sistematis dengan 



 

 
 
 

 
 

14054 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

penyebutan tersebut telah berakar lebih awal dari yang diperkirakan sebelumnya (T.M. Hasbi Ash-

Shiddieqi, 1973). 

‘Ulum Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai instrumen untuk menggali makna teks, 

tetapi juga sebagai perangkat analisis untuk melakukan kategorisasi ayat secara mendetail. Sebagai 

contoh, diskursus mengenai muhkam dan mutasyabih berperan sebagai fondasi epistemologis 

dalam mengklasifikasi berbagai unsur kandungan Al-Qur'an. Begitu pula dengan konsep nasikh 

dan mansukh yang diinisiasi sebagai standarisasi metodologis dalam disiplin ushul fikih untuk 

menentukan hukum. Sementara itu, klasifikasi makkiyah dan madaniyah berfungsi sebagai tipologi 

periodisasi ayat yang membantu mufasir dalam mengontekstualisasikan makna melalui 

karakteristik unik dari masing-masing fase turunnya wahyu (Ani Ummi Maslahah, 2015). 

Puncak dari proses genealogi ini adalah lahirnya ulumul Qur’an sebagai disiplin ilmu yang 

mandiri. Ulumul Qur’an mengkaji berbagai aspek Al-Qur’an secara komprehensif, mulai dari 

asbab al-nuzul, makki-madani, nasikh-mansukh, muhkam-mutasyabih, hingga i’jaz al-Qur’an. 

Ilmu ini berfungsi sebagai kerangka metodologis yang menjaga otoritas dan konsistensi penafsiran 

Al-Qur’an. 

Karya-karya klasik seperti al-Burhan fi Ulum al-Qur’an karya al-Zarkasyi dan al-Itqan fi 

Ulum al-Qur’an karya al-Suyuthi menunjukkan bahwa ulumul Qur’an telah mencapai tahap 

kodifikasi dan klasifikasi yang matang. Pada titik ini, ilmu-ilmu Al-Qur’an tidak lagi bersifat 

reaktif, tetapi menjadi sistem keilmuan yang mapan dan diajarkan secara formal di lembaga-

lembaga pendidikan Islam. 

Namun, secara kritis perlu dicatat bahwa sistem keilmuan klasik ini juga membawa 

konsekuensi. Standarisasi metodologi sering kali membatasi kreativitas tafsir dan menjadikan 

sebagian pendekatan dianggap tidak sah. Oleh karena itu, tantangan kontemporer adalah 

bagaimana menjaga warisan ulumul Qur’an klasik sekaligus membuka ruang bagi pembaruan 

metodologis yang relevan dengan konteks modern. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa genealogi ilmu-ilmu Al-

Qur’an berkembang melalui proses historis yang bertahap dan dialektis, dari tradisi lisan pada masa 

Nabi Muhammad SAW hingga terbentuknya sistem keilmuan klasik yang terstruktur. Pada fase 

awal, transmisi Al-Qur’an bertumpu pada hafalan, sanad, dan otoritas Nabi, yang membentuk 

karakter epistemologis ilmu Al-Qur’an yang kontekstual dan aplikatif. Kodifikasi mushaf pada 

masa khulafa’ al-rasyidin menjadi titik balik penting yang melahirkan berbagai disiplin pendukung 

guna menjaga otentisitas teks dan stabilitas makna. Perkembangan tafsir dari riwayah menuju 

dirayah mencerminkan respons intelektual umat Islam terhadap kompleksitas zaman. Puncaknya, 

ulūm al-Qur’an terbentuk sebagai sistem keilmuan klasik yang berfungsi menjaga integritas 

penafsiran Al-Qur’an, namun tetap perlu dipahami sebagai produk sejarah yang dinamis dan 

terbuka terhadap pembacaan kritis serta kontekstual. 

 



 

 
 
 

 
 

14055 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, A. (2005). Kata Pengantar dalam Fanani. Berbagai Pembacaan Kontemporer Al-

Qur’an. Yogyakarta:LKiS, 2005. 

Abdullah, A. S. (2020). Abdullah, Acim Subhan. Kajian Ulumul Qur’an. Mataram: CV. Al-

Haramain, 2020. 

Ahmad Izzan. (2007). Metodologi Ilmu Tafsir.Bandung: Tafakur 2007. 

Ani Ummi Maslahah. (2015). “Al-Qur’an, Tafsir, dan Ta’wil dalam Perspektif Sayyid Abu al-A’la 

al-Maudu>di” Hermenrutika: Volume 9, nomor 1, Juni 2015, 38. 

HS, M. A. (2019). Verbalisasi Al-Qur’an dan Nilai Pancasila Legitimasi Surah Al-Ma’idah 

5/;49”. Jurnal Ṣuḥuf, 12(2), 332. 

Kamal, H. A. M. (2023). Ulum al-Qur’an: Studi Problematik.a Lesejarahan dan Tema-Tema 

Penting. (Bandung:Widina Media Utama, 2023), h.4. 

Khalid, R. (2011). Mengkaji Ilmu-ilmu Al-Qur’an (Makasar: Alauddin Universiti Press, 2011). 

Mattson, I. (2013). Ulumul Qur’an Zaman Kita. (C. L. Yasin, Trans.) Jakarta: Zaman. 

Segaf Baharun, Khonsa’ Nabila,  dan M. S. bin H. (2023). “A Corelation between Poor Motivation 

and The Efficiency of Female Students in Speaking Skills at Indonesian Islamic Boarding 

School | ’Alaaqah bayna Dha’f Al-Daafi’iyyah wa Kafaaah Thaalibah fi Mahaarah 

AlKalaam bi Al-Ma’had Al-Islaamiy Al-Induuniisiy,” . 

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqi. (1973). Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, (Jakarta:Bulan Bintang, 1973, 113. 

 


