https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f . K
\;

Falsafah Tasyri’: Maqasid Al-Ahkam (Tujuan-Tujuan Hukum Islam)
Tasyri Philosophy': Maqasid Al-Ahkam (Objectives Of Islamic Law)
Rudi Hartono!”, Budi Ari Darmawanto?, Fatmawati‘, Ahmad Musyahid?

UIN Alauddin Makasar
Email : h.rudi@yahoo.co.id'*, fatmawati@uin-alauddin.ac.id®, ahmadmusyahidl23@gmail.com?

Article Info Abstract

Article history :

Received : 10-01-2026 The tasyri philosophy is a philosophical basis for understanding Islamic law
Revised : 12-01-2026 not only as a collection of legal norms, but as a value system oriented towards
Accepted : 14-01-2026 h b t O h tral tsin T ' ohil Wi 7sid al
Pulished - 16-01-2026 uman benefit. One of the central concepts in Tasyri' philosophy is maqasid al-

ahkam, namely the goals that Islamic law aims to realize in every legal
provision. This article aims to examine the nature of Tasyri' philosophy and
analyze the concept of maqasid al-ahkam from classical and contemporary
perspectives. The research method used was qualitative with a library research
approach, through analysis of classical literature such as the works of al-
Ghazali and al-Syathibi, as well as contemporary thought such as that of Jasser
Auda and Mohammad Hashim Kamali. The results of the study indicate that
the maqasid al-ahkam constitutes the spirit and primary orientation of Islamic
law, aiming to safeguard the five basic human needs: religion, life, intellect,
progeny, and property. In the modern context, the maqasid approach serves as
an ijtihad paradigm that enables Islamic law to adapt to social, economic, and
technological changes without losing the authenticity of its revelation. Thus,
the tashri' philosophy and magqgasid al-ahkam have strategic relevance in
contemporary Islamic legal reform, both in the fields of family law, sharia
economics, and public law. This approach affirms that Islamic law is dynamic,
humanistic, and oriented toward justice and universal welfare.

Keywords: Tasyri' Philosophy, Magqasid al-Ahkam, Islamic Law

Abstrak

Falsafah tasyri’ merupakan landasan filosofis dalam memahami hukum Islam tidak hanya sebagai
kumpulan norma legal, tetapi sebagai sistem nilai yang berorientasi pada kemaslahatan manusia.
Salah satu konsep sentral dalam falsafah tasyri’ adalah magqdsid al-ahkam, yaitu tujuan-tujuan yang
hendak diwujudkan oleh syariat Islam dalam setiap ketentuan hukumnya. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji hakikat falsafah tasyri’ serta menganalisis konsep magasid al-ahkam dalam
perspektif klasik dan kontemporer. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan
pendekatan kepustakaan (/ibrary research), melalui analisis terhadap literatur klasik seperti karya
al-Ghazali dan al-Syathibi, serta pemikiran kontemporer seperti Jasser Auda dan Mohammad
Hashim Kamali. Hasil kajian menunjukkan bahwa magqdasid al-ahkam merupakan ruh dan orientasi
utama hukum Islam yang bertujuan menjaga lima kebutuhan dasar manusia, yaitu agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Dalam konteks modern, pendekatan magqdsid berperan sebagai paradigma
jjtihad yang memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif terhadap perubahan sosial, ekonomi, dan
teknologi tanpa kehilangan otentisitas wahyunya. Dengan demikian, falsafah tasyri’ dan magqdasid
al-ahkam memiliki relevansi strategis dalam pembaruan hukum Islam kontemporer, baik dalam
bidang hukum keluarga, ekonomi syariah, maupun hukum publik. Pendekatan ini menegaskan
bahwa hukum Islam bersifat dinamis, humanistik, dan berorientasi pada keadilan serta
kemaslahatan universal.

Kata kunci: Falsafah Tasyri’, Maqasid al-Ahkam, Hukum Islam

14168


mailto:h.rudi@yahoo.co.id1*
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id3

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

PENDAHULUAN

Hukum Islam merupakan sistem hukum yang tidak hanya mengatur aspek lahiriah
kehidupan manusia, tetapi juga memuat nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial yang mendalam.
Dalam konteks ini, falsafah tasyri’ atau filsafat pensyariatan berperan penting dalam memahami
hikmah dan tujuan di balik setiap ketentuan hukum Allah. Sebagaimana ditegaskan oleh Imam al-
Syathibi (w. 790 H), seluruh hukum syariat diturunkan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia
secara total — baik di dunia maupun di akhirat. (al-Syathibi, 2004: 34).

Falsafah tasyri’ tidak hanya berbicara tentang “apa” hukum itu, tetapi juga “mengapa”
hukum tersebut ditetapkan. Dalam konteks keilmuan Islam, tasyri’ dipahami sebagai bentuk
manifestasi kehendak Ilahi yang mengandung kebijaksanaan (hikmah) dan tujuan (magsad). Oleh
karena itu, pembahasan mengenai maqasid al-ahkam (tujuan-tujuan hukum) menjadi inti dari
filsafat hukum Islam.

Perkembangan zaman yang dinamis menuntut reinterpretasi maqashid agar hukum Islam
mampu menjawab tantangan modernitas. Pemikiran kontemporer seperti Jasser Auda menekankan
perlunya pendekatan sistemik dalam memahami maqashid agar hukum Islam tidak terjebak pada
formalitas tekstual, melainkan berorientasi pada kemaslahatan universal dan nilai-nilai
keadilan.(Auda, 2008: 25-30).

Filsafah syariah dan konsep Asrar al-Ahkam merupakan dua pilar penting dalam memahami
dimensi terdalam dari hukum Islam. Secara harfiah, Asrar al-Ahkam berarti “rahasia-rahasia
hukum,” yakni hikmah, tujuan, dan makna yang tersembunyi di balik ketetapan hukum syariat.
Pemahaman ini menuntun umat Islam untuk tidak berhenti pada bentuk lahiriah hukum, tetapi
menggali maknanya yang lebih universal dan kontekstual.

METODE PENELITIAN

Makalah ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (/ibrary
research). Data diambil dari literatur klasik seperti al-Muwafaqat karya al-Syathibi, al-Mustasfa
karya al-Ghazali, dan literatur kontemporer seperti karya Jasser Auda dan Hashim Kamali. Analisis
dilakukan secara deskriptif-analitis untuk menafsirkan nilai-nilai maqashid dalam konteks filsafat
hukum Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Falsafah Tasyri’

Secara etimologis, kata falsafah (44-18) berasal dari bahasa Yunani philosophia, yang berarti
“cinta kebijaksanaan.” Dalam bahasa Arab-Islam, istilah ini kemudian digunakan untuk merujuk
pada kajian yang mendalam terhadap hikmah dan tujuan di balik fenomena. Sementara itu, tasyri’
(45) berasal dari kata syara‘a, yang berarti “menetapkan hukum” atau “menentukan jalan.”
(Haroen, 1996: 5).

Dengan demikian, falsafah tasyri’ dapat didefinisikan sebagai kajian rasional terhadap
hukum-hukum syariat guna memahami maksud dan hikmah di baliknya. Menurut al-Ghazali dalam
al-Mustasfa, setiap hukum Allah memiliki tujuan tertentu untuk menjaga kemaslahatan dan
mencegah kerusakan. (al-Ghazali, 1993: 285) Dalam konteks ini, falsafah tasyri’ bukanlah sekadar
memahami teks hukum, tetapi menyingkap rahasia moral dan sosial yang dikandungnya.

14169



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f . K
\;

1. Tujuan dan Fungsi Falsafah Tasyri’

Tujuan utama falsafah tasyri’ adalah menyingkap hikmah Ilahi di balik setiap hukum.
Imam al-Syathibi menjelaskan:

55315 WA 3 JGadl cllias (3825 Gy ) day 30
“Sesungguhnya syariat itu ditetapkan semata-mata untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di
dunia dan di akhirat.” (al-Syathibi, 1997: 9).

Fungsi falsafah tasyri’ antara lain:

a. Menjelaskan rasionalitas dan keadilan hukum Islam.
b. Menjadi dasar metodologis bagi ijtihad dan pembaruan hukum.
c. Menghubungkan antara nilai-nilai ilahiah dengan realitas sosial manusia.

2. Sejarah Perkembangan Falsafah Tasyri’
Perkembangan falsafah tasyri’ dapat dibagi menjadi tiga fase:

a. Fase Klasik Awal — masa sahabat dan tabi‘in, di mana hikmah hukum sering dijelaskan secara
kontekstual, bukan sistematis.

b. Fase Sistematisasi [lmu —masa al-Ghazali dan al-Juwayni, yang mulai menggabungkan antara
rasionalitas dan wahyu dalam kajian ushul figh.

c. Fase Modern — masa al-Syathibi, Ibn ‘Ashur, dan pemikir kontemporer seperti Jasser Auda
yang menghidupkan kembali maqashid sebagai filsafat hukum Islam.

3. Hubungan Falsafah Tasyri’ dengan Ushul Figh

Falsafah tasyri’ dan ushul figh memiliki keterkaitan yang erat. Ushul figh berfungsi
sebagai metodologi istinbath hukum, sementara falsafah tasyri’ menjadi fondasi nilai yang
mendasarinya. Menurut Ibn Qayyim al-Jawziyyah:

“Di mana pun terdapat keadilan, di situlah syariat Allah berada.” (al-Zuhayli, 1986: 882).

Artinya, hukum Islam tidak boleh dipahami secara tekstual semata, melainkan harus
dikaitkan dengan tujuan syariat yang lebih luas: keadilan, kemaslahatan, dan kasih sayang
terhadap umat manusia.

Konsep Maqasid Al-Ahkam Dalam Hukum Islam
1. Pengertian Magasid al-Ahkam

Secara bahasa, magasid (~=\“) merupakan bentuk jamak dari magsad (2<3s), yang berarti
“tujuan”, “niat”, atau “arah”. Sedangkan al-ahkam berarti “hukum-hukum.” Dengan demikian,
magqasid al-ahkam bermakna “tujuan-tujuan dari penetapan hukum-hukum syariat.” (al-Ghazali,

1993: 287)

Secara terminologis, para ulama mendefinisikan maqasid sebagai “hikmah dan rahasia
yang dikehendaki syariat dalam setiap hukum yang ditetapkan untuk kemaslahatan manusia.”
Imam al-Ghazali menegaskan bahwa seluruh hukum Islam pada hakikatnya bertujuan untuk
menjaga lima pokok kebutuhan dasar (al-darariyyat al-khams), yakni: agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. (HR. Ibn M3ajah no. 2341).

14170



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f . K
N\

Al-Syathibi memperluasnya dengan menegaskan bahwa maqasid bukan sekadar unsur
pelengkap, tetapi inti dari seluruh tasyri’. Beliau menyatakan:

5 ylaial A N b L& 15h) ) e G & R e daeh e alkal) TIOAY Sy W) Ayl (8
“Sesungguhnya syariat itu ditetapkan untuk membebaskan manusia dari dorongan hawa

nafsunya agar ia menjadi hamba Allah dengan kehendak bebas, sebagaimana ia adalah hamba-
Nya secara kodrati.” (al-Syathibi, AI-Muwadfagqat, jilid 11: 109).

Dengan demikian, maqasid bukan hanya menjelaskan tujuan hukum, tetapi juga falsafah
moral dan spiritual di baliknya.

2. Landasan Teologis dan Dalil Maqasid

Konsep maqasid berakar kuat dalam Al-Qur’an dan Hadis. Banyak ayat yang menegaskan
bahwa setiap ketentuan hukum memiliki tujuan yang mendalam.

a. Dalil Al-Qur’an

1) “Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk menjadi rahmat bagi
semesta alam.” (QS. al-Anbiya’ [21]: 107).
— Ayat ini menegaskan bahwa seluruh hukum Islam berorientasi pada rahmah (kasih
sayang dan kemaslahatan universal).

2) “Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesulitan bagimu.” (QS.

al-Baqarah [2]: 185).
— Prinsip faysir (kemudahan) merupakan manifestasi maqasid dalam aspek ibadah dan
muamalah.

b. Dalil Hadis Rasulullah ¥ bersabda:
TR ENYE b
“Tidak boleh menimbulkan bahaya, dan tidak boleh saling membahayakan.” (HR. Ibn Majah,
Sunan Ibn Majah, Kitab al-Ahkam, hadis no. 2341).

Hadis ini menjadi dasar penting maqasid dalam menolak mafsadah (kerusakan) dan
menegakkan maslahah (kemanfaatan).

3. Klasifikasi Maqasid al-Ahkam
Para ulama mengelompokkan maqgasid berdasarkan tingkat kepentingannya menjadi tiga
kategori:
a. Al-Dartriyyat (Kebutuhan Primer)

Yaitu kebutuhan pokok yang menjadi dasar keberlangsungan hidup manusia dan
agama. Hilangnya salah satu unsur ini akan menimbulkan kerusakan besar. Menurut al-
Ghazali, lima unsur tersebut adalah: (al-Ghazali, AI-Mustasfa, jilid 1: 288):

1) Hifz al-Din (menjaga agama)

2) Hifz al-Nafs (menjaga jiwa)

3) Hifz al-*Aql (menjaga akal)

4) Hifz al-Nasl (menjaga keturunan)
5) Hifz al-Mal (menjaga harta)

14171



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

b. Al-Hajiyyat (Kebutuhan Sekunder)

Yaitu kebutuhan yang bertujuan menghilangkan kesulitan dan memberi keringanan
tanpa mengancam eksistensi manusia. Contohnya adalah rukhsah dalam ibadah (seperti shalat
jama’ dan qashar bagi musafir).

c. Al-Tahsiniyyat (Kebutuhan Tersier)

Yaitu kebutuhan yang menyempurnakan kehidupan manusia dengan nilai-nilai
kesopanan, etika, dan estetika. Misalnya, adab berpakaian, kebersihan, dan etika sosial.
(Haroen, Ushul Figh I: 59)

Klasifikasi ini menunjukkan bahwa maqasid bersifat hierarkis dan saling melengkapi dalam
mencapai kemaslahatan menyeluruh.

4. Dimensi Kemanusiaan dalam Maqasid al-Ahkam

Magqasid al-ahkam tidak hanya berorientasi pada aspek ritual, tetapi juga sosial dan
kemanusiaan. Ibn ‘Ashur menekankan bahwa magqasid syariat bersumber pada prinsip ‘adl
(keadilan), hurriyyah (kebebasan), dan musawah (kesetaraan). (Ibn ‘Ashur, Magasid al-Shari‘ah
al-Islamiyyah, 2001: 74). Hukum Islam yang sejati adalah hukum yang menegakkan nilai-nilai
kemanusiaan universal, tanpa mengorbankan prinsip-prinsip wahyu.

Jasser Auda dalam kerangka modernnya menyebut maqashid sebagai “pendekatan
sistemik” (systems approach) yang memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif terhadap
perubahan sosial. (Auda, Magasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law, 2008: §83).
Dalam pendekatan ini, maqashid bukan sekadar teori normatif, tetapi metodologi dinamis untuk
menyeimbangkan antara teks dan konteks.

5. Magqasid al-Ahkam dan Maslahah

Konsep maqashid tidak dapat dipisahkan dari maslahah (kemanfaatan). Dalam pandangan
al-Ghazali, maslahah adalah segala hal yang mendukung terwujudnya lima kebutuhan dasar
manusia. (al-Ghazali, AI-Mustasfa, jilid I: 291). Sementara al-Syathibi memandang bahwa
maslahah merupakan indikator rasional untuk menilai kesesuaian hukum dengan maqashid.

Dalam konteks kontemporer, maqashid menjadi alat epistemologis untuk merekonstruksi
hukum Islam agar relevan dengan nilai-nilai HAM, gender, ekonomi syariah, dan keadilan sosial.
(Duski Ibrahim, 2017: 195).

6. Peran Magqasid al-Ahkam dalam Pembentukan Hukum Islam Modern
Pemikiran maqashid dalam hukum modern berperan sebagai:

a. Dasar metodologis ijtthad baru — terutama dalam bidang bioetika, hukum keluarga, dan
keuangan syariah.

b. Korektor terhadap formalisme figh — mengembalikan hukum pada nilai-nilai moral dan
kemaslahatan.

c. Kerangka filosofis hukum Islam global — yang menekankan prinsip universal: keadilan,
rahmah, dan kemanusiaan.

14172



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

Pemikir kontemporer seperti Mohammad Hashim Kamali menegaskan bahwa magqashid
menjadi “ruh hukum Islam” yang menjamin keberlanjutan hukum terhadap perubahan zaman.
(Kamali, Shari‘ah Law: An Introduction, 2008: 112)

Implementasi Dan Aplikasi Maqasid Al-Ahkam Dalam Hukum Islam Kontemporer

Pemahaman terhadap maqasid al-ahkam tidak berhenti pada tataran teoritis, tetapi harus
diwujudkan dalam praksis hukum Islam. Sebab, hakikat syariat adalah untuk mencapai
kemaslahatan umat manusia. Imam al-Syathibi menegaskan bahwa magdsid adalah “ruh” dari
hukum Islam, tanpa pemahaman maqgasid hukum menjadi kaku dan kehilangan relevansinya. (al-
Syathibi, AI-Muwafagqat fi Usil al-Syari‘ah, jilid 11: 10).

Dalam konteks modern, maqasid berfungsi sebagai paradigma baru dalam ijtihad dan
pembaruan hukum Islam. Dengan pendekatan ini, hukum Islam tidak sekadar mempertahankan
tradisi, melainkan menegaskan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan universal.
(Fathurrahman Djamil, 2002: 56).

1. Implementasi Maqasid al-Ahkam dalam Hukum Keluarga Islam

Salah satu bidang hukum Islam yang paling banyak mengalami pembaruan berdasarkan
maqasid adalah hukum keluarga (al-ahwal al-syakhsiyyah).
Tujuan hukum keluarga Islam adalah menjaga institusi rumah tangga sebagai basis moral dan
sosial masyarakat. (Wahbah al-Zuhayli, Usil al-Figh al-Islami, jilid 11: 891).

a. Perkawinan

Dalam Islam, tujuan perkawinan bukan hanya reproduksi, tetapi juga sakinah,
mawaddah, wa rahmah (ketenangan, kasih sayang, dan rahmat). Maka, pernikahan harus
dilandasi prinsip keadilan dan tanggung jawab, bukan sekadar legalitas formal.

Konsep maqashid menolak praktik yang bertentangan dengan tujuan ini, seperti
pernikahan paksa, kekerasan dalam rumah tangga, atau eksploitasi ekonomi dalam keluarga.
(Ahmad Rofiq, 2019: 40).

b. Perceraian

Syariat memperbolehkan perceraian, tetapi menjadikannya sebagai solusi terakhir
untuk mencegah mafsadah (kerusakan) yang lebih besar. Dalam konteks maqasid, perceraian
dilihat bukan sebagai pelanggaran, tetapi sebagai bentuk realisasi %ifz al-nafs (menjaga jiwa)
dan hifz al-din (menjaga keimanan) ketika rumah tangga tidak lagi harmonis. (Ibn Qayyim al-
Jawziyyah, I ‘lam al-Muwagqqi ‘in, jilid I11: 15).

2. Implementasi dalam Bidang Ekonomi dan Keuangan Syariah

Ekonomi Islam merupakan bidang paling dinamis dalam penerapan maqasid al-ahkam di
era modern. Tujuan utama hukum ekonomi Islam adalah mewujudkan keadilan distributif,
menghindari eksploitasi, dan menjamin kesejahteraan sosial. (Mohammad Hashim Kamali,
Shari‘ah Law: An Introduction, 2008: 115).

14173



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

Konsep hifz al-mal (menjaga harta) menjadi landasan utama hukum muamalah. Namun,
menjaga harta bukan berarti mengakumulasi kekayaan, melainkan memastikan penggunaannya
untuk kemaslahatan sosial.

a. Larangan Riba dan Gharar

Larangan riba didasarkan pada maqasid menjaga keadilan ekonomi dan menghindari
eksploitasi. Sedangkan larangan gharar (ketidakjelasan) bertujuan menjaga transparansi dan
menghindari penipuan dalam transaksi. (al-Zuhayli, Usil al-Figh al-Islami, jilid 11: 897).

b. Zakat, Wakaf, dan Filantropi Islam

Instrumen zakat, infak, dan wakaf merupakan perwujudan maqasid kifz al-mal dan hifz
al-nafs. Dengan sistem ini, Islam menegakkan redistribusi kekayaan dan solidaritas sosial.
Dalam konteks modern, lembaga keuangan syariah mengembangkan model zakat produktif
dan wakaf uang sebagai realisasi maqashid sosial-ekonomi. (Duski Ibrahim, 2017: 199).

c. Sistem Keuangan Syariah

Pemikiran Jasser Auda dan Kamali menekankan pentingnya maqasid dalam desain
keuangan Islam. Prinsip-prinsip seperti keadilan ( ‘adl), kejujuran (sidq), dan tanggung jawab
sosial menjadi dasar pembentukan instrumen keuangan syariah modern seperti sukuk,
murabahah, dan musharakah. (Auda, 2008: 133).

3. Implementasi Maqasid al-Ahkam dalam Bioetika dan Kesehatan

Kemajuan bioteknologi menimbulkan tantangan baru dalam hukum Islam. Isu seperti
transplantasi organ, bayi tabung, aborsi, dan euthanasia memerlukan pendekatan maqasid yang
adaptif.

Dalam konteks hifz al-nafs (menjaga kehidupan), para ulama membolehkan transplantasi
organ jika dilakukan untuk menyelamatkan nyawa dan tidak melanggar martabat manusia.
(Majma*“ al-Figh al-Islami, Qararat wa Tawsiyat, 2006: 75). Namun, praktik seperti kloning
manusia dianggap bertentangan dengan maqasid karena mengancam hifz al-nas!/ (menjaga
keturunan) dan menghilangkan identitas manusia. (Ibn ‘Ashir, Magasid al-Shari‘ah al-
Islamiyyah: 92).

Magqasid dalam bioetika modern menuntut keseimbangan antara nilai-nilai wahyu dan
prinsip-prinsip ilmiah, agar hukum Islam dapat menjawab tantangan kedokteran kontemporer
tanpa kehilangan integritas moralnya. (Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence,
2003).

4. Implementasi dalam Hukum Sosial dan Politik

Hukum Islam juga mengandung maqasid sosial-politik yang bertujuan mewujudkan
keadilan  publik dan tata  pemerintahan  yang adil  (al-hukm  al-‘adil).
Ibn ‘Ashur menegaskan bahwa maqashid syariat meliputi 4ifz al- ird (menjaga kehormatan), hifz
al-hurriyyah (menjaga kebebasan), dan hifz al-‘adl (menegakkan keadilan). (Ibn ‘Ashiir,
Magqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah, 2001).

Dalam kerangka negara modern, maqasid menjadi dasar pembentukan hukum publik dan
konstitusi yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Pemikiran maqasid juga menjadi jembatan

14174



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ ,

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

antara hukum Islam dan hak asasi manusia (HAM), karena keduanya bertujuan menegakkan
keadilan, martabat, dan kemaslahatan manusia. (Ibn ‘Ashiir, 2001).

5. Evaluasi Kritis
Implementasi maqasid al-ahkam menghadapi dua tantangan utama:

a. Formalisme hukum yang menolak pembaruan dan masih berpegang pada figh klasik secara
literal.

b. Liberalisme hukum yang menafsirkan magqashid terlalu bebas hingga keluar dari koridor
syariat.

Solusinya adalah pendekatan moderat: menjadikan maqasid sebagai prinsip metodologis yang
berbasis wahyu, namun tetap terbuka terhadap perkembangan sosial dan ilmiah.

Relevansi Falsafah Tasyri’ Dan Maqasid Al-Ahkam Terhadap Pembaruan Hukum Islam

Seiring dengan berkembangnya peradaban manusia dan kompleksitas kehidupan modern,
hukum Islam dihadapkan pada tantangan baru yang menuntut reinterpretasi tanpa meninggalkan
prinsip-prinsip wahyu. Dalam konteks inilah, falsafah tasyri” dan maqasid al-ahkam menjadi kunci
pembaruan hukum Islam yang dinamis dan kontekstual. (Djamil, 2002: 67).

Falsafah tasyri’ berfungsi menjelaskan hikmah di balik hukum, sementara maqasid menjadi
tujuan universal hukum itu sendiri. Keduanya bersama-sama membentuk fondasi epistemologis
yang mampu menjaga keseimbangan antara dimensi nash (wahyu) dan ‘agl (rasio). (al-Syatibi, al-
Muwafagqat, 11: 115). Dengan pendekatan maqasid, hukum Islam dapat beradaptasi terhadap
perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi, tanpa kehilangan nilai-nilai aslinya. (Kamali, 2008: 117).

1. Falsafah Tasyri’ sebagai Landasan Pembaruan Hukum Islam

Falsafah tasyri’ menempatkan hukum Islam bukan sekadar sebagai kumpulan norma legal,
tetapi sebagai sistem nilai yang mengandung dimensi moral, sosial, dan spiritual.

Menurut Ibn Qayyim al-Jawziyyah:

“Sesungguhnya syariat Islam dibangun atas dasar kebijaksanaan dan kemaslahatan manusia di
dunia dan akhirat.” (Ibn Qayyim, [ ‘lam al-Muwaqqi ‘in, I11: 25).

Pernyataan ini mengandung makna bahwa setiap upaya pembaruan hukum Islam harus
berorientasi pada maslahah (kemanfaatan) dan ‘ad/ (keadilan). Maka, pembaruan hukum yang
bertentangan dengan dua prinsip ini tidak dapat dikategorikan sebagai ijtihad maqgasidi.

Contohnya, reformasi hukum keluarga Islam di berbagai negara Muslim modern (seperti
Mesir, Maroko, dan Indonesia) menggunakan maqasid sebagai dasar untuk melindungi hak-hak
perempuan dan anak tanpa menyalahi nash. (Kamali, 2003: 227).

2. Magqasid al-Ahkam sebagai Paradigma Ijtthad Modern

Magqasid al-ahkam menjadi instrumen metodologis bagi ijtihad magasidi — yaitu bentuk
ijtihad yang mempertimbangkan tujuan-tujuan hukum sebelum menetapkan fatwa. Pemikir
kontemporer seperti Jasser Auda menawarkan model systems approach, yang menekankan
keterkaitan antar nilai dan konteks sosial. (Auda, 2008: 144).

14175



https://jicnusantara.com/index.php/jicn
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars f . K
\;

Dalam pendekatan ini, hukum Islam dilihat sebagai sistem terbuka (open system) yang
selalu berinteraksi dengan lingkungan sosial, budaya, dan teknologi. Model ini menegaskan
bahwa hukum Islam tidak boleh dipahami secara parsial, tetapi harus ditinjau dari jaringan nilai
maqasid seperti keadilan, rahmah, dan kemaslahatan publik (al-maslahah al-‘ammah). (Duski
Ibrahim, 2017: 202). Dengan paradigma ini, hukum Islam dapat menjadi sumber inspirasi etis
dan legal bagi sistem hukum nasional di negara-negara mayoritas Muslim, termasuk Indonesia.

. Relevansi Maqasid terhadap Hukum Islam di Indonesia

Dalam konteks Indonesia, maqasid al-ahkam memiliki peran penting dalam membentuk
hukum Islam yang berkarakter rahmatan lil ‘alamin. Pembentukan Undang-Undang Perkawinan
(UU No. 1 Tahun 1974) dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) merupakan contoh penerapan
maqasid dalam sistem hukum nasional. (Ahmad Rofiq, 2019: 42).

Kedua produk hukum tersebut mencerminkan nilai maqasid seperti keadilan (a/-‘adl),
kesetaraan gender (al-musawah), dan perlindungan keluarga (hifz al-nasl). Hal ini menunjukkan
bahwa magqgasid bukan hanya konsep teoretis, tetapi juga prinsip praktis dalam formulasi
kebijakan hukum Islam di tingkat negara.

Selain itu, pendekatan maqasid juga menjadi landasan etis dalam pengembangan keuangan
syariah, zakat produktif, dan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemaslahatan sosial. (al-
Zuhayli, Usil al-Figh al-Islami, 11: 903).

Kritik dan Tantangan terhadap Pendekatan Maqasid

Meskipun maqasid menjadi kerangka yang kuat untuk pembaruan hukum Islam, terdapat

beberapa tantangan dalam penerapannya, antara lain:

1.

Kelemahan metodologis

Tidak semua ulama sepakat mengenai batasan rasionalisasi maqasid. Sebagian khawatir bahwa
penekanan berlebih terhadap maqasid dapat mengabaikan teks nash. (al-Ghazali, a/-Mustasfa, 1:
290).

. Bahaya liberalisasi hukum

Beberapa pemikir modern cenderung menafsirkan maqasid terlalu luas hingga keluar dari
kerangka wahyu.

. Kurangnya integrasi dengan sistem hukum positif

Tantangan di negara seperti Indonesia adalah bagaimana maqasid dapat diintegrasikan ke dalam
sistem hukum nasional tanpa menimbulkan disharmoni dengan hukum negara.

Untuk mengatasi hal tersebut, diperlukan keseimbangan antara al-thawabit (prinsip-prinsip

tetap) dan al-mutaghayyirat (hal-hal yang dapat berubah), sehingga maqasid dapat berfungsi
sebagai prinsip pembaruan tanpa kehilangan otentisitasnya. (Amin Abdullah, 2000: 133).

Implikasi Filosofis Maqasid terhadap Keilmuan Hukum Islam

Secara filosofis, maqasid al-ahkam menegaskan bahwa hukum Islam bersifat humanistik,

dinamis, dan rasional. Hal ini sekaligus menjadi antitesis terhadap pandangan bahwa hukum Islam

bersifat dogmatis atau stagnan. Maqasid mengembalikan hukum Islam kepada orientasi etikanya:

14176



*
CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantars l’ ,

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

menegakkan keadilan, menjaga martabat manusia, dan mewujudkan kesejahteraan sosial.
Dengan demikian, maqasid menjadi jembatan antara nilai-nilai transenden wahyu dan kebutuhan
empiris masyarakat modern. (Ibn ‘Ashiir, Magasid al-Shart‘ah al-Islamiyyah: 119).

Penerapan falsafah tasyri’ dan maqasid al-ahkam dalam pembaruan hukum Islam
menegaskan bahwa Islam tidak menolak perubahan, melainkan mengarahkannya dalam koridor
kemaslahatan. Selama perubahan tersebut berlandaskan maqasid, maka hukum Islam tetap otentik
sekaligus relevan sepanjang zaman. Sebagaimana dinyatakan oleh Ibn ‘Ashur:

“ald sLall Caala Lo (3l Y gl 5 il A )0 aualia b algia¥).”
“ljtihad dalam magqasid syariat adalah pintu yang tidak akan tertutup selama kehidupan masih
berlangsung.” (Ibn ‘Ashiir, Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah: 121).

KESIMPULAN

Dari keseluruhan pembahasan mengenai Falsafah Tasyri’ dan Maqgasid al-Ahkam (Tujuan-
Tujuan Hukum Islam), dapat disimpulkan bahwa hakikat hukum Islam bukan semata-mata aturan
legal formal, tetapi merupakan sistem nilai yang bertujuan untuk menghadirkan kemaslahatan
(maslahah) bagi manusia. Falsafah tasyri’ mengajarkan bahwa setiap hukum yang ditetapkan Allah
memiliki hikmah dan tujuan rasional yang sejalan dengan fitrah manusia.

Magasid al-ahkam hadir sebagai manifestasi konkret dari falsafah tasyri’. la menjadi ruh
dan arah dari seluruh ketentuan syariat Islam. Melalui lima prinsip utama (al-daruriyyat al-
khamsah), maqasid memastikan bahwa hukum Islam senantiasa menjaga agama (kifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).

Dalam konteks modern, maqasid menjadi alat metodologis yang memungkinkan hukum
Islam beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan substansi wahyunya. Ijtihad
kontemporer yang berbasis maqasid (ijtthad maqasidi) membuka ruang dinamis untuk menjawab
persoalan sosial, ekonomi, dan teknologi modern, selama tetap berpijak pada nilai keadilan dan
kemaslahatan.

Dengan demikian, falsafah tasyri’ dan maqasid al-ahkam merupakan dua konsep yang tidak
terpisahkan dalam pembentukan hukum Islam yang responsif dan berkeadilan. Falsafah tasyri’
memberi dasar teologis-filosofis, sementara maqasid al-ahkam menjadi orientasi praksisnya.

DAFTAR PUSTAKA

A. Rahman al-Dimasyqi. “Tajdid Fighiyy dalam Perspektif Maqasid al-Syariah.” Jurnal Al-Ahkam
15, no. 2 (2020): 112—129.

Ahmad Rofiq. “Falsafah Tasyri’ dan Implikasinya terhadap Hukum Islam.” Jurnal Fikih dan
Ushuluddin 6, no. 1 (2019): 40-53.

al-‘Arabiyyah, 1973.
Al-Ghazali, Abu Hamid. A/-Mustasfa min ‘llm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,1993.
Al-Syathibi, Abu Ishaq. AI-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1997.
Al-Zuhayli, Wahbah. Usul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

14177



CN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantare " i
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ((V"

E-ISSN : xxxX-XXXX

Amin Abdullah. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.
Yusuf al-Qaradawi. Madkhal li Dirasat al-Syari ‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah,
1997.

Duski Ibrahim. “Maqasid al-Syari‘ah dalam Pembentukan Hukum Islam Kontemporer.” Jurnal al-
Qanun 20, no. 2 (2017): 197-210.

Fathurrahman Djamil. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2002.
Ibn ‘Ashur, Muhammad al-Tahir. Maqgasid al-Shari ‘ah al-Islamiyyah. Tunisia: Dar al-Salam, 1946.
Ibn Qayyim al-Jawziyyah. I ‘lam al-Muwaqqi ‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirut: Dar al-Kutub

Jasser Auda. Magqasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:
IIIT, 2008.

Mohammad Hashim Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. Kuala Lumpur: Islamic
TextsSociety,2003.

Mohammad Natsir. “Etika dan Filsafat Hukum Islam.” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (2018): 5570

Zainuddin, Ahmad. “Falsafah Tasyri’ dan Relevansinya terhadap Pembaruan Pemikiran
Islam.Jurnal Syariah dan Figh 7, no. 1 (2021): 22-38.

14178



