
 

  
 
 

 
 

14168 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

  Falsafah Tasyri’: Maqāṣid Al-Aḥkām (Tujuan-Tujuan Hukum Islam) 
 

Tasyri Philosophy': Maqāṣid Al-Aḥkām (Objectives Of Islamic Law) 
 

Rudi Hartono1*, Budi Ari Darmawanto2, Fatmawati4, Ahmad Musyahid3 
UIN Alauddin Makasar 

Email : h.rudi@yahoo.co.id1*, fatmawati@uin-alauddin.ac.id3, ahmadmusyahid123@gmail.com3  

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 10-01-2026 

Revised    : 12-01-2026 

Accepted  : 14-01-2026 

Pulished   : 16-01-2026 

Abstract 

The tasyri philosophy is a philosophical basis for understanding Islamic law 

not only as a collection of legal norms, but as a value system oriented towards 

human benefit. One of the central concepts in Tasyri' philosophy is maqāṣid al-

aḥkām, namely the goals that Islamic law aims to realize in every legal 

provision. This article aims to examine the nature of Tasyri' philosophy and 

analyze the concept of maqāṣid al-aḥkām from classical and contemporary 

perspectives. The research method used was qualitative with a library research 

approach, through analysis of classical literature such as the works of al-

Ghazali and al-Syathibi, as well as contemporary thought such as that of Jasser 

Auda and Mohammad Hashim Kamali. The results of the study indicate that 

the maqāṣid al-aḥkām constitutes the spirit and primary orientation of Islamic 

law, aiming to safeguard the five basic human needs: religion, life, intellect, 

progeny, and property. In the modern context, the maqāṣid approach serves as 

an ijtihad paradigm that enables Islamic law to adapt to social, economic, and 

technological changes without losing the authenticity of its revelation. Thus, 

the tashri' philosophy and maqāṣid al-aḥkām have strategic relevance in 

contemporary Islamic legal reform, both in the fields of family law, sharia 

economics, and public law. This approach affirms that Islamic law is dynamic, 

humanistic, and oriented toward justice and universal welfare. 

 

Keywords: Tasyri' Philosophy, Maqāṣid al-Aḥkām, Islamic Law 

 

Abstrak 
 

Falsafah tasyri’ merupakan landasan filosofis dalam memahami hukum Islam tidak hanya sebagai 

kumpulan norma legal, tetapi sebagai sistem nilai yang berorientasi pada kemaslahatan manusia. 

Salah satu konsep sentral dalam falsafah tasyri’ adalah maqāṣid al-aḥkām, yaitu tujuan-tujuan yang 

hendak diwujudkan oleh syariat Islam dalam setiap ketentuan hukumnya. Artikel ini bertujuan 

untuk mengkaji hakikat falsafah tasyri’ serta menganalisis konsep maqāṣid al-aḥkām dalam 

perspektif klasik dan kontemporer. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 

pendekatan kepustakaan (library research), melalui analisis terhadap literatur klasik seperti karya 

al-Ghazali dan al-Syathibi, serta pemikiran kontemporer seperti Jasser Auda dan Mohammad 

Hashim Kamali. Hasil kajian menunjukkan bahwa maqāṣid al-aḥkām merupakan ruh dan orientasi 

utama hukum Islam yang bertujuan menjaga lima kebutuhan dasar manusia, yaitu agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Dalam konteks modern, pendekatan maqāṣid berperan sebagai paradigma 

ijtihad yang memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif terhadap perubahan sosial, ekonomi, dan 

teknologi tanpa kehilangan otentisitas wahyunya. Dengan demikian, falsafah tasyri’ dan maqāṣid 

al-aḥkām memiliki relevansi strategis dalam pembaruan hukum Islam kontemporer, baik dalam 

bidang hukum keluarga, ekonomi syariah, maupun hukum publik. Pendekatan ini menegaskan 

bahwa hukum Islam bersifat dinamis, humanistik, dan berorientasi pada keadilan serta 

kemaslahatan universal. 

Kata kunci: Falsafah Tasyri’, Maqāṣid al-Aḥkām, Hukum Islam 

mailto:h.rudi@yahoo.co.id1*
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id3


 

  
 
 

 
 

14169 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

PENDAHULUAN 

Hukum Islam merupakan sistem hukum yang tidak hanya mengatur aspek lahiriah 

kehidupan manusia, tetapi juga memuat nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial yang mendalam. 

Dalam konteks ini, falsafah tasyri’ atau filsafat pensyariatan berperan penting dalam memahami 

hikmah dan tujuan di balik setiap ketentuan hukum Allah. Sebagaimana ditegaskan oleh Imam al-

Syathibi (w. 790 H), seluruh hukum syariat diturunkan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia 

secara total — baik di dunia maupun di akhirat. (al-Syathibi, 2004: 34). 

Falsafah tasyri’ tidak hanya berbicara tentang “apa” hukum itu, tetapi juga “mengapa” 

hukum tersebut ditetapkan. Dalam konteks keilmuan Islam, tasyri’ dipahami sebagai bentuk 

manifestasi kehendak Ilahi yang mengandung kebijaksanaan (ḥikmah) dan tujuan (maqṣad). Oleh 

karena itu, pembahasan mengenai maqāṣid al-aḥkām (tujuan-tujuan hukum) menjadi inti dari 

filsafat hukum Islam. 

Perkembangan zaman yang dinamis menuntut reinterpretasi maqashid agar hukum Islam 

mampu menjawab tantangan modernitas. Pemikiran kontemporer seperti Jasser Auda menekankan 

perlunya pendekatan sistemik dalam memahami maqashid agar hukum Islam tidak terjebak pada 

formalitas tekstual, melainkan berorientasi pada kemaslahatan universal dan nilai-nilai 

keadilan.(Auda, 2008: 25–30). 

Filsafah syariah dan konsep Asrar al-Ahkam merupakan dua pilar penting dalam memahami 

dimensi terdalam dari hukum Islam. Secara harfiah, Asrar al-Ahkam berarti “rahasia-rahasia 

hukum,” yakni hikmah, tujuan, dan makna yang tersembunyi di balik ketetapan hukum syariat. 

Pemahaman ini menuntun umat Islam untuk tidak berhenti pada bentuk lahiriah hukum, tetapi 

menggali maknanya yang lebih universal dan kontekstual. 

METODE PENELITIAN 

Makalah ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 

research). Data diambil dari literatur klasik seperti al-Muwāfaqāt karya al-Syathibi, al-Mustasfa 

karya al-Ghazali, dan literatur kontemporer seperti karya Jasser Auda dan Hashim Kamali. Analisis 

dilakukan secara deskriptif-analitis untuk menafsirkan nilai-nilai maqashid dalam konteks filsafat 

hukum Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Falsafah Tasyri’ 

Secara etimologis, kata falsafah (فلسفة) berasal dari bahasa Yunani philosophia, yang berarti 

“cinta kebijaksanaan.” Dalam bahasa Arab-Islam, istilah ini kemudian digunakan untuk merujuk 

pada kajian yang mendalam terhadap hikmah dan tujuan di balik fenomena. Sementara itu, tasyri’ 

 ”.berasal dari kata syara‘a, yang berarti “menetapkan hukum” atau “menentukan jalan (تشريع)

(Haroen, 1996: 5). 

Dengan demikian, falsafah tasyri’ dapat didefinisikan sebagai kajian rasional terhadap 

hukum-hukum syariat guna memahami maksud dan hikmah di baliknya. Menurut al-Ghazali dalam 

al-Mustasfa, setiap hukum Allah memiliki tujuan tertentu untuk menjaga kemaslahatan dan 

mencegah kerusakan. (al-Ghazali, 1993: 285) Dalam konteks ini, falsafah tasyri’ bukanlah sekadar 

memahami teks hukum, tetapi menyingkap rahasia moral dan sosial yang dikandungnya. 



 

  
 
 

 
 

14170 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

1. Tujuan dan Fungsi Falsafah Tasyri’ 

Tujuan utama falsafah tasyri’ adalah menyingkap hikmah Ilahi di balik setiap hukum. 

Imam al-Syathibi menjelaskan: 

الدُّنْيَا وَالْْخِرَةِ “ الْعِبَادِ فِي  لِتحَْقِيقِ مَصَالِحِ  إنَِّمَا وُضِعتَْ   ”إِنَّ الشَّرِيعَةَ 

“Sesungguhnya syariat itu ditetapkan semata-mata untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di 

dunia dan di akhirat.” (al-Syathibi, 1997: 9). 

Fungsi falsafah tasyri’ antara lain: 

a. Menjelaskan rasionalitas dan keadilan hukum Islam. 

b. Menjadi dasar metodologis bagi ijtihad dan pembaruan hukum. 

c. Menghubungkan antara nilai-nilai ilahiah dengan realitas sosial manusia. 

2. Sejarah Perkembangan Falsafah Tasyri’ 

Perkembangan falsafah tasyri’ dapat dibagi menjadi tiga fase: 

a. Fase Klasik Awal – masa sahabat dan tabi‘in, di mana hikmah hukum sering dijelaskan secara 

kontekstual, bukan sistematis. 

b. Fase Sistematisasi Ilmu – masa al-Ghazali dan al-Juwayni, yang mulai menggabungkan antara 

rasionalitas dan wahyu dalam kajian ushul fiqh. 

c. Fase Modern – masa al-Syathibi, Ibn ‘Ashur, dan pemikir kontemporer seperti Jasser Auda 

yang menghidupkan kembali maqashid sebagai filsafat hukum Islam. 

3. Hubungan Falsafah Tasyri’ dengan Ushul Fiqh 

Falsafah tasyri’ dan ushul fiqh memiliki keterkaitan yang erat. Ushul fiqh berfungsi 

sebagai metodologi istinbath hukum, sementara falsafah tasyri’ menjadi fondasi nilai yang 

mendasarinya. Menurut Ibn Qayyim al-Jawziyyah: 

“Di mana pun terdapat keadilan, di situlah syariat Allah berada.” (al-Zuhayli, 1986: 882). 

Artinya, hukum Islam tidak boleh dipahami secara tekstual semata, melainkan harus 

dikaitkan dengan tujuan syariat yang lebih luas: keadilan, kemaslahatan, dan kasih sayang 

terhadap umat manusia. 

Konsep Maqāṣid Al-Aḥkām Dalam Hukum Islam 

1. Pengertian Maqāṣid al-Aḥkām 

Secara bahasa, maqāṣid (مقاصد) merupakan bentuk jamak dari maqṣad (مقصد), yang berarti 

“tujuan”, “niat”, atau “arah”. Sedangkan al-aḥkām berarti “hukum-hukum.” Dengan demikian, 

maqāṣid al-aḥkām bermakna “tujuan-tujuan dari penetapan hukum-hukum syariat.” (al-Ghazali, 

1993: 287) 

Secara terminologis, para ulama mendefinisikan maqāṣid sebagai “hikmah dan rahasia 

yang dikehendaki syariat dalam setiap hukum yang ditetapkan untuk kemaslahatan manusia.”8 

Imam al-Ghazali menegaskan bahwa seluruh hukum Islam pada hakikatnya bertujuan untuk 

menjaga lima pokok kebutuhan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khams), yakni: agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. (HR. Ibn Mājah no. 2341). 



 

  
 
 

 
 

14171 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Al-Syathibi memperluasnya dengan menegaskan bahwa maqāṣid bukan sekadar unsur 

pelengkap, tetapi inti dari seluruh tasyri’. Beliau menyatakan: 

“ ِ اخْتيَِ  حَتَّى يكَُونَ عَبْداً لِِلَّّ خْرَاجِ الْمُكَلَّفِ عَنْ داَعِيَةِ هَوَاهُ  إنَِّمَا وُضِعتَْ لِِِ اضْطِرَارًافَإنَِّ الشَّرِيعَةَ  لَهُ  ارًا كَمَا هوَُ عَبْدٌ  .” 

“Sesungguhnya syariat itu ditetapkan untuk membebaskan manusia dari dorongan hawa 

nafsunya agar ia menjadi hamba Allah dengan kehendak bebas, sebagaimana ia adalah hamba-

Nya secara kodrati.” (al-Syathibi, Al-Muwāfaqāt, jilid II: 109). 

Dengan demikian, maqāṣid bukan hanya menjelaskan tujuan hukum, tetapi juga falsafah 

moral dan spiritual di baliknya. 

2. Landasan Teologis dan Dalil Maqāṣid 

Konsep maqāṣid berakar kuat dalam Al-Qur’an dan Hadis. Banyak ayat yang menegaskan 

bahwa setiap ketentuan hukum memiliki tujuan yang mendalam. 

a. Dalil Al-Qur’an 

1) “Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk menjadi rahmat bagi 

semesta alam.” (QS. al-Anbiyā’ [21]: 107). 

→ Ayat ini menegaskan bahwa seluruh hukum Islam berorientasi pada rahmah (kasih 

sayang dan kemaslahatan universal). 

2) “Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesulitan bagimu.” (QS. 

al-Baqarah [2]: 185). 

→ Prinsip taysīr (kemudahan) merupakan manifestasi maqāṣid dalam aspek ibadah dan 

muamalah. 

b. Dalil Hadis Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

 ”لاَ ضَرَرَ وَلاَ ضِرَارَ “

“Tidak boleh menimbulkan bahaya, dan tidak boleh saling membahayakan.” (HR. Ibn Mājah, 

Sunan Ibn Mājah, Kitāb al-Aḥkām, hadis no. 2341). 

Hadis ini menjadi dasar penting maqāṣid dalam menolak mafsadah (kerusakan) dan 

menegakkan maslahah (kemanfaatan). 

3. Klasifikasi Maqāṣid al-Aḥkām 

Para ulama mengelompokkan maqāṣid berdasarkan tingkat kepentingannya menjadi tiga 

kategori: 

a. Al-Ḍarūriyyāt (Kebutuhan Primer) 

Yaitu kebutuhan pokok yang menjadi dasar keberlangsungan hidup manusia dan 

agama. Hilangnya salah satu unsur ini akan menimbulkan kerusakan besar. Menurut al-

Ghazali, lima unsur tersebut adalah: (al-Ghazali, Al-Mustasfa, jilid I: 288): 

1) Ḥifẓ al-Dīn (menjaga agama) 

2) Ḥifẓ al-Nafs (menjaga jiwa) 

3) Ḥifẓ al-‘Aql (menjaga akal) 

4) Ḥifẓ al-Nasl (menjaga keturunan) 

5) Ḥifẓ al-Māl (menjaga harta) 



 

  
 
 

 
 

14172 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

b. Al-Ḥājiyyāt (Kebutuhan Sekunder) 

Yaitu kebutuhan yang bertujuan menghilangkan kesulitan dan memberi keringanan 

tanpa mengancam eksistensi manusia. Contohnya adalah rukhsah dalam ibadah (seperti shalat 

jama’ dan qashar bagi musafir). 

c. Al-Taḥsīniyyāt (Kebutuhan Tersier) 

Yaitu kebutuhan yang menyempurnakan kehidupan manusia dengan nilai-nilai 

kesopanan, etika, dan estetika. Misalnya, adab berpakaian, kebersihan, dan etika sosial. 

(Haroen, Ushul Fiqh I: 59) 

Klasifikasi ini menunjukkan bahwa maqāṣid bersifat hierarkis dan saling melengkapi dalam 

mencapai kemaslahatan menyeluruh. 

4. Dimensi Kemanusiaan dalam Maqāṣid al-Aḥkām 

Maqāṣid al-aḥkām tidak hanya berorientasi pada aspek ritual, tetapi juga sosial dan 

kemanusiaan. Ibn ‘Ashur menekankan bahwa maqāṣid syariat bersumber pada prinsip ‘adl 

(keadilan), ḥurriyyah (kebebasan), dan musāwah (kesetaraan). (Ibn ‘Ashur, Maqāṣid al-Sharī‘ah 

al-Islāmiyyah, 2001: 74). Hukum Islam yang sejati adalah hukum yang menegakkan nilai-nilai 

kemanusiaan universal, tanpa mengorbankan prinsip-prinsip wahyu. 

Jasser Auda dalam kerangka modernnya menyebut maqashid sebagai “pendekatan 

sistemik” (systems approach) yang memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif terhadap 

perubahan sosial. (Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law, 2008: 83). 

Dalam pendekatan ini, maqashid bukan sekadar teori normatif, tetapi metodologi dinamis untuk 

menyeimbangkan antara teks dan konteks. 

5. Maqāṣid al-Aḥkām dan Maslahah 

Konsep maqashid tidak dapat dipisahkan dari maslahah (kemanfaatan). Dalam pandangan 

al-Ghazali, maslahah adalah segala hal yang mendukung terwujudnya lima kebutuhan dasar 

manusia. (al-Ghazali, Al-Mustasfa, jilid I: 291). Sementara al-Syathibi memandang bahwa 

maslahah merupakan indikator rasional untuk menilai kesesuaian hukum dengan maqashid. 

Dalam konteks kontemporer, maqashid menjadi alat epistemologis untuk merekonstruksi 

hukum Islam agar relevan dengan nilai-nilai HAM, gender, ekonomi syariah, dan keadilan sosial. 

(Duski Ibrahim, 2017: 195). 

6. Peran Maqāṣid al-Aḥkām dalam Pembentukan Hukum Islam Modern 

Pemikiran maqashid dalam hukum modern berperan sebagai: 

a. Dasar metodologis ijtihad baru – terutama dalam bidang bioetika, hukum keluarga, dan 

keuangan syariah. 

b. Korektor terhadap formalisme fiqh – mengembalikan hukum pada nilai-nilai moral dan 

kemaslahatan. 

c. Kerangka filosofis hukum Islam global – yang menekankan prinsip universal: keadilan, 

rahmah, dan kemanusiaan. 



 

  
 
 

 
 

14173 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Pemikir kontemporer seperti Mohammad Hashim Kamali menegaskan bahwa maqashid 

menjadi “ruh hukum Islam” yang menjamin keberlanjutan hukum terhadap perubahan zaman. 

(Kamali, Sharī‘ah Law: An Introduction, 2008: 112) 

Implementasi Dan Aplikasi Maqāṣid Al-Aḥkām Dalam Hukum Islam Kontemporer 

Pemahaman terhadap maqāṣid al-aḥkām tidak berhenti pada tataran teoritis, tetapi harus 

diwujudkan dalam praksis hukum Islam. Sebab, hakikat syariat adalah untuk mencapai 

kemaslahatan umat manusia. Imam al-Syathibi menegaskan bahwa maqāṣid adalah “ruh” dari 

hukum Islam, tanpa pemahaman maqāṣid hukum menjadi kaku dan kehilangan relevansinya. (al-

Syathibi, Al-Muwāfaqāt fi Uṣūl al-Syarī‘ah, jilid II: 10). 

Dalam konteks modern, maqāṣid berfungsi sebagai paradigma baru dalam ijtihad dan 

pembaruan hukum Islam. Dengan pendekatan ini, hukum Islam tidak sekadar mempertahankan 

tradisi, melainkan menegaskan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan universal. 

(Fathurrahman Djamil, 2002: 56). 

1. Implementasi Maqāṣid al-Aḥkām dalam Hukum Keluarga Islam 

Salah satu bidang hukum Islam yang paling banyak mengalami pembaruan berdasarkan 

maqāṣid adalah hukum keluarga (al-ahwāl al-syakhṣiyyah). 

Tujuan hukum keluarga Islam adalah menjaga institusi rumah tangga sebagai basis moral dan 

sosial masyarakat. (Wahbah al-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, jilid II: 891). 

a. Perkawinan 

Dalam Islam, tujuan perkawinan bukan hanya reproduksi, tetapi juga sakinah, 

mawaddah, wa rahmah (ketenangan, kasih sayang, dan rahmat). Maka, pernikahan harus 

dilandasi prinsip keadilan dan tanggung jawab, bukan sekadar legalitas formal. 

Konsep maqashid menolak praktik yang bertentangan dengan tujuan ini, seperti 

pernikahan paksa, kekerasan dalam rumah tangga, atau eksploitasi ekonomi dalam keluarga. 

(Ahmad Rofiq, 2019: 40). 

b. Perceraian 

Syariat memperbolehkan perceraian, tetapi menjadikannya sebagai solusi terakhir 

untuk mencegah mafsadah (kerusakan) yang lebih besar. Dalam konteks maqāṣid, perceraian 

dilihat bukan sebagai pelanggaran, tetapi sebagai bentuk realisasi ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa) 

dan ḥifẓ al-dīn (menjaga keimanan) ketika rumah tangga tidak lagi harmonis. (Ibn Qayyim al-

Jawziyyah, I‘lām al-Muwaqqi‘īn, jilid III: 15). 

2. Implementasi dalam Bidang Ekonomi dan Keuangan Syariah 

Ekonomi Islam merupakan bidang paling dinamis dalam penerapan maqāṣid al-aḥkām di 

era modern. Tujuan utama hukum ekonomi Islam adalah mewujudkan keadilan distributif, 

menghindari eksploitasi, dan menjamin kesejahteraan sosial. (Mohammad Hashim Kamali, 

Sharī‘ah Law: An Introduction, 2008: 115). 

 

 



 

  
 
 

 
 

14174 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Konsep ḥifẓ al-māl (menjaga harta) menjadi landasan utama hukum muamalah. Namun, 

menjaga harta bukan berarti mengakumulasi kekayaan, melainkan memastikan penggunaannya 

untuk kemaslahatan sosial. 

a. Larangan Riba dan Gharar 

Larangan riba didasarkan pada maqāṣid menjaga keadilan ekonomi dan menghindari 

eksploitasi. Sedangkan larangan gharar (ketidakjelasan) bertujuan menjaga transparansi dan 

menghindari penipuan dalam transaksi. (al-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, jilid II: 897). 

b. Zakat, Wakaf, dan Filantropi Islam 

Instrumen zakat, infak, dan wakaf merupakan perwujudan maqāṣid ḥifẓ al-māl dan ḥifẓ 

al-nafs. Dengan sistem ini, Islam menegakkan redistribusi kekayaan dan solidaritas sosial. 

Dalam konteks modern, lembaga keuangan syariah mengembangkan model zakat produktif 

dan wakaf uang sebagai realisasi maqashid sosial-ekonomi. (Duski Ibrahim, 2017: 199). 

c. Sistem Keuangan Syariah 

Pemikiran Jasser Auda dan Kamali menekankan pentingnya maqāṣid dalam desain 

keuangan Islam. Prinsip-prinsip seperti keadilan (‘adl), kejujuran (ṣidq), dan tanggung jawab 

sosial menjadi dasar pembentukan instrumen keuangan syariah modern seperti sukuk, 

murabahah, dan musharakah. (Auda, 2008: 133). 

3. Implementasi Maqāṣid al-Aḥkām dalam Bioetika dan Kesehatan 

Kemajuan bioteknologi menimbulkan tantangan baru dalam hukum Islam. Isu seperti 

transplantasi organ, bayi tabung, aborsi, dan euthanasia memerlukan pendekatan maqāṣid yang 

adaptif. 

Dalam konteks ḥifẓ al-nafs (menjaga kehidupan), para ulama membolehkan transplantasi 

organ jika dilakukan untuk menyelamatkan nyawa dan tidak melanggar martabat manusia. 

(Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī, Qarārāt wa Tawṣiyāt, 2006: 75). Namun, praktik seperti kloning 

manusia dianggap bertentangan dengan maqāṣid karena mengancam ḥifẓ al-nasl (menjaga 

keturunan) dan menghilangkan identitas manusia. (Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-

Islāmiyyah: 92). 

Maqāṣid dalam bioetika modern menuntut keseimbangan antara nilai-nilai wahyu dan 

prinsip-prinsip ilmiah, agar hukum Islam dapat menjawab tantangan kedokteran kontemporer 

tanpa kehilangan integritas moralnya. (Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, 

2003). 

4. Implementasi dalam Hukum Sosial dan Politik 

Hukum Islam juga mengandung maqāṣid sosial-politik yang bertujuan mewujudkan 

keadilan publik dan tata pemerintahan yang adil (al-ḥukm al-‘ādil). 

Ibn ‘Ashur menegaskan bahwa maqashid syariat meliputi ḥifẓ al-‘ird (menjaga kehormatan), ḥifẓ 

al-ḥurriyyah (menjaga kebebasan), dan ḥifẓ al-‘adl (menegakkan keadilan). (Ibn ‘Āshūr, 

Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, 2001). 

Dalam kerangka negara modern, maqāṣid menjadi dasar pembentukan hukum publik dan 

konstitusi yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Pemikiran maqāṣid juga menjadi jembatan 



 

  
 
 

 
 

14175 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

antara hukum Islam dan hak asasi manusia (HAM), karena keduanya bertujuan menegakkan 

keadilan, martabat, dan kemaslahatan manusia. (Ibn ‘Āshūr, 2001). 

5. Evaluasi Kritis 

Implementasi maqāṣid al-aḥkām menghadapi dua tantangan utama: 

a. Formalisme hukum yang menolak pembaruan dan masih berpegang pada fiqh klasik secara 

literal. 

b. Liberalisme hukum yang menafsirkan maqashid terlalu bebas hingga keluar dari koridor 

syariat. 

Solusinya adalah pendekatan moderat: menjadikan maqāṣid sebagai prinsip metodologis yang 

berbasis wahyu, namun tetap terbuka terhadap perkembangan sosial dan ilmiah. 

Relevansi Falsafah Tasyri’ Dan Maqāṣid Al-Aḥkām Terhadap Pembaruan Hukum Islam 

Seiring dengan berkembangnya peradaban manusia dan kompleksitas kehidupan modern, 

hukum Islam dihadapkan pada tantangan baru yang menuntut reinterpretasi tanpa meninggalkan 

prinsip-prinsip wahyu. Dalam konteks inilah, falsafah tasyri’ dan maqāṣid al-aḥkām menjadi kunci 

pembaruan hukum Islam yang dinamis dan kontekstual. (Djamil, 2002: 67). 

Falsafah tasyri’ berfungsi menjelaskan hikmah di balik hukum, sementara maqāṣid menjadi 

tujuan universal hukum itu sendiri. Keduanya bersama-sama membentuk fondasi epistemologis 

yang mampu menjaga keseimbangan antara dimensi nash (wahyu) dan ‘aql (rasio). (al-Syāṭibī, al-

Muwāfaqāt, II: 115). Dengan pendekatan maqāṣid, hukum Islam dapat beradaptasi terhadap 

perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi, tanpa kehilangan nilai-nilai aslinya. (Kamali, 2008: 117). 

1. Falsafah Tasyri’ sebagai Landasan Pembaruan Hukum Islam 

Falsafah tasyri’ menempatkan hukum Islam bukan sekadar sebagai kumpulan norma legal, 

tetapi sebagai sistem nilai yang mengandung dimensi moral, sosial, dan spiritual. 

Menurut Ibn Qayyim al-Jawziyyah: 

“Sesungguhnya syariat Islam dibangun atas dasar kebijaksanaan dan kemaslahatan manusia di 

dunia dan akhirat.” (Ibn Qayyim, I‘lam al-Muwaqqi‘in, III: 25). 

Pernyataan ini mengandung makna bahwa setiap upaya pembaruan hukum Islam harus 

berorientasi pada maslahah (kemanfaatan) dan ‘adl (keadilan). Maka, pembaruan hukum yang 

bertentangan dengan dua prinsip ini tidak dapat dikategorikan sebagai ijtihad maqāṣidī.  

Contohnya, reformasi hukum keluarga Islam di berbagai negara Muslim modern (seperti 

Mesir, Maroko, dan Indonesia) menggunakan maqāṣid sebagai dasar untuk melindungi hak-hak 

perempuan dan anak tanpa menyalahi nash. (Kamali, 2003: 227). 

2. Maqāṣid al-Aḥkām sebagai Paradigma Ijtihad Modern 

Maqāṣid al-aḥkām menjadi instrumen metodologis bagi ijtihad maqāṣidī — yaitu bentuk 

ijtihad yang mempertimbangkan tujuan-tujuan hukum sebelum menetapkan fatwa. Pemikir 

kontemporer seperti Jasser Auda menawarkan model systems approach, yang menekankan 

keterkaitan antar nilai dan konteks sosial. (Auda, 2008: 144). 



 

  
 
 

 
 

14176 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Dalam pendekatan ini, hukum Islam dilihat sebagai sistem terbuka (open system) yang 

selalu berinteraksi dengan lingkungan sosial, budaya, dan teknologi. Model ini menegaskan 

bahwa hukum Islam tidak boleh dipahami secara parsial, tetapi harus ditinjau dari jaringan nilai 

maqāṣid seperti keadilan, rahmah, dan kemaslahatan publik (al-maṣlaḥah al-‘āmmah). (Duski 

Ibrahim, 2017: 202). Dengan paradigma ini, hukum Islam dapat menjadi sumber inspirasi etis 

dan legal bagi sistem hukum nasional di negara-negara mayoritas Muslim, termasuk Indonesia. 

3. Relevansi Maqāṣid terhadap Hukum Islam di Indonesia 

Dalam konteks Indonesia, maqāṣid al-aḥkām memiliki peran penting dalam membentuk 

hukum Islam yang berkarakter rahmatan lil ‘ālamīn. Pembentukan Undang-Undang Perkawinan 

(UU No. 1 Tahun 1974) dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) merupakan contoh penerapan 

maqāṣid dalam sistem hukum nasional. (Ahmad Rofiq, 2019: 42). 

Kedua produk hukum tersebut mencerminkan nilai maqāṣid seperti keadilan (al-‘adl), 

kesetaraan gender (al-musāwah), dan perlindungan keluarga (ḥifẓ al-nasl). Hal ini menunjukkan 

bahwa maqāṣid bukan hanya konsep teoretis, tetapi juga prinsip praktis dalam formulasi 

kebijakan hukum Islam di tingkat negara. 

Selain itu, pendekatan maqāṣid juga menjadi landasan etis dalam pengembangan keuangan 

syariah, zakat produktif, dan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemaslahatan sosial. (al-

Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, II: 903). 

Kritik dan Tantangan terhadap Pendekatan Maqāṣid 

Meskipun maqāṣid menjadi kerangka yang kuat untuk pembaruan hukum Islam, terdapat 

beberapa tantangan dalam penerapannya, antara lain: 

1. Kelemahan metodologis 

Tidak semua ulama sepakat mengenai batasan rasionalisasi maqāṣid. Sebagian khawatir bahwa 

penekanan berlebih terhadap maqāṣid dapat mengabaikan teks nash. (al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, I: 

290). 

2. Bahaya liberalisasi hukum 

Beberapa pemikir modern cenderung menafsirkan maqāṣid terlalu luas hingga keluar dari 

kerangka wahyu. 

3. Kurangnya integrasi dengan sistem hukum positif 

Tantangan di negara seperti Indonesia adalah bagaimana maqāṣid dapat diintegrasikan ke dalam 

sistem hukum nasional tanpa menimbulkan disharmoni dengan hukum negara. 

Untuk mengatasi hal tersebut, diperlukan keseimbangan antara al-thawābit (prinsip-prinsip 

tetap) dan al-mutaghayyirāt (hal-hal yang dapat berubah), sehingga maqāṣid dapat berfungsi 

sebagai prinsip pembaruan tanpa kehilangan otentisitasnya. (Amin Abdullah, 2000: 133). 

Implikasi Filosofis Maqāṣid terhadap Keilmuan Hukum Islam 

Secara filosofis, maqāṣid al-aḥkām menegaskan bahwa hukum Islam bersifat humanistik, 

dinamis, dan rasional. Hal ini sekaligus menjadi antitesis terhadap pandangan bahwa hukum Islam 

bersifat dogmatis atau stagnan. Maqāṣid mengembalikan hukum Islam kepada orientasi etikanya: 



 

  
 
 

 
 

14177 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara

https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

menegakkan keadilan, menjaga martabat manusia, dan mewujudkan kesejahteraan sosial. 

Dengan demikian, maqāṣid menjadi jembatan antara nilai-nilai transenden wahyu dan kebutuhan 

empiris masyarakat modern. (Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah: 119). 

Penerapan falsafah tasyri’ dan maqāṣid al-aḥkām dalam pembaruan hukum Islam 

menegaskan bahwa Islam tidak menolak perubahan, melainkan mengarahkannya dalam koridor 

kemaslahatan. Selama perubahan tersebut berlandaskan maqāṣid, maka hukum Islam tetap otentik 

sekaligus relevan sepanjang zaman. Sebagaimana dinyatakan oleh Ibn ‘Ashur: 

 ”.الاجتهاد في مقاصد الشريعة باب واسع لا ينغلق ما دامت الحياة قائمة“

“Ijtihad dalam maqāṣid syariat adalah pintu yang tidak akan tertutup selama kehidupan masih 

berlangsung.” (Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah: 121). 

KESIMPULAN 

Dari keseluruhan pembahasan mengenai Falsafah Tasyri’ dan Maqāṣid al-Aḥkām (Tujuan-

Tujuan Hukum Islam), dapat disimpulkan bahwa hakikat hukum Islam bukan semata-mata aturan 

legal formal, tetapi merupakan sistem nilai yang bertujuan untuk menghadirkan kemaslahatan 

(maṣlaḥah) bagi manusia. Falsafah tasyri’ mengajarkan bahwa setiap hukum yang ditetapkan Allah 

memiliki hikmah dan tujuan rasional yang sejalan dengan fitrah manusia. 

Maqāṣid al-aḥkām hadir sebagai manifestasi konkret dari falsafah tasyri’. Ia menjadi ruh 

dan arah dari seluruh ketentuan syariat Islam. Melalui lima prinsip utama (al-daruriyyāt al-

khamsah), maqāṣid memastikan bahwa hukum Islam senantiasa menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

Dalam konteks modern, maqāṣid menjadi alat metodologis yang memungkinkan hukum 

Islam beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan substansi wahyunya. Ijtihad 

kontemporer yang berbasis maqāṣid (ijtihad maqāṣidī) membuka ruang dinamis untuk menjawab 

persoalan sosial, ekonomi, dan teknologi modern, selama tetap berpijak pada nilai keadilan dan 

kemaslahatan. 

Dengan demikian, falsafah tasyri’ dan maqāṣid al-aḥkām merupakan dua konsep yang tidak 

terpisahkan dalam pembentukan hukum Islam yang responsif dan berkeadilan. Falsafah tasyri’ 

memberi dasar teologis-filosofis, sementara maqāṣid al-aḥkām menjadi orientasi praksisnya. 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Rahman al-Dimasyqi. “Tajdid Fiqhiyy dalam Perspektif Maqasid al-Syariah.” Jurnal Al-Ahkam 

15, no. 2 (2020): 112–129. 

Ahmad Rofiq. “Falsafah Tasyri’ dan Implikasinya terhadap Hukum Islam.” Jurnal Fikih dan  

Ushuluddin 6, no. 1 (2019): 40–53. 

            al-‘Arabiyyah, 1973. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,1993. 

Al-Syathibi, Abu Ishaq. Al-Muwāfaqāt fi Usul al-Syari‘ah. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1997. 

Al-Zuhayli, Wahbah. Usul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986. 



 

14178 

https://jicnusantara.com/index.php/jicn                                        

E-ISSN : xxxx-xxxx 

Amin Abdullah. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000. 

Yusuf al-Qaradawi. Madkhal li Dirasat al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah,            

1997. 

Duski Ibrahim. “Maqasid al-Syari‘ah dalam Pembentukan Hukum Islam Kontemporer.”  Jurnal al-

Qanun 20, no. 2 (2017): 197–210. 

Fathurrahman Djamil. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2002. 

Ibn ‘Ashur, Muhammad al-Tahir. Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah. Tunisia: Dar al-Salam, 1946. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. I‘lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirut: Dar al-Kutub  

Jasser Auda. Maqasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 

IIIT, 2008. 

Mohammad Hashim Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. Kuala Lumpur: Islamic 

TextsSociety,2003. 

Mohammad Natsir. “Etika dan Filsafat Hukum Islam.” Jurnal Ushuluddin 23, no. 1 (2018):  5570 

Zainuddin, Ahmad. “Falsafah Tasyri’ dan Relevansinya terhadap Pembaruan Pemikiran 

Islam.Jurnal Syariah dan Fiqh 7, no. 1 (2021): 22–38. 


