*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ , x
https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

Magqasid al-Syari‘ah Berbasis Sistem Perspektif Jasser Auda dan Relevansinya
bagi Hukum Islam Kontemporer

Magqasid al-Syari‘ah Based on Jasser Auda's System of Perspective and Its
Relevance for Contemporary Islamic Law

Luthviyah Romziana!, Achmad Jazuli Afandi?, Kholil Syamsul?, Khoirul Anas*
Universitas Nurul Jadid
Email: romziana@unuja.ac.id

Article Info Abstract

Article history : . . _ . - .
R;;éiscgszog-omoze This reseal_fch examines maqasid al-shari‘ah from the perspecttve. of Jasser
Revised : 14-01-2026 Auda and its relevance to the development of contemporary Islamic law. The
Accepted : 16-01-2026 study aims to analyze Auda’s construction of maqasid al-shari‘ah, explore the
Pulished : 18-01-2026 systems approach he proposes, and assess its relevance and implications for

modern Islamic legal reasoning (ijtihad). This research employs a qualitative
method based on library research, using Jasser Auda s major works as primary
sources and supported by relevant Indonesian academic journal articles. The
findings indicate that Auda’s concept of maqasid al-shari‘ah is dynamic,
multidimensional, contextual, and purpose-oriented, enabling a meaningful
integration between normative texts and social realities. The systems approach
offers a significant methodological contribution in strengthening Islamic legal
reasoning to respond to contemporary challenges. However, this approach still
faces challenges in terms of practical operationalization within positive law
frameworks. Therefore, Jasser Auda s maqasid theory remains highly relevant
for contemporary Islamic law, provided that further methodological refinement
is undertaken to preserve normative boundaries.

Keywords: Maqagid Al-Shart‘Ah, Jasser Auda, Systems Approach

Abstrak

Penelitian ini membahas magasid al-syari‘ah dalam perspektif Jasser Auda serta relevansinya bagi
pengembangan hukum Islam kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi magasid
al-syari ‘ah menurut Jasser Auda, mengkaji pendekatan sistem (systems approach) yang ditawarkannya, serta
menilai relevansi dan implikasinya terhadap ijtihad hukum Islam modern. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (/ibrary research), dengan sumber data utama berupa
karya-karya Jasser Auda dan didukung oleh artikel jurnal ilmiah berbahasa Indonesia yang relevan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa maqgasid al-syart‘ah versi Jasser Auda bersifat dinamis, multidimensional,
kontekstual, dan berorientasi tujuan (purposefulness), sehingga mampu menjembatani antara teks normatif
dan realitas sosial. Pendekatan sistem memberikan kontribusi metodologis penting dalam memperkuat
ijtihad hukum Islam agar lebih responsif terhadap tantangan kontemporer. Meskipun demikian, pendekatan
ini masih menghadapi tantangan dalam aspek operasionalisasi dan penerapannya pada level hukum positif.
Oleh karena itu, pemikiran maqasid Jasser Auda memiliki relevansi signifikan bagi pengembangan hukum
Islam kontemporer, dengan catatan perlunya pengembangan metodologis lanjutan agar tetap menjaga batas
normatif syariat.

Kata kunci: magqdasid al-syari‘ah, Jasser Auda, pendekatan sistem

14300



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ N *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

PENDAHULUAN

Perkembangan hukum Islam kontemporer menuntut paradigma baru dalam memahami dan
mengaplikasikan syariat Islam agar tetap relevan dengan dinamika masyarakat global. Salah satu
pendekatan yang semakin mendapat perhatian adalah magasid al-syari‘ah, yaitu tujuan-tujuan
syariat sebagai landasan untuk memastikan kemaslahatan umat dan menjawab persoalan
kontemporer secara kontekstual. Dalam tradisi klasik, maqdasid al-syari ‘ah kerap dipahami sebagai
upaya menjaga lima kebutuhan dasar (al-darariyyat al-khamsah), tetapi pendekatan ini dinilai
kurang mampu menjawab kompleksitas tuntutan hukum dan sosial modern (Syarifuddin, 2021).

Pemikiran kontemporer tentang maqasid al-syari‘ah mengalami perkembangan signifikan
ketika Jasser Auda memperkenalkan pendekatan sistem (systems approach) sebagai kerangka
metodologis yang holistik dan dinamis. Pendekatan sistem ini menempatkan maqasid bukan
sekadar tujuan normatif, tetapi sebagai struktur yang saling terkait dan mampu menangkap dimensi
multidimensi kehidupan manusia melalui enam fitur utama: cognitive nature, wholeness, openness,
interrelated hierarchy, multidimensionality, dan purposefulness (Auda, 2008; Ahmad Azhari,
2025).

Pendekatan sistem yang digagas oleh Jasser Auda menawarkan alternatif atas keterbatasan
pemikiran maqasid klasik yang cenderung atomistik dan hierarkis. Menurut kajian kontemporer,
sistem pendekatan ini tidak hanya menekankan perlindungan terhadap kemaslahatan dasar, tetapi
juga pada pengembangan hak asasi manusia dan kemampuan hukum Islam untuk beradaptasi
dengan perubahan zaman (Irawan, 2025).

Sejumlah studi di Indonesia telah mengaplikasikan gagasan Jasser Auda dalam berbagai
konteks, seperti pendidikan Islam multidisipliner, kontrak pembiayaan bank syariah, dan bahkan
qardh dalam perbankan syariah, menunjukkan bahwa pendekatan sistem maqasid mampu menjadi
kerangka konseptual untuk mengatasi problem hukum Islam yang bersifat multidimensional dan
kontekstual (Siti Mutholingah & Zamzami, 2024; Hasanudin, 2024).

Dalam konteks hukum Islam kontemporer di Indonesia, implementasi pemikiran maqasid
al-syari‘ah Jasser Auda diperlukan untuk memperkuat landasan teoritis dan metodologis ijtihad
legal serta membantu merumuskan solusi hukum yang relevan bagi tantangan masa kini, seperti
reformasi hukum keluarga, pembaruan ekonomi syariah, dan perlindungan hak asasi manusia.
Namun demikian, kajian yang secara khusus menempatkan pendekatan sistem Jasser Auda sebagai
kerangka utama dalam pengembangan hukum Islam kontemporer masih relatif terbatas, terutama
dalam literatur berbahasa Indonesia. Gap akademik ini menggarisbawahi urgensi penelitian yang
tidak hanya menjelaskan teori, tetapi juga mengevaluasi relevansinya dalam praktik hukum Islam
modern.

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menganalisis maqgasid al-syari‘ah menurut
Jasser Auda melalui pendekatan sistem dan menelaah relevansinya terhadap perkembangan hukum
Islam kontemporer, terutama dalam konteks problem hukum yang kompleks dan multidimensional
di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (/ibrary
research). Penelitian kepustakaan dipilih karena fokus kajian diarahkan pada analisis pemikiran

14301



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ N *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

maqasid al-syari‘ah Jasser Auda sebagaimana termuat dalam literatur ilmiah, khususnya artikel
jurnal yang membahas hukum Islam kontemporer. Metode ini lazim digunakan dalam penelitian
hukum Islam yang menitikberatkan pada kajian konseptual dan teoritis (Zed, 2018; Syarifuddin,
2021).

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif-filosofis, yaitu pendekatan yang
mengkaji norma, prinsip, dan konstruksi pemikiran hukum Islam secara kritis dan reflektif.
Pendekatan ini relevan untuk menelaah maqasid al-syari‘ah sebagai kerangka metodologis
pembaruan hukum Islam melalui pendekatan sistem (systems approach) yang ditawarkan oleh
Jasser Auda (Auda, 2008).

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer berupa artikel
karya-karya Auda dan jurnal ilmiah yang secara khusus membahas pemikiran maqasid al-syari‘ah
Jasser Auda. Adapun data sekunder meliputi artikel jurnal hukum Islam, ushul figh, dan kajian
maqasid al-syari‘ah yang relevan sebagai pendukung analisis.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri jurnal ilmiah
nasional terakreditasi. Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) dan
analisis konseptual, dengan cara mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan gagasan
utama terkait maqasid al-syari‘ah dan relevansinya bagi hukum Islam kontemporer. Penarikan
kesimpulan dilakukan secara induktif berdasarkan temuan konseptual yang diperoleh.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian
Biografi dan Latar Intelektual Jasser Auda

Prof. Dr. Jasser Auda merupakan salah satu intelektual Muslim kontemporer terkemuka
yang dikenal luas dalam studi maqasid al-syari‘ah dan pengembangan metodologi hukum Islam
modern. Ia lahir pada tahun 1966 di Kairo, Mesir, dari keluarga yang memiliki tradisi keilmuan
Islam. Sejak masa muda, Auda sudah menunjukkan ketertarikan yang kuat terhadap ilmu
pengetahuan dan pemikiran keislaman, terutama melalui pendidikan tradisional (falagqi) di Masjid
al-Azhar, di mana ia mempelajari Al-Qur’an, hadis, fikih, ushul figh, serta disiplin ilmu dasar Islam
lainnya. Masa pembelajaran ini membentuk pondasi epistemologisnya dalam memahami teks dan
tradisi Islam secara mendalam sekaligus kritis terhadap metodologi tradisional (talaqqi al-Qur’an
dan hadis) yang kemudian ia kritik dalam karya-karyanya (Retna Gumanti, 2018; Abdul Qodir
Maliki, 2023).

Pendidikan formalnya berlangsung di berbagai bidang ilmu. Auda memulai studi
akademiknya di Cairo University, jurusan FEngineering, dan meraih gelar sarjana (B.Sc.).
Selanjutnya ia memperdalam studi Islam di Islamic American University (Amerika Serikat),
memperoleh gelar sarjana dalam Islamic Studies dan kemudian melanjutkan studi Master di
universitas yang sama dengan fokus pada kajian perbandingan mazhab (comparative law).
Perjalanan akademik Auda kemudian membawa dirinya ke University of Waterloo (Kanada) di
mana ia memperoleh Ph.D. dalam Systems Analysis, menekankan pemahaman ilmu sebagai sistem
yang kompleks dan saling berkaitan. Tidak berhenti di situ, ia juga meraih Ph.D. kedua dari
University of Wales (Inggris) dengan konsentrasi pada Philosophy of Islamic Law (Filsafat Hukum

14302



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ N *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

Islam), yang menjadi landasan teoritis penting dalam karyanya tentang maqasid al-syari‘ah
(Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach) (Retna Gumanti, 2018)

Secara profesional, Auda telah menjadi pendiri dan direktur Al-Maqasid Research Centre
dan Filsafat Hukum Islam (Al-Furqan Foundation, London) sejak pertengahan 2000-an, yang
berfokus pada penelitian dan pengembangan maqgasid al-syari‘ah sebagai pendekatan metodologis
dalam studi hukum Islam. Ia juga aktif sebagai anggota berbagai lembaga dan jaringan akademik
internasional, termasuk menjadi bagian dari European Council for Fatwa and Research, Figh
Council of North America, serta lembaga-lembaga pemikir Muslim global lainnya. Posisi
akademiknya mencakup pengajaran dan keterlibatan riset di sejumlah institusi internasional seperti
di Qatar Faculty of Islamic Studies, American University of Sharjah (UAE), dan juga International
Islamic University Malaysia, mencerminkan pengaruh pemikirannya di berbagai belahan dunia.

Dalam dunia penulisan ilmiah, Jasser Auda dikenal sebagai pengarang lebih dari dua puluh
buku dalam bahasa Arab dan Inggris yang banyak disitasi dalam kajian hukum Islam kontemporer.
Karya utamanya yang menguatkan posisi teoretisnya adalah Maqasid al-Shariah as Philosophy of
Islamic Law: A Systems Approach, yang memformulasikan maqasid al-syari‘ah sebagai sistem
teoritik yang hidup, holistik, dan adaptif terhadap tantangan zaman. Auda juga menulis buku-buku
populer lain seperti AI-Magasid untuk Pemula, yang diterjemahkan ke berbagai bahasa termasuk
Indonesia, sehingga memperluas jangkauan pengaruhnya dalam kajian maqgasid di kalangan
akademisi dan praktisi hukum Islam.

Konstruksi Maqasid al-Syari‘ah dalam Pemikiran Jasser Auda

Pemikiran magqasid al-syari‘ah Jasser Auda berangkat dari kritik terhadap kecenderungan
pemahaman maqasid klasik yang bersifat statis, hierarkis, dan reduksionistik. Menurut Auda,
magqasid tidak seharusnya dipahami sebatas daftar tujuan normatif yang terbatas pada perlindungan
lima prinsip dasar (al-daririyyat al-khams), melainkan sebagai kerangka metodologis yang hidup
dan dinamis dalam proses penetapan hukum Islam. Oleh karena itu, Auda merekonstruksi maqasid
al-syari‘ah sebagai sebuah sistem yang terbuka dan multidimensional, yang mampu berinteraksi
dengan realitas sosial secara kontekstual (Auda, 2008).

Konstruksi magasid al-syari‘ah dalam pemikiran Jasser Auda bertumpu pada pendekatan
sistem (systems approach). Pendekatan ini memandang hukum Islam sebagai satu kesatuan sistem
yang terdiri dari unsur-unsur yang saling terkait, bukan kumpulan aturan parsial yang berdiri
sendiri. Dalam kerangka ini, magasid berfungsi sebagai orientasi tujuan (purposefulness) yang
mengarahkan seluruh proses ijtihad dan istinbat hukum. Auda menegaskan bahwa magqasid harus
dipahami melalui relasi antarelemen hukum, konteks sosial, dan tujuan etis syariat secara simultan
(Auda, 2008; Auda, 2015).

Teori sistem (systems theory) yang dikembangkan oleh Jasser Auda merupakan inovasi
epistemologis dalam studi hukum Islam dan maqasid al-syari‘ah. Auda mengadopsi teori sistem
modern—yang berkembang dalam filsafat ilmu dan ilmu sosial—untuk mereformulasi cara
pandang terhadap syariat Islam. Menurutnya, pendekatan hukum Islam klasik cenderung bersifat
mekanistik dan linear, sehingga tidak memadai untuk menjawab kompleksitas problem sosial
kontemporer. Oleh karena itu, magqasid al-syari‘ah harus diposisikan sebagai inti sistem hukum
Islam yang dinamis, terbuka, dan berorientasi tujuan (Auda, 2008).

14303



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Dalam teori sistem, Auda memandang syariat Islam sebagai sistem kompleks adaptif, yakni
sistem yang terdiri dari berbagai komponen (teks, konteks, nilai, aktor, dan institusi) yang saling
berinteraksi dan tidak dapat dipahami secara terpisah. Konsekuensinya, penetapan hukum Islam
tidak dapat hanya bertumpu pada analisis tekstual atau qiyas formal, melainkan harus
mempertimbangkan keterkaitan antarunsur sistem tersebut. Magasid al-syari‘ah berfungsi sebagai
“kompas sistemik” yang menjaga arah hukum Islam agar tetap selaras dengan tujuan etis syariat
(Auda, 2015).

Auda merumuskan enam karakteristik utama teori sistem yang menjadi fondasi metodologi
magqasid kontemporer.

Pertama, kognitif (cognitive nature) menegaskan bahwa maqasid tidak bersifat otomatis atau
terlepas dari akal manusia. Pemahaman terhadap maqasid adalah sebuah proses intelektual yang
melibatkan refleksi epistemologis terhadap teks dan konteks hukum Islam (Auda, 2008). Dengan
demikian, maqasid menjadi produk pemahaman yang sadar terhadap nilai-nilai syariat, bukan
sekadar penerapan aturan mekanis.

Kedua, keseluruhan (wholeness) menunjukkan bahwa hukum Islam harus dipahami secara
menyeluruh, bukan dalam bentuk fragmen aturan yang terpisah. Pendekatan sistem mendorong
keterpaduan antara tujuan, sumber, konteks, serta hasil hukum sehingga tidak mengabaikan
hubungan kausal antara satu elemen dan lainnya (Auda, 2008; Sodiman, 2018). Karakteristik ini
membedakan pendekatan Auda dari metode klasik yang cenderung parsial.

Ketiga, keterbukaan (openness) menegaskan bahwa sistem magdasid bersifat terbuka
terhadap perubahan sosial, budaya, dan global. Artinya, magasid tidak bersifat rigid melainkan
adaptif terhadap tantangan zaman, sepanjang tetap konsisten dengan prinsip-prinsip syariat. Hal ini
penting agar hukum Islam dapat merespons fenomena baru seperti hak asasi manusia, pluralisme,
dan teknologi modern tanpa kehilangan arah tujuan syariat (Auda, 2015; Sodiman, 2018).

Keempat, hirarki yang saling terkait (interrelated hierarchy) merefleksikan bahwa berbagai
tujuan syariat tidak berdiri secara independen, tetapi saling terkait dan berinteraksi. Dalam sistem
maqasid, tujuan dasar seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta saling
mempengaruhi secara fungsional, bukan sebagai elemen hierarkis yang mutlak (Auda, 2008;
Sodiman, 2018). Karakteristik ini mencegah pemisahan tujuan secara fragmentaris dalam proses
ijtihad.

Kelima, multidimensionalitas (multidimensionality) menandakan bahwa maqasid al-
syari‘ah tidak dapat dibatasi pada aspek normatif semata, tetapi juga mencakup dimensi moral,
sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Pendekatan ini memperluas wawasan hukum Islam sehingga
relevan dengan konteks kontemporer dan problem lintas disiplin. Auda menolak reduksi maqasid
hanya pada lima tujuan klasik (al-darariyyat al-khams), dan mendorong perluasan cakupan magasid
seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan hak asasi manusia. Kajian ini menegaskan
bahwa pendekatan multidimensional ini memperkuat posisi hukum Islam sebagai sistem etika sosial
yang inklusif dan transformatif (Auda, 2008; Sodiman, 2018).

Keenam, berorientasi tujuan (purposefulness) menjadikan maqasid sebagai pusat orientasi
dalam perumusan hukum Islam. Hukum tidak dilihat hanya dari ketaatan terhadap teks hukum,
tetapi dari sejauh mana hukum tersebut mampu merealisasikan tujuan syariat dalam konteks

14304



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ N *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

kemaslahatan umat (Auda, 2008). Karakteristik ini menghubungkan nilai normatif dengan fungsi
sosial hukum Islam secara praktis.

Dalam konteks akademik di Indonesia, sejumlah kajian menegaskan bahwa pemikiran
Jasser Auda merepresentasikan pembaruan epistemologis dalam studi magdasid al-syari‘ah.
Syarifuddin (2021) menyatakan bahwa pendekatan sistem Auda berhasil menggeser magasid dari
sekadar legitimasi hukum menuju kerangka metodologis yang aktif dalam proses ijtihad. Hal ini
memungkinkan hukum Islam untuk lebih adaptif terhadap isu-isu modern tanpa kehilangan nilai
normatifnya. Temuan serupa juga ditegaskan oleh Irawan (2025) yang menilai bahwa maqasid versi
Auda bersifat integratif dan relevan untuk menjawab problem hukum Islam yang kompleks dan
multidimensional.

Sodiman (2018) menekankan bahwa rekonstruksi maqasid menurut Auda menegaskan nilai
humanis dan hak asasi manusia yang menjadi bagian integral konstruksi tujuan syariat. Begitu pula
kajian dalam praktik profesional zakat menunjukkan bahwa nilai keterkaitan antar-dimensi
(wholeness dan multidimensionality) turut menguatkan pemberdayaan ekonomi umat dalam
perspektif magasid kontemporer (Huda, Kaamilah & El Hijri, 2025).

Dengan demikian, konstruksi maqasid al-syari‘ah dalam pemikiran Jasser Auda dapat
dipahami sebagai upaya sistematis untuk mereformulasi maqasid dari paradigma tujuan normatif
menuju paradigma metodologis. Pendekatan ini menempatkan maqasid sebagai fondasi
epistemologis pembaruan hukum Islam kontemporer yang berorientasi pada kemaslahatan,
keadilan, dan keberlanjutan nilai-nilai syariat dalam konteks modern.

Pembahasan
Analisis Kritis atas Maqasid Jasser Auda

Pendekatan magqasid al-syari‘ah dalam pemikiran Jasser Auda mendapat apresiasi luas
karena menawarkan paradigma baru yang dinamis dan kontekstual dalam studi hukum Islam.
Namun demikian, meskipun pendekatan ini memiliki keunggulan konseptual, beberapa aspek
metodologis dan aplikatif perlu dikritisi secara akademik untuk menunjukkan batasan, tantangan,
dan implikasinya dalam tradisi hukum Islam, terutama di konteks Indonesia.

1. Kekuatan Teori Sistem Jasser Auda

Pemikiran Auda berhasil menggeser posisi maqasid dari sekadar tujuan normatif menjadi
kerangka metodologis operasional dalam ijtihad (Auda, 2008). Pendekatan sistem yang
ditawarkan menjembatani antara teks normatif dan dinamika sosial, sehingga hukum Islam tidak
hanya dipahami sebagai aturan tertutup, tetapi sebagai mekanisme nilai yang adaptif terhadap
perubahan zaman (Auda, 2015). Dalam kajian Indonesia, Syarifuddin (2021) menilai bahwa teori
sistem tersebut membuka ruang bagi hukum Islam untuk berinteraksi dengan realitas sosial
kontemporer tanpa kehilangan orientasi normatifnya.

Lebih jauh, karakteristik seperti openness dan multidimensionality memungkinkan
maqasid dianalisis lintas disiplin sehingga relevan untuk isu-isu modern seperti hak asasi
manusia, keadilan sosial, dan demokrasi (Sodiman, 2018). Pendekatan ini menjadi dasar
metodologis yang kuat ketika dipadukan dengan kajian empiris dalam hukum Islam praktis,

14305



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ N *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

seperti studi pemberdayaan ekonomi umat atau pendidikan Islam kontekstual (Huda, Kaamilah,
& El Hijri, 2025).

Secara teoritis, penckanan Auda pada purposefulness juga berkontribusi dalam
mempertegas bahwa keberhasilan suatu hukum Islam tidak dapat dinilai hanya dari kesesuaian
tekstual, tetapi dari sejauh mana hukum tersebut mampu merealisasikan kemaslahatan umat. Hal
ini membuka ruang evaluatif yang diperlukan dalam pengembangan hukum Islam kontemporer
di berbagai negara, termasuk Indonesia.

2. Keterbatasan dan Tantangan Konseptual

Meski demikian, pendekatan sistem juga menghadapi kritik, terutama terkait tingkat
abstraksi yang tinggi dalam merumuskan maqasid. Pendekatan sistem cenderung bersifat
filsafati dan konseptual sehingga membutuhkan standar operasional yang jelas ketika
diaplikasikan dalam proses penetapan hukum praktis (Irawan, 2025). Kritik ini muncul karena
tidak semua fenomena sosial mudah untuk diterjemahkan ke dalam kerangka sistem tanpa
kehilangan konteks nilai lokal atau kultural.

Selain itu, beberapa peneliti menyoroti bahwa meskipun karakter openness menjadikan
maqasid adaptif terhadap perubahan sosial, hal ini juga berpotensi menimbulkan ketidakjelasan
batas normatif. Ketidakjelasan tersebut muncul ketika nilai-nilai maqasid digunakan untuk
menjustifikasi hukum Islam baru yang dipandang terlalu progresif oleh sebagian tradisi
keilmuan, sehingga menimbulkan ketegangan antara inovasi dan otoritas klasik tradisi syariat
(Syarifuddin, 2021).

3. Isu Implementasi Kontekstual di Indonesia

Dalam konteks Indonesia, penerapan pendekatan sistem Auda seringkali terkendala oleh
kesenjangan antara teori dan praktik hukum Islam. Misalnya, dalam kajian lembaga keuangan
syariah atau kebijakan publik, meskipun maqasid sering disebut sebagai landasan nilai,
praktiknya masih terjebak pada kepatuhan tekstual dan kepatuhan terhadap fatwa tanpa
mengembangkan analisis sistemik yang holistik (Sa’diyah, Gumilar, & Susilo, 2021). Hal ini
menunjukkan bahwa ada tantangan besar dalam mentransformasikan maqasid Auda dari ranah
teori ke ranah praktis kebijakan dan peraturan nasional.

Relevansi Maqasid Jasser Auda bagi Hukum Islam Kontemporer

Pemikiran magqasid al-syari‘ah versi Jasser Auda memiliki relevansi yang signifikan
terhadap pengembangan hukum Islam kontemporer, khususnya dalam menghadapi kompleksitas
dinamika sosial, ekonomi, dan kebudayaan abad ke-21. Pendekatan sistem (systems approach) yang
ditawarkan Auda memberikan landasan metodologis yang tidak hanya normatif, tetapi juga adaptif
dan kontekstual terhadap tantangan hukum modern (Auda, 2008).

1. Memperkuat Dasar Metodologis Ijtthad Hukum

Pendekatan sistem dalam maqgasid menempatkan tujuan syariat (purposefulness) sebagai
orientasi utama dalam ijtihad, sehingga proses penetapan hukum tidak hanya berlandaskan
tekstualisme semata tetapi juga mempertimbangkan tujuan-tujuan substantif syariat yang lebih
luas. Menurut Auda (2008), penetapan hukum Islam harus mempertimbangkan nilai-nilai
magqasid secara menyeluruh agar hukum dapat merealisasikan kemaslahatan umat dalam konteks

14306



Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ , x
https://jicnusantara.com/index.php/jicn (‘ \f’ "

sosial kontemporer. Pendekatan ini relevan untuk hukum Islam modern karena membuka ruang
bagi keputusan hukum yang lebih fleksibel namun tetap berakar pada tujuan syariat.

Kajian Syarifuddin (2021) di Indonesia menunjukkan bahwa pendekatan maqasid Auda
mampu menjembatani dualitas antara teks dan konteks, sehingga ijtihad hukum Islam dapat lebih
responsif terhadap kondisi sosial yang beragam tanpa kehilangan legitimasi normatifnya.
Dengan demikian, perspektif maqasid sistemik memperkaya metodologi istinbat hukum Islam
tradisional dan menjadi landasan yang kuat bagi pembaharuan hukum kontemporer.

2. Menyediakan Landasan Teoretis untuk Isu Kontemporer

Relevansi maqasid Auda juga terlihat dalam kontribusinya terhadap solusi atas persoalan
hukum modern, seperti hak asasi manusia, keadilan sosial, dan pluralisme. Pendekatan sistem
memungkinkan hukum Islam menganalisis fenomena ini secara multidimensional, sehingga
tidak terjebak dalam pemahaman literal dan kaku (Auda, 2015). Karakter multidimensional ini
menjadi penting ketika hukum Islam dihadapkan pada persoalan lintas disiplin seperti bioetika,
teknologi digital, dan kebijakan publik.

Hasil kajian di Indonesia menunjukkan bahwa maqasid al-syari‘ah versi Auda dapat
diterapkan dalam berbagai konteks praktis. Sebagai contoh, penelitian Sa’diyah, Gumilar, dan
Susilo (2021) menilai bahwa prinsip maqasid turut digunakan dalam evaluasi praktik perbankan
syariah di Indonesia, khususnya dalam upaya menyeimbangkan tujuan ekonomi dengan
perlindungan hak konsumen. Implikasi teoretis ini menunjukkan bahwa maqasid bukan hanya
alat konseptual, tetapi juga instrumen evaluatif untuk praktik hukum Islam kontemporer.

3. Kontribusi dalam Harmonisasi Hukum Islam dan Hukum Nasional

Pendekatan maqasid Auda juga relevan dalam konteks negara hukum seperti Indonesia, di
mana hukum Islam berinteraksi dengan sistem hukum nasional yang pluralistik. Siregar (2024)
menunjukkan bahwa maqasid al-syari‘ah dapat menjadi referensi normatif dalam merumuskan
kebijakan publik yang berkeadilan, terutama ketika dihadapkan pada isu yang melibatkan hukum
positif dan hukum Islam. Pendekatan sistem yang adaptif terhadap konteks sosial dan tujuan
syariat memungkinkan harmonisasi yang lebih efektif antara nilai Islam dan prinsip
konstitusional negara.

Hal ini penting karena hukum Islam modern tidak dapat dipisahkan dari dinamika
pluralitas budaya dan hukum di masyarakat. Maqasid sistemik Auda menawarkan kerangka yang
fleksibel tanpa mengorbankan substansi nilai syariat, sehingga relevan bagi pembangunan
hukum Islam yang responsif terhadap konteks nasional.

4. Mendorong Ijtihad Kontekstual dan Kritis

Relevansi pendekatan maqasid Auda juga terlihat dalam dorongan terhadap ijtihad yang
lebih kontekstual dan kritis. Dengan menempatkan maqgasid sebagai landasan epistemologis
yang dinamis dan terbuka (open system), Auda mendorong para mujtahid untuk tidak hanya
berpegang pada teks secara literal, tetapi juga memahami teks melalui konteks sosial dan tujuan
syariat. Pendekatan ini memungkinkan hukum Islam menghadapi persoalan baru seperti
teknologi kesehatan, ekonomi digital, dan perlindungan lingkungan dengan cara yang lebih
kontekstual (Auda, 2008; Syarifuddin, 2021).

14307



*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ N *

https://jicnusantara.com/index.php/jicn <
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 v

E-ISSN : 3046-4560

Dengan demikian, maqasid al-syari‘ah versi Jasser Auda memiliki relevansi yang kuat bagi
perkembangan hukum Islam kontemporer, baik dalam aspek metodologis, aplikatif, maupun
normatif. Pendekatan sistemik ini memperkaya tradisi hukum Islam dengan membuka ruang
evaluatif dan penerapan hukum yang lebih responsif terhadap tantangan modern tanpa
kehilangan landasan nilai syariat.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa konstruksi
maqasid al-syari‘ah dalam pemikiran Jasser Auda merepresentasikan pergeseran paradigmatik dari
pendekatan klasik yang bersifat statis menuju pendekatan kontemporer yang dinamis dan sistemik.
Melalui pendekatan sistem (systems approach), Auda menempatkan maqasid sebagai kerangka
epistemologis utama dalam memahami hukum Islam, dengan menekankan karakter keterbukaan,
multidimensionalitas, kontekstualitas, dan orientasi tujuan. Dengan demikian, maqasid tidak lagi
dipahami sebagai daftar tujuan normatif semata, tetapi sebagai sistem nilai yang hidup dan adaptif
terhadap perubahan sosial.

Selanjutnya, pendekatan sistem dalam teori maqasid Jasser Auda menunjukkan bahwa
hukum Islam harus dipahami sebagai entitas yang saling terkait antara teks, tujuan, konteks, dan
dampak hukum. Pendekatan ini memberikan kontribusi metodologis yang signifikan karena mampu
menjembatani ketegangan antara normativitas teks dan realitas sosial. Namun, analisis kritis juga
menunjukkan bahwa pendekatan sistem Auda masih menghadapi tantangan dalam aspek
operasionalisasi, terutama dalam merumuskan standar praktis penerapan maqasid pada level hukum
positif dan kebijakan publik.

Adapun relevansi maqasid Jasser Auda bagi hukum Islam kontemporer terletak pada
kemampuannya memperkuat metodologi ijtihad agar lebih responsif terhadap problematika
modern, seperti keadilan sosial, hak asasi manusia, ekonomi syariah, dan pluralitas hukum. Dalam
konteks Indonesia, pendekatan maqasid sistemik berpotensi menjadi jembatan harmonisasi antara
nilai-nilai syariat dan sistem hukum nasional, selama diterapkan secara proporsional dan
bertanggung jawab secara epistemologis.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Azhari. (2025). Pendekatan sistem dalam hukum Islam: Perspektif maqashid syariah
menurut Jasser Auda. El 'Aailah: Jurnal Kajian Hukum Keluarga, 4(1), 269.
https://doi.org/10.59270/aailah.v411.269

Auda, J. (2008). Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:
The International Institute of Islamic Thought.

Auda, J. (2015). Re-envisioning Islamic scholarship: Magqasid methodology as a new approach.
London: The International Institute of Islamic Thought.\

Hasanudin. (2024). Konstruksi pengembangan akad pembiayaan di bank syariah di Indonesia
perspektif pendekatan sistem pada magqashid syariah Jasser Auda. Al-'Adalah: Jurnal
Syariah dan Hukum Islam, 6(2), 1749. https://doi.org/10.31538/adlh.v6i2.1749

Huda, M. 1., Kaamilah, U. F., & El Hijri, M. F. (2025). Jasser Auda’s Maqasid al-Shari’ah:
Transforming professional zakat for people’s welfare. Al-Muamalat: Jurnal Ekonomi
Syariah, 12(1), 77-96. https://doi.org/10.15575/am.v12i1.40952

14308


https://doi.org/10.59270/aailah.v4i1.269
https://doi.org/10.31538/adlh.v6i2.1749

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026
E-ISSN : 3046-4560

*
JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara l’ , x
https://jicnusantara.com/index.php/jicn (‘ \’ "

Irawan, A. S. (2025). Maqashid al-Shari’ah Jasser Auda sebagai kajian alternatif terhadap
permasalahan kontemporer. The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, 3(1), 192.
https://doi.org/10.51675/jaksya.v3i1.192

Maliki, Abdul Qodir. (2023). Magasid al-Syari’ah sistemik Jasser Auda: Konsep dan aktualisasi.
Thesis, Universitas Islam Negeri Jakarta.

Sa’diyah, M., Gumilar, A. G., & Susilo, E. (2021). Uji Magashid Syariah perbankan syariah di
Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7(1), 373-385.
https://doi.org/10.29040/jie1.v7i1.1725

Siregar, S. A. (2024). Implementasi al-maqasid syari‘ah dalam tatanan hukum di Indonesia.
I'tigadiah:  Jurnal  Hukum  dan  Ilmu-Ilmu  Kesyariahan, 1(2), 184-198.
https://doi.org/10.63424/itiqadiah.v1i2.98

Siti Mutholingah & Zamzami, M. R. (2024). Relevansi pemikiran maqashid al-syariah Jasser Auda
terhadap sistem pendidikan Islam multidisipliner. Ta'limuna. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2),
183. https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183

Sodiman. (2018). Magqashid syari’ah kontemporer (menjangkar pemikiran Yudian Wahyudi dan
Jasser Auda). AI-’Adl, 11(1), 140-158. https://doi.org/10.31332/aladl.v11i1.856

Syarifuddin, S. (2021). Magdashid Syarti’ah Jasser Auda: Sebuah sistem pendekatan dalam hukum
Islam kontemporer-. Al-Mizan (e-Journal), 17(1), 27-42.
https://doi.org/10.30603/am.v17i1.2061

Retna Gumanti. (2018). Magqasid al-Syariah menurut Jasser Auda (Pendekatan sistem dalam
hukum Islam). Jurnal Al Himayah, 2(1). Retrieved from
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/582

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan dalam kajian ilmu sosial. Jurnal Pustaka Ilmiah,
4(2), 15-24.

14309


https://doi.org/10.51675/jaksya.v3i1.192
https://doi.org/10.29040/jiei.v7i1.1725
https://doi.org/10.63424/itiqadiah.v1i2.98
https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183
https://doi.org/10.30603/am.v17i1.2061
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/582

