
 

  
 
 

 
 

14300 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Maqāṣid al-Syarī‘ah Berbasis Sistem Perspektif Jasser Auda dan Relevansinya 

bagi Hukum Islam Kontemporer 
 

Maqāṣid al-Syarī‘ah Based on Jasser Auda's System of Perspective and Its 

Relevance for Contemporary Islamic Law 
 

Luthviyah Romziana1, Achmad Jazuli Afandi2, Kholil Syamsul3, Khoirul Anas4 

Universitas Nurul Jadid 
Email: romziana@unuja.ac.id 

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 12-01-2026 

Revised    : 14-01-2026 

Accepted  : 16-01-2026 

Pulished   : 18-01-2026 

Abstract 

 

This research examines maqāṣid al-sharī‘ah from the perspective of Jasser 

Auda and its relevance to the development of contemporary Islamic law. The 

study aims to analyze Auda’s construction of maqāṣid al-sharī‘ah, explore the 

systems approach he proposes, and assess its relevance and implications for 

modern Islamic legal reasoning (ijtihād). This research employs a qualitative 

method based on library research, using Jasser Auda’s major works as primary 

sources and supported by relevant Indonesian academic journal articles. The 

findings indicate that Auda’s concept of maqāṣid al-sharī‘ah is dynamic, 

multidimensional, contextual, and purpose-oriented, enabling a meaningful 

integration between normative texts and social realities. The systems approach 

offers a significant methodological contribution in strengthening Islamic legal 

reasoning to respond to contemporary challenges. However, this approach still 

faces challenges in terms of practical operationalization within positive law 

frameworks. Therefore, Jasser Auda’s maqāṣid theory remains highly relevant 

for contemporary Islamic law, provided that further methodological refinement 

is undertaken to preserve normative boundaries. 

 

Keywords: Maqāṣid Al-Sharī‘Ah, Jasser Auda, Systems Approach 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini membahas maqāṣid al-syarī‘ah dalam perspektif Jasser Auda serta relevansinya bagi 

pengembangan hukum Islam kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi maqāṣid 

al-syarī‘ah menurut Jasser Auda, mengkaji pendekatan sistem (systems approach) yang ditawarkannya, serta 

menilai relevansi dan implikasinya terhadap ijtihad hukum Islam modern. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research), dengan sumber data utama berupa 

karya-karya Jasser Auda dan didukung oleh artikel jurnal ilmiah berbahasa Indonesia yang relevan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah versi Jasser Auda bersifat dinamis, multidimensional, 

kontekstual, dan berorientasi tujuan (purposefulness), sehingga mampu menjembatani antara teks normatif 

dan realitas sosial. Pendekatan sistem memberikan kontribusi metodologis penting dalam memperkuat 

ijtihad hukum Islam agar lebih responsif terhadap tantangan kontemporer. Meskipun demikian, pendekatan 

ini masih menghadapi tantangan dalam aspek operasionalisasi dan penerapannya pada level hukum positif. 

Oleh karena itu, pemikiran maqāṣid Jasser Auda memiliki relevansi signifikan bagi pengembangan hukum 

Islam kontemporer, dengan catatan perlunya pengembangan metodologis lanjutan agar tetap menjaga batas 

normatif syariat. 

 

Kata kunci: maqāṣid al-syarī‘ah, Jasser Auda, pendekatan sistem 

 

 

 



 

  
 
 

 
 

14301 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

PENDAHULUAN 

Perkembangan hukum Islam kontemporer menuntut paradigma baru dalam memahami dan 

mengaplikasikan syariat Islam agar tetap relevan dengan dinamika masyarakat global. Salah satu 

pendekatan yang semakin mendapat perhatian adalah maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu tujuan-tujuan 

syariat sebagai landasan untuk memastikan kemaslahatan umat dan menjawab persoalan 

kontemporer secara kontekstual. Dalam tradisi klasik, maqāṣid al-syarī‘ah kerap dipahami sebagai 

upaya menjaga lima kebutuhan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khamsah), tetapi pendekatan ini dinilai 

kurang mampu menjawab kompleksitas tuntutan hukum dan sosial modern (Syarifuddin, 2021).  

Pemikiran kontemporer tentang maqāṣid al-syarī‘ah mengalami perkembangan signifikan 

ketika Jasser Auda memperkenalkan pendekatan sistem (systems approach) sebagai kerangka 

metodologis yang holistik dan dinamis. Pendekatan sistem ini menempatkan maqāṣid bukan 

sekadar tujuan normatif, tetapi sebagai struktur yang saling terkait dan mampu menangkap dimensi 

multidimensi kehidupan manusia melalui enam fitur utama: cognitive nature, wholeness, openness, 

interrelated hierarchy, multidimensionality, dan purposefulness (Auda, 2008; Ahmad Azhari, 

2025).  

Pendekatan sistem yang digagas oleh Jasser Auda menawarkan alternatif atas keterbatasan 

pemikiran maqāṣid klasik yang cenderung atomistik dan hierarkis. Menurut kajian kontemporer, 

sistem pendekatan ini tidak hanya menekankan perlindungan terhadap kemaslahatan dasar, tetapi 

juga pada pengembangan hak asasi manusia dan kemampuan hukum Islam untuk beradaptasi 

dengan perubahan zaman (Irawan, 2025).  

Sejumlah studi di Indonesia telah mengaplikasikan gagasan Jasser Auda dalam berbagai 

konteks, seperti pendidikan Islam multidisipliner, kontrak pembiayaan bank syariah, dan bahkan 

qardh dalam perbankan syariah, menunjukkan bahwa pendekatan sistem maqāṣid mampu menjadi 

kerangka konseptual untuk mengatasi problem hukum Islam yang bersifat multidimensional dan 

kontekstual (Siti Mutholingah & Zamzami, 2024; Hasanudin, 2024).  

Dalam konteks hukum Islam kontemporer di Indonesia, implementasi pemikiran maqāṣid 

al-syarī‘ah Jasser Auda diperlukan untuk memperkuat landasan teoritis dan metodologis ijtihad 

legal serta membantu merumuskan solusi hukum yang relevan bagi tantangan masa kini, seperti 

reformasi hukum keluarga, pembaruan ekonomi syariah, dan perlindungan hak asasi manusia. 

Namun demikian, kajian yang secara khusus menempatkan pendekatan sistem Jasser Auda sebagai 

kerangka utama dalam pengembangan hukum Islam kontemporer masih relatif terbatas, terutama 

dalam literatur berbahasa Indonesia. Gap akademik ini menggarisbawahi urgensi penelitian yang 

tidak hanya menjelaskan teori, tetapi juga mengevaluasi relevansinya dalam praktik hukum Islam 

modern. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menganalisis maqāṣid al-syarī‘ah menurut 

Jasser Auda melalui pendekatan sistem dan menelaah relevansinya terhadap perkembangan hukum 

Islam kontemporer, terutama dalam konteks problem hukum yang kompleks dan multidimensional 

di Indonesia. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research). Penelitian kepustakaan dipilih karena fokus kajian diarahkan pada analisis pemikiran 



 

  
 
 

 
 

14302 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

maqāṣid al-syarī‘ah Jasser Auda sebagaimana termuat dalam literatur ilmiah, khususnya artikel 

jurnal yang membahas hukum Islam kontemporer. Metode ini lazim digunakan dalam penelitian 

hukum Islam yang menitikberatkan pada kajian konseptual dan teoritis (Zed, 2018; Syarifuddin, 

2021). 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif-filosofis, yaitu pendekatan yang 

mengkaji norma, prinsip, dan konstruksi pemikiran hukum Islam secara kritis dan reflektif. 

Pendekatan ini relevan untuk menelaah maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka metodologis 

pembaruan hukum Islam melalui pendekatan sistem (systems approach) yang ditawarkan oleh 

Jasser Auda (Auda, 2008). 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer berupa artikel 

karya-karya Auda dan jurnal ilmiah yang secara khusus membahas pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah 

Jasser Auda. Adapun data sekunder meliputi artikel jurnal hukum Islam, ushul fiqh, dan kajian 

maqāṣid al-syarī‘ah yang relevan sebagai pendukung analisis. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri jurnal ilmiah 

nasional terakreditasi. Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) dan 

analisis konseptual, dengan cara mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan gagasan 

utama terkait maqāṣid al-syarī‘ah dan relevansinya bagi hukum Islam kontemporer. Penarikan 

kesimpulan dilakukan secara induktif berdasarkan temuan konseptual yang diperoleh. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

Biografi dan Latar Intelektual Jasser Auda 

Prof. Dr. Jasser Auda merupakan salah satu intelektual Muslim kontemporer terkemuka 

yang dikenal luas dalam studi maqāṣid al-syarī‘ah dan pengembangan metodologi hukum Islam 

modern. Ia lahir pada tahun 1966 di Kairo, Mesir, dari keluarga yang memiliki tradisi keilmuan 

Islam. Sejak masa muda, Auda sudah menunjukkan ketertarikan yang kuat terhadap ilmu 

pengetahuan dan pemikiran keislaman, terutama melalui pendidikan tradisional (talaqqi) di Masjid 

al-Azhar, di mana ia mempelajari Al-Qur’an, hadis, fikih, ushul fiqh, serta disiplin ilmu dasar Islam 

lainnya. Masa pembelajaran ini membentuk pondasi epistemologisnya dalam memahami teks dan 

tradisi Islam secara mendalam sekaligus kritis terhadap metodologi tradisional (talaqqi al-Qur’an 

dan hadis) yang kemudian ia kritik dalam karya-karyanya (Retna Gumanti, 2018; Abdul Qodir 

Maliki, 2023). 

Pendidikan formalnya berlangsung di berbagai bidang ilmu. Auda memulai studi 

akademiknya di Cairo University, jurusan Engineering, dan meraih gelar sarjana (B.Sc.). 

Selanjutnya ia memperdalam studi Islam di Islamic American University (Amerika Serikat), 

memperoleh gelar sarjana dalam Islamic Studies dan kemudian melanjutkan studi Master di 

universitas yang sama dengan fokus pada kajian perbandingan mazhab (comparative law). 

Perjalanan akademik Auda kemudian membawa dirinya ke University of Waterloo (Kanada) di 

mana ia memperoleh Ph.D. dalam Systems Analysis, menekankan pemahaman ilmu sebagai sistem 

yang kompleks dan saling berkaitan. Tidak berhenti di situ, ia juga meraih Ph.D. kedua dari 

University of Wales (Inggris) dengan konsentrasi pada Philosophy of Islamic Law (Filsafat Hukum 



 

  
 
 

 
 

14303 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Islam), yang menjadi landasan teoritis penting dalam karyanya tentang maqāṣid al-syarī‘ah 

(Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach) (Retna Gumanti, 2018) 

Secara profesional, Auda telah menjadi pendiri dan direktur Al-Maqāṣid Research Centre 

dan Filsafat Hukum Islam (Al-Furqan Foundation, London) sejak pertengahan 2000-an, yang 

berfokus pada penelitian dan pengembangan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai pendekatan metodologis 

dalam studi hukum Islam. Ia juga aktif sebagai anggota berbagai lembaga dan jaringan akademik 

internasional, termasuk menjadi bagian dari European Council for Fatwa and Research, Fiqh 

Council of North America, serta lembaga-lembaga pemikir Muslim global lainnya. Posisi 

akademiknya mencakup pengajaran dan keterlibatan riset di sejumlah institusi internasional seperti 

di Qatar Faculty of Islamic Studies, American University of Sharjah (UAE), dan juga International 

Islamic University Malaysia, mencerminkan pengaruh pemikirannya di berbagai belahan dunia. 

Dalam dunia penulisan ilmiah, Jasser Auda dikenal sebagai pengarang lebih dari dua puluh 

buku dalam bahasa Arab dan Inggris yang banyak disitasi dalam kajian hukum Islam kontemporer. 

Karya utamanya yang menguatkan posisi teoretisnya adalah Maqasid al-Shariah as Philosophy of 

Islamic Law: A Systems Approach, yang memformulasikan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai sistem 

teoritik yang hidup, holistik, dan adaptif terhadap tantangan zaman. Auda juga menulis buku-buku 

populer lain seperti Al-Maqasid untuk Pemula, yang diterjemahkan ke berbagai bahasa termasuk 

Indonesia, sehingga memperluas jangkauan pengaruhnya dalam kajian maqāṣid di kalangan 

akademisi dan praktisi hukum Islam. 

Konstruksi Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam Pemikiran Jasser Auda 

Pemikiran maqāsid al-syarī‘ah Jasser Auda berangkat dari kritik terhadap kecenderungan 

pemahaman maqāṣid klasik yang bersifat statis, hierarkis, dan reduksionistik. Menurut Auda, 

maqāṣid tidak seharusnya dipahami sebatas daftar tujuan normatif yang terbatas pada perlindungan 

lima prinsip dasar (al-darūriyyāt al-khams), melainkan sebagai kerangka metodologis yang hidup 

dan dinamis dalam proses penetapan hukum Islam. Oleh karena itu, Auda merekonstruksi maqāṣid 

al-syarī‘ah sebagai sebuah sistem yang terbuka dan multidimensional, yang mampu berinteraksi 

dengan realitas sosial secara kontekstual (Auda, 2008). 

Konstruksi maqāsid al-syarī‘ah dalam pemikiran Jasser Auda bertumpu pada pendekatan 

sistem (systems approach). Pendekatan ini memandang hukum Islam sebagai satu kesatuan sistem 

yang terdiri dari unsur-unsur yang saling terkait, bukan kumpulan aturan parsial yang berdiri 

sendiri. Dalam kerangka ini, maqāsid berfungsi sebagai orientasi tujuan (purposefulness) yang 

mengarahkan seluruh proses ijtihad dan istinbāt hukum. Auda menegaskan bahwa maqāsid harus 

dipahami melalui relasi antarelemen hukum, konteks sosial, dan tujuan etis syariat secara simultan 

(Auda, 2008; Auda, 2015). 

Teori sistem (systems theory) yang dikembangkan oleh Jasser Auda merupakan inovasi 

epistemologis dalam studi hukum Islam dan maqāṣid al-syarī‘ah. Auda mengadopsi teori sistem 

modern—yang berkembang dalam filsafat ilmu dan ilmu sosial—untuk mereformulasi cara 

pandang terhadap syariat Islam. Menurutnya, pendekatan hukum Islam klasik cenderung bersifat 

mekanistik dan linear, sehingga tidak memadai untuk menjawab kompleksitas problem sosial 

kontemporer. Oleh karena itu, maqāsid al-syarī‘ah harus diposisikan sebagai inti sistem hukum 

Islam yang dinamis, terbuka, dan berorientasi tujuan (Auda, 2008). 



 

  
 
 

 
 

14304 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Dalam teori sistem, Auda memandang syariat Islam sebagai sistem kompleks adaptif, yakni 

sistem yang terdiri dari berbagai komponen (teks, konteks, nilai, aktor, dan institusi) yang saling 

berinteraksi dan tidak dapat dipahami secara terpisah. Konsekuensinya, penetapan hukum Islam 

tidak dapat hanya bertumpu pada analisis tekstual atau qiyās formal, melainkan harus 

mempertimbangkan keterkaitan antarunsur sistem tersebut. Maqāsid al-syarī‘ah berfungsi sebagai 

“kompas sistemik” yang menjaga arah hukum Islam agar tetap selaras dengan tujuan etis syariat 

(Auda, 2015). 

Auda merumuskan enam karakteristik utama teori sistem yang menjadi fondasi metodologi 

maqāsid kontemporer.  

Pertama, kognitif (cognitive nature) menegaskan bahwa maqāṣid tidak bersifat otomatis atau 

terlepas dari akal manusia. Pemahaman terhadap maqāṣid adalah sebuah proses intelektual yang 

melibatkan refleksi epistemologis terhadap teks dan konteks hukum Islam (Auda, 2008). Dengan 

demikian, maqāṣid menjadi produk pemahaman yang sadar terhadap nilai-nilai syariat, bukan 

sekadar penerapan aturan mekanis. 

Kedua, keseluruhan (wholeness) menunjukkan bahwa hukum Islam harus dipahami secara 

menyeluruh, bukan dalam bentuk fragmen aturan yang terpisah. Pendekatan sistem mendorong 

keterpaduan antara tujuan, sumber, konteks, serta hasil hukum sehingga tidak mengabaikan 

hubungan kausal antara satu elemen dan lainnya (Auda, 2008; Sodiman, 2018). Karakteristik ini 

membedakan pendekatan Auda dari metode klasik yang cenderung parsial. 

Ketiga, keterbukaan (openness) menegaskan bahwa sistem maqāsid bersifat terbuka 

terhadap perubahan sosial, budaya, dan global. Artinya, maqāsid tidak bersifat rigid melainkan 

adaptif terhadap tantangan zaman, sepanjang tetap konsisten dengan prinsip-prinsip syariat. Hal ini 

penting agar hukum Islam dapat merespons fenomena baru seperti hak asasi manusia, pluralisme, 

dan teknologi modern tanpa kehilangan arah tujuan syariat (Auda, 2015; Sodiman, 2018). 

Keempat, hirarki yang saling terkait (interrelated hierarchy) merefleksikan bahwa berbagai 

tujuan syariat tidak berdiri secara independen, tetapi saling terkait dan berinteraksi. Dalam sistem 

maqāṣid, tujuan dasar seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta saling 

mempengaruhi secara fungsional, bukan sebagai elemen hierarkis yang mutlak (Auda, 2008; 

Sodiman, 2018). Karakteristik ini mencegah pemisahan tujuan secara fragmentaris dalam proses 

ijtihad. 

Kelima, multidimensionalitas (multidimensionality) menandakan bahwa maqāṣid al-

syarī‘ah tidak dapat dibatasi pada aspek normatif semata, tetapi juga mencakup dimensi moral, 

sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Pendekatan ini memperluas wawasan hukum Islam sehingga 

relevan dengan konteks kontemporer dan problem lintas disiplin. Auda menolak reduksi maqāṣid 

hanya pada lima tujuan klasik (al-darūriyyāt al-khams), dan mendorong perluasan cakupan maqāsid 

seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan hak asasi manusia. Kajian ini menegaskan 

bahwa pendekatan multidimensional ini memperkuat posisi hukum Islam sebagai sistem etika sosial 

yang inklusif dan transformatif (Auda, 2008; Sodiman, 2018). 

Keenam, berorientasi tujuan (purposefulness) menjadikan maqāṣid sebagai pusat orientasi 

dalam perumusan hukum Islam. Hukum tidak dilihat hanya dari ketaatan terhadap teks hukum, 

tetapi dari sejauh mana hukum tersebut mampu merealisasikan tujuan syariat dalam konteks 



 

  
 
 

 
 

14305 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

kemaslahatan umat (Auda, 2008). Karakteristik ini menghubungkan nilai normatif dengan fungsi 

sosial hukum Islam secara praktis. 

Dalam konteks akademik di Indonesia, sejumlah kajian menegaskan bahwa pemikiran 

Jasser Auda merepresentasikan pembaruan epistemologis dalam studi maqāṣid al-syarī‘ah. 

Syarifuddin (2021) menyatakan bahwa pendekatan sistem Auda berhasil menggeser maqāsid dari 

sekadar legitimasi hukum menuju kerangka metodologis yang aktif dalam proses ijtihad. Hal ini 

memungkinkan hukum Islam untuk lebih adaptif terhadap isu-isu modern tanpa kehilangan nilai 

normatifnya. Temuan serupa juga ditegaskan oleh Irawan (2025) yang menilai bahwa maqāṣid versi 

Auda bersifat integratif dan relevan untuk menjawab problem hukum Islam yang kompleks dan 

multidimensional.  

Sodiman (2018) menekankan bahwa rekonstruksi maqāṣid menurut Auda menegaskan nilai 

humanis dan hak asasi manusia yang menjadi bagian integral konstruksi tujuan syariat. Begitu pula 

kajian dalam praktik profesional zakat menunjukkan bahwa nilai keterkaitan antar-dimensi 

(wholeness dan multidimensionality) turut menguatkan pemberdayaan ekonomi umat dalam 

perspektif maqāsid kontemporer (Huda, Kaamilah & El Hijri, 2025). 

Dengan demikian, konstruksi maqāṣid al-syarī‘ah dalam pemikiran Jasser Auda dapat 

dipahami sebagai upaya sistematis untuk mereformulasi maqāṣid dari paradigma tujuan normatif 

menuju paradigma metodologis. Pendekatan ini menempatkan maqāṣid sebagai fondasi 

epistemologis pembaruan hukum Islam kontemporer yang berorientasi pada kemaslahatan, 

keadilan, dan keberlanjutan nilai-nilai syariat dalam konteks modern. 

Pembahasan  

Analisis Kritis atas Maqāṣid Jasser Auda 

Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dalam pemikiran Jasser Auda mendapat apresiasi luas 

karena menawarkan paradigma baru yang dinamis dan kontekstual dalam studi hukum Islam. 

Namun demikian, meskipun pendekatan ini memiliki keunggulan konseptual, beberapa aspek 

metodologis dan aplikatif perlu dikritisi secara akademik untuk menunjukkan batasan, tantangan, 

dan implikasinya dalam tradisi hukum Islam, terutama di konteks Indonesia. 

1. Kekuatan Teori Sistem Jasser Auda 

Pemikiran Auda berhasil menggeser posisi maqāṣid dari sekadar tujuan normatif menjadi 

kerangka metodologis operasional dalam ijtihad (Auda, 2008). Pendekatan sistem yang 

ditawarkan menjembatani antara teks normatif dan dinamika sosial, sehingga hukum Islam tidak 

hanya dipahami sebagai aturan tertutup, tetapi sebagai mekanisme nilai yang adaptif terhadap 

perubahan zaman (Auda, 2015). Dalam kajian Indonesia, Syarifuddin (2021) menilai bahwa teori 

sistem tersebut membuka ruang bagi hukum Islam untuk berinteraksi dengan realitas sosial 

kontemporer tanpa kehilangan orientasi normatifnya. 

Lebih jauh, karakteristik seperti openness dan multidimensionality memungkinkan 

maqāṣid dianalisis lintas disiplin sehingga relevan untuk isu-isu modern seperti hak asasi 

manusia, keadilan sosial, dan demokrasi (Sodiman, 2018). Pendekatan ini menjadi dasar 

metodologis yang kuat ketika dipadukan dengan kajian empiris dalam hukum Islam praktis, 



 

  
 
 

 
 

14306 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

seperti studi pemberdayaan ekonomi umat atau pendidikan Islam kontekstual (Huda, Kaamilah, 

& El Hijri, 2025). 

Secara teoritis, penekanan Auda pada purposefulness juga berkontribusi dalam 

mempertegas bahwa keberhasilan suatu hukum Islam tidak dapat dinilai hanya dari kesesuaian 

tekstual, tetapi dari sejauh mana hukum tersebut mampu merealisasikan kemaslahatan umat. Hal 

ini membuka ruang evaluatif yang diperlukan dalam pengembangan hukum Islam kontemporer 

di berbagai negara, termasuk Indonesia. 

2. Keterbatasan dan Tantangan Konseptual 

Meski demikian, pendekatan sistem juga menghadapi kritik, terutama terkait tingkat 

abstraksi yang tinggi dalam merumuskan maqāṣid. Pendekatan sistem cenderung bersifat 

filsafati dan konseptual sehingga membutuhkan standar operasional yang jelas ketika 

diaplikasikan dalam proses penetapan hukum praktis (Irawan, 2025). Kritik ini muncul karena 

tidak semua fenomena sosial mudah untuk diterjemahkan ke dalam kerangka sistem tanpa 

kehilangan konteks nilai lokal atau kultural. 

Selain itu, beberapa peneliti menyoroti bahwa meskipun karakter openness menjadikan 

maqāṣid adaptif terhadap perubahan sosial, hal ini juga berpotensi menimbulkan ketidakjelasan 

batas normatif. Ketidakjelasan tersebut muncul ketika nilai-nilai maqāṣid digunakan untuk 

menjustifikasi hukum Islam baru yang dipandang terlalu progresif oleh sebagian tradisi 

keilmuan, sehingga menimbulkan ketegangan antara inovasi dan otoritas klasik tradisi syariat 

(Syarifuddin, 2021). 

3.  Isu Implementasi Kontekstual di Indonesia 

Dalam konteks Indonesia, penerapan pendekatan sistem Auda seringkali terkendala oleh 

kesenjangan antara teori dan praktik hukum Islam. Misalnya, dalam kajian lembaga keuangan 

syariah atau kebijakan publik, meskipun maqāṣid sering disebut sebagai landasan nilai, 

praktiknya masih terjebak pada kepatuhan tekstual dan kepatuhan terhadap fatwa tanpa 

mengembangkan analisis sistemik yang holistik (Sa’diyah, Gumilar, & Susilo, 2021). Hal ini 

menunjukkan bahwa ada tantangan besar dalam mentransformasikan maqāṣid Auda dari ranah 

teori ke ranah praktis kebijakan dan peraturan nasional. 

Relevansi Maqāsid Jasser Auda bagi Hukum Islam Kontemporer 

Pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah versi Jasser Auda memiliki relevansi yang signifikan 

terhadap pengembangan hukum Islam kontemporer, khususnya dalam menghadapi kompleksitas 

dinamika sosial, ekonomi, dan kebudayaan abad ke-21. Pendekatan sistem (systems approach) yang 

ditawarkan Auda memberikan landasan metodologis yang tidak hanya normatif, tetapi juga adaptif 

dan kontekstual terhadap tantangan hukum modern (Auda, 2008). 

1. Memperkuat Dasar Metodologis Ijtihad Hukum 

Pendekatan sistem dalam maqāṣid menempatkan tujuan syariat (purposefulness) sebagai 

orientasi utama dalam ijtihad, sehingga proses penetapan hukum tidak hanya berlandaskan 

tekstualisme semata tetapi juga mempertimbangkan tujuan-tujuan substantif syariat yang lebih 

luas. Menurut Auda (2008), penetapan hukum Islam harus mempertimbangkan nilai-nilai 

maqāṣid secara menyeluruh agar hukum dapat merealisasikan kemaslahatan umat dalam konteks 



 

  
 
 

 
 

14307 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

sosial kontemporer. Pendekatan ini relevan untuk hukum Islam modern karena membuka ruang 

bagi keputusan hukum yang lebih fleksibel namun tetap berakar pada tujuan syariat. 

Kajian Syarifuddin (2021) di Indonesia menunjukkan bahwa pendekatan maqāṣid Auda 

mampu menjembatani dualitas antara teks dan konteks, sehingga ijtihad hukum Islam dapat lebih 

responsif terhadap kondisi sosial yang beragam tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. 

Dengan demikian, perspektif maqāṣid sistemik memperkaya metodologi istinbāṭ hukum Islam 

tradisional dan menjadi landasan yang kuat bagi pembaharuan hukum kontemporer. 

2. Menyediakan Landasan Teoretis untuk Isu Kontemporer 

Relevansi maqāṣid Auda juga terlihat dalam kontribusinya terhadap solusi atas persoalan 

hukum modern, seperti hak asasi manusia, keadilan sosial, dan pluralisme. Pendekatan sistem 

memungkinkan hukum Islam menganalisis fenomena ini secara multidimensional, sehingga 

tidak terjebak dalam pemahaman literal dan kaku (Auda, 2015). Karakter multidimensional ini 

menjadi penting ketika hukum Islam dihadapkan pada persoalan lintas disiplin seperti bioetika, 

teknologi digital, dan kebijakan publik. 

Hasil kajian di Indonesia menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah versi Auda dapat 

diterapkan dalam berbagai konteks praktis. Sebagai contoh, penelitian Sa’diyah, Gumilar, dan 

Susilo (2021) menilai bahwa prinsip maqāṣid turut digunakan dalam evaluasi praktik perbankan 

syariah di Indonesia, khususnya dalam upaya menyeimbangkan tujuan ekonomi dengan 

perlindungan hak konsumen. Implikasi teoretis ini menunjukkan bahwa maqāṣid bukan hanya 

alat konseptual, tetapi juga instrumen evaluatif untuk praktik hukum Islam kontemporer. 

3. Kontribusi dalam Harmonisasi Hukum Islam dan Hukum Nasional 

Pendekatan maqāṣid Auda juga relevan dalam konteks negara hukum seperti Indonesia, di 

mana hukum Islam berinteraksi dengan sistem hukum nasional yang pluralistik. Siregar (2024) 

menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah dapat menjadi referensi normatif dalam merumuskan 

kebijakan publik yang berkeadilan, terutama ketika dihadapkan pada isu yang melibatkan hukum 

positif dan hukum Islam. Pendekatan sistem yang adaptif terhadap konteks sosial dan tujuan 

syariat memungkinkan harmonisasi yang lebih efektif antara nilai Islam dan prinsip 

konstitusional negara. 

Hal ini penting karena hukum Islam modern tidak dapat dipisahkan dari dinamika 

pluralitas budaya dan hukum di masyarakat. Maqāṣid sistemik Auda menawarkan kerangka yang 

fleksibel tanpa mengorbankan substansi nilai syariat, sehingga relevan bagi pembangunan 

hukum Islam yang responsif terhadap konteks nasional. 

4. Mendorong Ijtihad Kontekstual dan Kritis 

Relevansi pendekatan maqāṣid Auda juga terlihat dalam dorongan terhadap ijtihad yang 

lebih kontekstual dan kritis. Dengan menempatkan maqāṣid sebagai landasan epistemologis 

yang dinamis dan terbuka (open system), Auda mendorong para mujtahid untuk tidak hanya 

berpegang pada teks secara literal, tetapi juga memahami teks melalui konteks sosial dan tujuan 

syariat. Pendekatan ini memungkinkan hukum Islam menghadapi persoalan baru seperti 

teknologi kesehatan, ekonomi digital, dan perlindungan lingkungan dengan cara yang lebih 

kontekstual (Auda, 2008; Syarifuddin, 2021). 



 

  
 
 

 
 

14308 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Dengan demikian, maqāṣid al-syarī‘ah versi Jasser Auda memiliki relevansi yang kuat bagi 

perkembangan hukum Islam kontemporer, baik dalam aspek metodologis, aplikatif, maupun 

normatif. Pendekatan sistemik ini memperkaya tradisi hukum Islam dengan membuka ruang 

evaluatif dan penerapan hukum yang lebih responsif terhadap tantangan modern tanpa 

kehilangan landasan nilai syariat. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa konstruksi 

maqāṣid al-syarī‘ah dalam pemikiran Jasser Auda merepresentasikan pergeseran paradigmatik dari 

pendekatan klasik yang bersifat statis menuju pendekatan kontemporer yang dinamis dan sistemik. 

Melalui pendekatan sistem (systems approach), Auda menempatkan maqāṣid sebagai kerangka 

epistemologis utama dalam memahami hukum Islam, dengan menekankan karakter keterbukaan, 

multidimensionalitas, kontekstualitas, dan orientasi tujuan. Dengan demikian, maqāṣid tidak lagi 

dipahami sebagai daftar tujuan normatif semata, tetapi sebagai sistem nilai yang hidup dan adaptif 

terhadap perubahan sosial. 

Selanjutnya, pendekatan sistem dalam teori maqāṣid Jasser Auda menunjukkan bahwa 

hukum Islam harus dipahami sebagai entitas yang saling terkait antara teks, tujuan, konteks, dan 

dampak hukum. Pendekatan ini memberikan kontribusi metodologis yang signifikan karena mampu 

menjembatani ketegangan antara normativitas teks dan realitas sosial. Namun, analisis kritis juga 

menunjukkan bahwa pendekatan sistem Auda masih menghadapi tantangan dalam aspek 

operasionalisasi, terutama dalam merumuskan standar praktis penerapan maqāṣid pada level hukum 

positif dan kebijakan publik. 

Adapun relevansi maqāṣid Jasser Auda bagi hukum Islam kontemporer terletak pada 

kemampuannya memperkuat metodologi ijtihad agar lebih responsif terhadap problematika 

modern, seperti keadilan sosial, hak asasi manusia, ekonomi syariah, dan pluralitas hukum. Dalam 

konteks Indonesia, pendekatan maqāṣid sistemik berpotensi menjadi jembatan harmonisasi antara 

nilai-nilai syariat dan sistem hukum nasional, selama diterapkan secara proporsional dan 

bertanggung jawab secara epistemologis. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Azhari. (2025). Pendekatan sistem dalam hukum Islam: Perspektif maqashid syariah 

menurut Jasser Auda. El 'Aailah: Jurnal Kajian Hukum Keluarga, 4(1), 269. 

https://doi.org/10.59270/aailah.v4i1.269  

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 

The International Institute of Islamic Thought. 

Auda, J. (2015). Re-envisioning Islamic scholarship: Maqasid methodology as a new approach. 

London: The International Institute of Islamic Thought.\ 

Hasanudin. (2024). Konstruksi pengembangan akad pembiayaan di bank syariah di Indonesia 

perspektif pendekatan sistem pada maqashid syariah Jasser Auda. Al-'Adalah: Jurnal 

Syariah dan Hukum Islam, 6(2), 1749. https://doi.org/10.31538/adlh.v6i2.1749  

Huda, M. I., Kaamilah, U. F., & El Hijri, M. F. (2025). Jasser Auda’s Maqāṣid al-Sharī’ah: 

Transforming professional zakat for people’s welfare. Al-Muamalat: Jurnal Ekonomi 

Syariah, 12(1), 77–96. https://doi.org/10.15575/am.v12i1.40952  

https://doi.org/10.59270/aailah.v4i1.269
https://doi.org/10.31538/adlh.v6i2.1749


 

  
 
 

 
 

14309 

JICN: Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026  

E-ISSN : 3046-4560 

Irawan, A. S. (2025). Maqāshid al-Shari’ah Jasser Auda sebagai kajian alternatif terhadap 

permasalahan kontemporer. The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, 3(1), 192. 

https://doi.org/10.51675/jaksya.v3i1.192  

Maliki, Abdul Qodir. (2023). Maqāṣid al-Syarī’ah sistemik Jasser Auda: Konsep dan aktualisasi. 

Thesis, Universitas Islam Negeri Jakarta.  

Sa’diyah, M., Gumilar, A. G., & Susilo, E. (2021). Uji Maqashid Syariah perbankan syariah di 

Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7(1), 373–385. 

https://doi.org/10.29040/jiei.v7i1.1725 

Siregar, S. A. (2024). Implementasi al-maqāṣid syarī‘ah dalam tatanan hukum di Indonesia. 

I'tiqadiah: Jurnal Hukum dan Ilmu-Ilmu Kesyariahan, 1(2), 184–198. 

https://doi.org/10.63424/itiqadiah.v1i2.98 

Siti Mutholingah & Zamzami, M. R. (2024). Relevansi pemikiran maqashid al-syariah Jasser Auda 

terhadap sistem pendidikan Islam multidisipliner. Ta'limuna: Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 

183. https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183  

Sodiman. (2018). Maqashid syari’ah kontemporer (menjangkar pemikiran Yudian Wahyudi dan 

Jasser Auda). Al-’Adl, 11(1), 140–158. https://doi.org/10.31332/aladl.v11i1.856  

Syarifuddin, S. (2021). Maqāshid Syarī’ah Jasser Auda: Sebuah sistem pendekatan dalam hukum 

Islam kontemporer. Al-Mizan (e-Journal), 17(1), 27–42. 

https://doi.org/10.30603/am.v17i1.2061  

Retna Gumanti. (2018). Maqasid al-Syariah menurut Jasser Auda (Pendekatan sistem dalam 

hukum Islam). Jurnal Al Himayah, 2(1). Retrieved from 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/582  

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan dalam kajian ilmu sosial. Jurnal Pustaka Ilmiah, 

4(2), 15–24. 

 

https://doi.org/10.51675/jaksya.v3i1.192
https://doi.org/10.29040/jiei.v7i1.1725
https://doi.org/10.63424/itiqadiah.v1i2.98
https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183
https://doi.org/10.30603/am.v17i1.2061
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/582

