an Cendikiawan Nusantars

E-ISSN : 3046-4560

: al¢ ’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ *
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

TUJUAN DAN FUNGSI FILSAFAT DALAM PENDIDIKAN ISLAM

OBJECTIVES AND FUNCTIONS OF PHILOSOPHY IN ISLAMIC

EDUCATION

Ummi Khairi Putri'”, Rifda Nur Irwani2, M. Ridwan Hamzah3, M. Amin Umar*

Universitas Muhammadiyah Makassar

Email: ummikhairiputri2 1 @gmail.com’, rifdanurirwani@gmail.com?, ridhwanhamzah83@gmail.com’,

muh.amin@unismuh.ac.id’

Article Info

Article history :

Received : 13-01-2026
Revised : 14-01-2026
Accepted : 16-01-2026
Pulished : 18-01-2026

Abstract

Islamic education is a comprehensive process of human development that
emphasizes not only cognitive aspects but also spiritual, moral, and social
formation. Therefore, Islamic education requires a strong philosophical
foundation to ensure that its direction, objectives, and educational practices
remain aligned with the values of Islamic teachings. This article aims to
examine in depth the objectives and functions of philosophy in Islamic
education and to analyze its relevance in addressing the challenges of modern
education, which are characterized by secularization, materialism, and moral
crisis. This study employs a qualitative approach using the library research
method. Data were obtained through an analysis of primary and secondary
sources, including the works of classical and contemporary Muslim scholars
and thinkers in the field of Islamic educational philosophy. Data analysis was
conducted using the content analysis method with a philosophical approach to
systematically and contextually examine the concepts, objectives, and functions
of Islamic educational philosophy. The findings indicate that the primary
objective of Islamic educational philosophy is the formation of insan kamil (the
complete human being), namely individuals who are balanced in intellectual,
spiritual, moral, and social dimensions and are capable of fulfilling their roles
as servants (‘abd) and vicegerents (khalifah) of Allah on earth. Furthermore,
Islamic educational philosophy serves several functions: a normative function
as a value foundation, a theoretical function in the formulation of educational
concepts, a critical function in evaluating the shortcomings of modern
educational systems, a practical function in offering solutions to educational
problems within the Muslim community, and an integrative function in uniting
religious and general sciences. This article affirms that Islamic educational
philosophy plays a strategic role in preserving the identity of Islamic education
and provides a relevant conceptual framework for responding to educational
challenges in the era of globalization.

Keywords: Islamic educational philosophy, objectives of Islamic education,
functions of Islamic education

Abstrak

Pendidikan Islam merupakan proses pembinaan manusia secara menyeluruh yang tidak hanya menekankan
aspek kognitif, tetapi juga pembentukan spiritual, moral, dan sosial. Oleh karena itu, pendidikan Islam
memerlukan landasan filosofis yang kuat agar arah, tujuan, dan praktik pendidikannya tetap selaras dengan
nilai-nilai ajaran Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam tujuan dan fungsi filsafat
dalam pendidikan Islam serta menganalisis relevansinya dalam menghadapi tantangan pendidikan modern
yang ditandai oleh sekularisasi, materialisme, dan krisis moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research). Data diperoleh melalui analisis terhadap
sumber primer dan sekunder yang meliputi karya ulama dan pemikir Islam klasik serta kontemporer dalam

14310


mailto:ummikhairiputri21@gmail.com1*,%20%20
mailto:rifdanurirwani@gmail.com2,%20
mailto:ridhwanhamzah83@gmail.com3,%20%20
mailto:muh.amin@unismuh.ac.id4%20

an Cendikiawan Nusantars

: al¢ ’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*ﬂ *
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

bidang filsafat pendidikan Islam. Teknik analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis)
menggunakan pendekatan filosofis untuk mengkaji konsep, tujuan, dan fungsi filsafat pendidikan Islam
secara sistematis dan kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki
tujuan utama membentuk insan kamil, yaitu manusia yang seimbang antara aspek intelektual, spiritual,
moral, dan sosial, serta mampu menjalankan perannya sebagai hamba dan khalifah Allah di muka bumi.
Selain itu, filsafat pendidikan Islam memiliki fungsi normatif sebagai landasan nilai, fungsi teoretis dalam
perumusan konsep pendidikan, fungsi kritis dalam mengevaluasi kelemahan sistem pendidikan modern,
fungsi praktis dalam memberikan solusi atas problem pendidikan umat, serta fungsi integratif dalam
menyatukan ilmu agama dan ilmu umum. Artikel ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki
peran strategis dalam menjaga identitas pendidikan Islam dan menjadi pijakan konseptual yang relevan untuk
menjawab tantangan pendidikan di era globalisasi.

Kata kunci: Filsafat pendidikan Islam, Tujuan pendidikan Islam, Fungsi pendidikan Islam

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan proses pembinaan manusia secara menyeluruh yang mencakup
aspek intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam
menempati posisi strategis sebagai landasan konseptual yang menentukan arah dan tujuan
pendidikan. Tanpa pijakan filosofis yang kokoh, pendidikan Islam berpotensi kehilangan identitas
dan terjebak dalam arus pragmatisme pendidikan modern.

Filsafat pendidikan Islam berangkat dari pandangan hidup Islam yang menempatkan tauhid
sebagai prinsip utama. Para pemikir Muslim klasik dan kontemporer telah memberikan kontribusi
besar dalam merumuskan tujuan pendidikan Islam. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan
bertujuan menyucikan jiwa dan mendekatkan manusia kepada Allah SWT, sedangkan Ibnu
Khaldun memandang pendidikan sebagai instrumen penting dalam pembentukan peradaban.
Pemikir kontemporer seperti Hasan Langgulung dan Syed Muhammad Naquib al-Attas
menekankan pentingnya integrasi ilmu, adab, dan nilai spiritual dalam pendidikan Islam.

Pandangan para pemikir tersebut menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki
landasan historis dan intelektual yang kuat serta berkembang secara berkelanjutan sesuai dengan
konteks zamannya. Al-Ghazali, misalnya, menempatkan dimensi etika dan spiritual sebagai inti
pendidikan, sehingga proses pembelajaran diarahkan pada pembentukan akhlak dan pengendalian
diri, bukan sekadar penguasaan pengetahuan. Perspektif ini menegaskan bahwa ilmu tanpa akhlak
berpotensi menjerumuskan manusia pada kesombongan dan penyalahgunaan pengetahuan.
Sementara itu, pemikiran Ibnu Khaldun memperluas cakupan pendidikan dengan menempatkannya
dalam kerangka sosial dan historis, di mana pendidikan berperan strategis dalam membangun
kualitas sumber daya manusia yang menentukan bangkit dan runtuhnya suatu peradaban.

Gagasan pemikir kontemporer seperti Hasan Langgulung dan Syed Muhammad Naquib al-
Attas memperkaya filsafat pendidikan Islam dengan pendekatan yang lebih sistematis dan relevan
dengan tantangan modern. Hasan Langgulung menekankan pentingnya pendidikan sebagai proses
pengembangan potensi manusia secara menyeluruh, meliputi aspek intelektual, emosional, sosial,
dan spiritual, sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan manusia yang seimbang dan
bertanggung jawab. Adapun al-Attas menyoroti konsep adab sebagai inti pendidikan, yaitu
penanaman kesadaran akan posisi manusia, ilmu, dan Tuhan secara tepat. Integrasi antara ilmu,
adab, dan spiritualitas ini menjadi fondasi penting dalam merumuskan sistem pendidikan Islam
yang tidak hanya mencetak individu terdidik, tetapi juga berkepribadian luhur.

14311



) ) ) elek dan Cendikiawan Nusantars o * *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn >

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

Dengan merujuk pada pemikiran klasik dan kontemporer tersebut, filsafat pendidikan Islam
tampil sebagai disiplin keilmuan yang kaya perspektif dan bersifat transformatif. Ia menyediakan
kerangka konseptual untuk merumuskan tujuan pendidikan yang tidak semata-mata bersifat
pragmatis, melainkan berorientasi pada pembentukan manusia dan peradaban yang berlandaskan
tauhid. Melalui sintesis pemikiran para tokoh tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu
menjawab tantangan zaman sekaligus menjaga kesinambungan nilai-nilai fundamental Islam
sebagai pedoman hidup dan sumber inspirasi pendidikan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian berupa konsep, pemikiran,
dan gagasan filosofis yang bersumber dari literatur ilmiah, bukan dari data empiris lapangan.

Sumber data dalam penelitian ini meliputi:

1. Sumber primer, berupa karya-karya ulama dan pemikir Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu
Khaldun, Syed Muhammad Naquib al-Attas, dan Hasan Langgulung.

2. Sumber sekunder, berupa buku, jurnal ilmiah, dan literatur pendukung yang relevan dengan
filsafat pendidikan Islam.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, pembacaan kritis, serta
pencatatan sistematis terhadap sumber-sumber yang relevan. Analisis data dilakukan dengan
metode analisis isi (content analysis) menggunakan pendekatan filosofis, yaitu mengkaji konsep
tujuan dan fungsi filsafat pendidikan Islam secara rasional, sistematis, dan kontekstual untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam merupakan kajian mendalam, rasional, dan sistematis tentang
pendidikan yang didasarkan pada ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. Filsafat ini membahas hakikat
manusia, ilmu pengetahuan, dan nilai-nilai pendidikan dalam perspektif Islam. Prinsip tauhid
menjadi fondasi utama yang menyatukan seluruh aspek pendidikan, sehingga tidak terjadi dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum.

Filsafat pendidikan Islam merupakan disiplin keilmuan yang tidak hanya bersifat normatif,
tetapi juga analitis dan reflektif dalam merumuskan tujuan, proses, serta orientasi pendidikan
berdasarkan pandangan hidup Islam. Sebagai kajian yang rasional dan sistematis, filsafat
pendidikan Islam berupaya menjelaskan landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis
pendidikan dengan merujuk pada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama, serta didukung
oleh ijtihad para ulama dan pemikir Muslim sepanjang sejarah. Dengan demikian, pendidikan tidak
dipahami sekadar sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai upaya sadar dan
terencana untuk membentuk manusia seutuhnya (insan kamil) yang seimbang antara aspek jasmani,
akal, dan ruhani.

Hakikat manusia dalam perspektif filsafat pendidikan Islam dipandang sebagai makhluk
ciptaan Allah SWT yang memiliki potensi fitrah, akal, hati, dan nafsu yang harus dikembangkan

14312



{ ple ] : KIAWE 3 Arg *
‘ — - . T ¢
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

secara harmonis. Manusia tidak hanya diposisikan sebagai subjek yang belajar, tetapi juga sebagai
khalifah di bumi yang memikul tanggung jawab moral dan sosial. Oleh karena itu, pendidikan Islam
diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran ketuhanan (ma rifatullah), tanggung jawab etis, serta
kemampuan intelektual agar manusia mampu menjalankan perannya secara optimal dalam
kehidupan pribadi, sosial, dan peradaban.

Prinsip tauhid menjadi fondasi sentral yang menjiwai seluruh bangunan filsafat pendidikan
Islam. Tauhid tidak hanya dimaknai sebagai pengakuan teologis terhadap keesaan Allah, tetapi juga
sebagai paradigma integratif yang menyatukan seluruh aspek kehidupan, termasuk pendidikan dan
ilmu pengetahuan. Atas dasar ini, filsafat pendidikan Islam menolak dikotomi antara ilmu agama
dan ilmu umum, karena seluruh ilmu pada hakikatnya bersumber dari Allah dan memiliki tujuan
yang sama, yaitu mengantarkan manusia kepada kemaslahatan dan pengabdian kepada-Nya.
Integrasi ilmu ini menegaskan bahwa pengembangan sains, teknologi, dan humaniora harus
senantiasa dibingkai oleh nilai-nilai keimanan, akhlak, dan tanggung jawab sosial.

Implikasi prinsip tauhid tersebut menuntut adanya orientasi pendidikan yang holistik dan
berkesinambungan, di mana seluruh aktivitas pendidikan diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran
ketuhanan sekaligus tanggung jawab kemanusiaan. Pendidikan Islam tidak memisahkan antara
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik, tetapi memadukannya dalam satu kesatuan tujuan yang
berlandaskan nilai ilahiah. Dengan demikian, proses pembelajaran tidak hanya berfokus pada
penguasaan konsep dan keterampilan teknis, melainkan juga pada internalisasi nilai, pembentukan
karakter, serta pengembangan kepekaan sosial peserta didik. Paradigma ini menempatkan ilmu
pengetahuan sebagai sarana untuk memperkuat keimanan dan meningkatkan kualitas pengabdian
manusia kepada Allah SWT.

Dengan landasan tersebut, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai kerangka konseptual
dan ideologis dalam merumuskan tujuan pendidikan, kurikulum, metode pembelajaran, serta
evaluasi pendidikan. Ia memberikan arah agar pendidikan Islam tidak terjebak pada pragmatisme
sempit, tetapi tetap konsisten dalam membentuk generasi yang berilmu, berakhlak, dan berdaya
saing, tanpa kehilangan orientasi spiritual dan moral. Dalam konteks modern, filsafat pendidikan
Islam juga berperan penting dalam menjawab tantangan globalisasi dan perkembangan ilmu
pengetahuan dengan tetap berpegang pada nilai-nilai dasar Islam yang bersifat universal dan relevan
sepanjang zaman.

Tujuan Filsafat Pendidikan Islam

Tujuan filsafat pendidikan Islam bersifat holistik dan mencakup dimensi individual, sosial,
dan transendental. Secara individual, pendidikan Islam bertujuan mengembangkan potensi fitrah
manusia agar mencapai kesempurnaan akhlak dan spiritual. Pendidikan diarahkan pada pembinaan
akal, penyucian jiwa, dan pembentukan karakter mulia.

Secara sosial, pendidikan Islam bertujuan membentuk masyarakat yang adil, beradab, dan
berlandaskan nilai-nilai Islam. Pendidikan menjadi sarana strategis dalam membangun peradaban
dan memperkuat solidaritas sosial. Secara transendental, tujuan tertinggi pendidikan Islam adalah
mendekatkan manusia kepada Allah SWT dan mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat.

Implikasi dari tujuan sosial dan transendental tersebut menegaskan bahwa pendidikan Islam
memiliki orientasi ganda yang saling melengkapi, yaitu membangun tatanan sosial yang bermoral

14313



) ) ) elek dan Cendikiawan Nusantars o * *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn >

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

sekaligus menumbuhkan kesadaran spiritual individu. Dalam konteks sosial, pendidikan Islam tidak
hanya berfungsi mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga membentuk warga
masyarakat yang memiliki kepedulian, tanggung jawab sosial, serta komitmen terhadap keadilan
dan kemaslahatan bersama. Nilai-nilai seperti ukhuwah, kejujuran, amanah, dan keadilan sosial
ditanamkan melalui proses pendidikan agar tercipta kehidupan bermasyarakat yang harmonis dan
beradab. Pendidikan dengan orientasi ini berperan sebagai instrumen transformasi sosial yang
mampu mengatasi ketimpangan, dekadensi moral, dan krisis nilai dalam masyarakat.

Sementara itu, dimensi transendental memberikan makna spiritual yang mendalam terhadap
seluruh proses pendidikan. Aktivitas belajar dan mengajar dipandang sebagai bagian dari ibadah,
sehingga ilmu pengetahuan tidak bersifat netral nilai, melainkan sarat dengan tanggung jawab moral
di hadapan Allah SWT. Pendidikan Islam dengan demikian diarahkan untuk menumbuhkan
kesadaran bahwa seluruh potensi manusia merupakan amanah yang harus dikembangkan dan
digunakan sesuai dengan petunjuk Ilahi. Integrasi antara tujuan sosial dan transendental ini
menjadikan pendidikan Islam tidak berhenti pada pencapaian duniawi semata, tetapi juga
mengarahkan manusia pada kebahagiaan hakiki yang bersifat holistik, mencakup kesejahteraan
lahir dan batin, serta keselamatan di kehidupan akhirat.

Keselarasan antara dimensi sosial dan transendental tersebut menempatkan filsafat
pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang komprehensif dan berorientasi jangka panjang.
Pendidikan tidak dipahami sebagai proses yang terpisah dari realitas kehidupan, melainkan sebagai
instrumen pembentukan peradaban yang berakar pada nilai-nilai ilahiah. Oleh karena itu, seluruh
komponen pendidikan mulai dari tujuan, pendidik, peserta didik, kurikulum, hingga metode
pembelajaran harus dirancang secara integral agar mampu melahirkan manusia yang beriman,
berilmu, dan beramal saleh. Pendidik dalam perspektif ini tidak hanya berperan sebagai pengajar,
tetapi juga sebagai teladan moral dan pembimbing spiritual yang menginternalisasikan nilai-nilai
Islam dalam praktik pendidikan sehari-hari.

Filsafat pendidikan Islam dalam konteks kontemporer, memiliki relevansi strategis dalam
merespons tantangan global seperti sekularisasi, krisis moral, dan disrupsi teknologi. Pendidikan
Islam dituntut untuk adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa
kehilangan identitas dan nilai dasarnya. Melalui pendekatan filosofis yang kritis dan konstruktif,
pendidikan Islam mampu mengintegrasikan kemajuan sains modern dengan etika dan spiritualitas
Islam, sehingga menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara profesional, tetapi juga
memiliki komitmen moral dan spiritual yang kuat. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam
berfungsi sebagai landasan konseptual yang menjaga keseimbangan antara kemajuan material dan
kedalaman spiritual, serta memastikan bahwa pendidikan tetap menjadi sarana pembebasan,
pencerahan, dan pengabdian kepada Allah SWT.

Fungsi Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam memiliki beberapa fungsi penting. Pertama, fungsi normatif
sebagai landasan nilai pendidikan yang bersumber dari wahyu. Kedua, fungsi teoretis yang
memberikan kerangka konseptual dalam perumusan tujuan, kurikulum, dan metode pendidikan

14314



{ ple ] : KIAWE 3 Arg *
‘ — - . T ¢
https://jicnusantara.com/index.php/jicn ‘*R
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 ‘ V

E-ISSN : 3046-4560

Islam. Ketiga, fungsi kritis dalam menilai dan mengoreksi kelemahan sistem pendidikan modern
yang cenderung materialistis.

Selain itu, filsafat pendidikan Islam juga memiliki fungsi praktis dalam memberikan solusi
terhadap problem pendidikan umat, serta fungsi integratif yang menghubungkan ilmu agama dan
ilmu umum. Fungsi-fungsi ini menjadikan filsafat pendidikan Islam relevan dalam menghadapi
tantangan globalisasi dan krisis moral.

Secara praktis, filsafat pendidikan Islam berperan sebagai kerangka analisis dalam
mengidentifikasi, memahami, dan merumuskan solusi terhadap berbagai persoalan pendidikan
umat, seperti rendahnya kualitas akhlak peserta didik, lemahnya orientasi nilai dalam proses
pembelajaran, serta ketidakseimbangan antara penguasaan ilmu pengetahuan dan pembentukan
karakter. Melalui pendekatan filosofis, pendidikan Islam mampu mengevaluasi tujuan, metode, dan
sistem pendidikan yang berjalan, kemudian mengarahkannya agar selaras dengan nilai-nilai tauhid,
keadilan, dan kemaslahatan. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak berhenti pada tataran
teoritis, tetapi berkontribusi langsung dalam perbaikan kebijakan, praktik pembelajaran, dan
pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang lebih kontekstual dan bermakna.

Fungsi integratif filsafat pendidikan Islam semakin menegaskan urgensinya dalam
menjembatani ilmu agama dan ilmu umum yang selama ini kerap dipertentangkan. Integrasi ini
mendorong lahirnya paradigma keilmuan yang holistik, di mana sains, teknologi, dan humaniora
dikembangkan dalam bingkai etika dan spiritualitas Islam. Dalam konteks globalisasi yang ditandai
oleh arus informasi tanpa batas dan relativisme nilai, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai
penopang moral dan identitas umat. la memberikan landasan normatif dan rasional agar pendidikan
tetap mampu melahirkan generasi yang kritis, adaptif, dan berdaya saing global, namun tetap
berakar kuat pada nilai-nilai Islam. Dengan peran tersebut, filsafat pendidikan Islam menjadi
instrumen strategis dalam membangun peradaban yang maju secara intelektual sekaligus
bermartabat secara moral.

Keberlanjutan fungsi praktis dan integratif tersebut menuntut adanya pengembangan
filsafat pendidikan Islam yang bersifat dinamis dan kontekstual. Filsafat pendidikan Islam tidak
dapat dipahami sebagai konsep yang statis, melainkan sebagai kerangka berpikir terbuka yang
senantiasa berdialog dengan realitas sosial, budaya, dan perkembangan zaman. Dengan pendekatan
ini, pendidikan Islam mampu merespons perubahan global tanpa kehilangan prinsip dasarnya.
Proses ijtihad pendidikan menjadi penting agar nilai-nilai normatif Islam dapat diterjemahkan
secara operasional dalam sistem pendidikan modern, termasuk dalam pengelolaan lembaga
pendidikan, inovasi metode pembelajaran, serta pemanfaatan teknologi digital secara etis dan
bertanggung jawab.

Pada akhirnya, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai landasan visioner yang
mengarahkan pendidikan menuju tujuan jangka panjang peradaban Islam. Pendidikan tidak hanya
diarahkan untuk memenuhi kebutuhan pasar kerja atau tuntutan pragmatis sesaat, tetapi untuk
membentuk manusia yang memiliki kesadaran intelektual, moral, dan spiritual secara utuh. Dengan
fondasi filosofis yang kokoh, pendidikan Islam mampu menjadi kekuatan transformasional yang
membangun karakter individu, memperkuat struktur sosial, dan meneguhkan nilai-nilai ketuhanan
dalam kehidupan modern. Inilah yang menjadikan filsafat pendidikan Islam tetap relevan, strategis,

14315



) ) ) elek dan Cendikiawan Nusantars o * *
https://jicnusantara.com/index.php/jicn >

)
Vol : 2 No: 6, Desember 2025 — Januari 2026 V

E-ISSN : 3046-4560

dan signifikan sebagai basis pengembangan pendidikan umat di tengah kompleksitas tantangan
global kontemporer.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa filsafat pendidikan
Islam merupakan kajian rasional, sistematis, dan normatif tentang pendidikan yang berlandaskan
Al-Qur’an dan Sunnah. Filsafat pendidikan Islam membahas hakikat manusia, ilmu pengetahuan,
serta nilai-nilai pendidikan dalam perspektif Islam dengan menjadikan prinsip tauhid sebagai
fondasi utama. Filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai kerangka konseptual yang menjaga agar
seluruh proses pendidikan tetap selaras dengan pandangan hidup Islam serta terhindar dari dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum.

Tujuan filsafat pendidikan Islam diarahkan pada pembentukan insan kamil, yaitu manusia
yang berkembang secara seimbang dalam aspek intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Tujuan ini
mencakup pengembangan potensi individu, pembentukan masyarakat yang beradab, serta
pencapaian tujuan transendental berupa penghambaan kepada Allah SWT dan kebahagiaan dunia
akhirat. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak semata-mata berorientasi pada pencapaian
akademik dan keterampilan kerja, melainkan juga pada pembinaan akhlak dan kesadaran spiritual.

Filsafat pendidikan Islam memiliki peran yang komprehensif, meliputi fungsi normatif
sebagai landasan nilai pendidikan, fungsi teoretis dalam perumusan tujuan, kurikulum, dan metode
pendidikan, fungsi kritis dalam mengevaluasi kelemahan sistem pendidikan modern yang
cenderung materialistis, fungsi praktis dalam memberikan solusi terhadap problem pendidikan
umat, serta fungsi integratif dalam menyatukan ilmu agama dan ilmu umum.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Abrasyi, M. Athiyah. (1993). Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1994). Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Analisis
Filosofis. Terj. Haidar Bagir. Bandung: Mizan.

Al-Ghazali. (2005). Thya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr.
Ibnu Khaldun. (2004). Mugaddimah Ibnu Khaldun. Kairo: Dar al-Kutub.
Langgulung, Hasan. (1992). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka al-Husna.

Nasr, Seyyed Hossein. (1993). Islam dan llmu: Membangun Jembatan Dua Budaya. Terj. K.R.M.
Nata Negara. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nasution, Harun. (1995). Filsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.
Nata, Abuddin. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.
Shihab, M. Quraish. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

14316



