
  
  
  
 
 
 

14310 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

TUJUAN DAN FUNGSI FILSAFAT DALAM PENDIDIKAN ISLAM 
 

OBJECTIVES AND FUNCTIONS OF PHILOSOPHY IN ISLAMIC 

EDUCATION 

 

Ummi Khairi Putri1*, Rifda Nur Irwani2, M. Ridwan Hamzah3, M. Amin Umar4 
Universitas Muhammadiyah Makassar 

Email: ummikhairiputri21@gmail.com1*, rifdanurirwani@gmail.com2, ridhwanhamzah83@gmail.com3,   

muh.amin@unismuh.ac.id4  

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 13-01-2026 

Revised    : 14-01-2026 

Accepted  : 16-01-2026 

Pulished   : 18-01-2026 

Abstract 

 

Islamic education is a comprehensive process of human development that 

emphasizes not only cognitive aspects but also spiritual, moral, and social 

formation. Therefore, Islamic education requires a strong philosophical 

foundation to ensure that its direction, objectives, and educational practices 

remain aligned with the values of Islamic teachings. This article aims to 

examine in depth the objectives and functions of philosophy in Islamic 

education and to analyze its relevance in addressing the challenges of modern 

education, which are characterized by secularization, materialism, and moral 

crisis. This study employs a qualitative approach using the library research 

method. Data were obtained through an analysis of primary and secondary 

sources, including the works of classical and contemporary Muslim scholars 

and thinkers in the field of Islamic educational philosophy. Data analysis was 

conducted using the content analysis method with a philosophical approach to 

systematically and contextually examine the concepts, objectives, and functions 

of Islamic educational philosophy. The findings indicate that the primary 

objective of Islamic educational philosophy is the formation of insan kamil (the 

complete human being), namely individuals who are balanced in intellectual, 

spiritual, moral, and social dimensions and are capable of fulfilling their roles 

as servants (ʿabd) and vicegerents (khalifah) of Allah on earth. Furthermore, 

Islamic educational philosophy serves several functions: a normative function 

as a value foundation, a theoretical function in the formulation of educational 

concepts, a critical function in evaluating the shortcomings of modern 

educational systems, a practical function in offering solutions to educational 

problems within the Muslim community, and an integrative function in uniting 

religious and general sciences. This article affirms that Islamic educational 

philosophy plays a strategic role in preserving the identity of Islamic education 

and provides a relevant conceptual framework for responding to educational 

challenges in the era of globalization. 

 

Keywords: Islamic educational philosophy, objectives of Islamic education, 

functions of Islamic education 

 
Abstrak 

 

Pendidikan Islam merupakan proses pembinaan manusia secara menyeluruh yang tidak hanya menekankan 

aspek kognitif, tetapi juga pembentukan spiritual, moral, dan sosial. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

memerlukan landasan filosofis yang kuat agar arah, tujuan, dan praktik pendidikannya tetap selaras dengan 

nilai-nilai ajaran Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam tujuan dan fungsi filsafat 

dalam pendidikan Islam serta menganalisis relevansinya dalam menghadapi tantangan pendidikan modern 

yang ditandai oleh sekularisasi, materialisme, dan krisis moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research). Data diperoleh melalui analisis terhadap 

sumber primer dan sekunder yang meliputi karya ulama dan pemikir Islam klasik serta kontemporer dalam 

mailto:ummikhairiputri21@gmail.com1*,%20%20
mailto:rifdanurirwani@gmail.com2,%20
mailto:ridhwanhamzah83@gmail.com3,%20%20
mailto:muh.amin@unismuh.ac.id4%20


  
  
  
 
 
 

14311 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

bidang filsafat pendidikan Islam. Teknik analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) 

menggunakan pendekatan filosofis untuk mengkaji konsep, tujuan, dan fungsi filsafat pendidikan Islam 

secara sistematis dan kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki 

tujuan utama membentuk insan kamil, yaitu manusia yang seimbang antara aspek intelektual, spiritual, 

moral, dan sosial, serta mampu menjalankan perannya sebagai hamba dan khalifah Allah di muka bumi. 

Selain itu, filsafat pendidikan Islam memiliki fungsi normatif sebagai landasan nilai, fungsi teoretis dalam 

perumusan konsep pendidikan, fungsi kritis dalam mengevaluasi kelemahan sistem pendidikan modern, 

fungsi praktis dalam memberikan solusi atas problem pendidikan umat, serta fungsi integratif dalam 

menyatukan ilmu agama dan ilmu umum. Artikel ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki 

peran strategis dalam menjaga identitas pendidikan Islam dan menjadi pijakan konseptual yang relevan untuk 

menjawab tantangan pendidikan di era globalisasi. 

 

Kata kunci: Filsafat pendidikan Islam, Tujuan pendidikan Islam, Fungsi pendidikan Islam 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam merupakan proses pembinaan manusia secara menyeluruh yang mencakup 

aspek intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam 

menempati posisi strategis sebagai landasan konseptual yang menentukan arah dan tujuan 

pendidikan. Tanpa pijakan filosofis yang kokoh, pendidikan Islam berpotensi kehilangan identitas 

dan terjebak dalam arus pragmatisme pendidikan modern. 

Filsafat pendidikan Islam berangkat dari pandangan hidup Islam yang menempatkan tauhid 

sebagai prinsip utama. Para pemikir Muslim klasik dan kontemporer telah memberikan kontribusi 

besar dalam merumuskan tujuan pendidikan Islam. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan 

bertujuan menyucikan jiwa dan mendekatkan manusia kepada Allah SWT, sedangkan Ibnu 

Khaldun memandang pendidikan sebagai instrumen penting dalam pembentukan peradaban. 

Pemikir kontemporer seperti Hasan Langgulung dan Syed Muhammad Naquib al-Attas 

menekankan pentingnya integrasi ilmu, adab, dan nilai spiritual dalam pendidikan Islam. 

Pandangan para pemikir tersebut menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam memiliki 

landasan historis dan intelektual yang kuat serta berkembang secara berkelanjutan sesuai dengan 

konteks zamannya. Al-Ghazali, misalnya, menempatkan dimensi etika dan spiritual sebagai inti 

pendidikan, sehingga proses pembelajaran diarahkan pada pembentukan akhlak dan pengendalian 

diri, bukan sekadar penguasaan pengetahuan. Perspektif ini menegaskan bahwa ilmu tanpa akhlak 

berpotensi menjerumuskan manusia pada kesombongan dan penyalahgunaan pengetahuan. 

Sementara itu, pemikiran Ibnu Khaldun memperluas cakupan pendidikan dengan menempatkannya 

dalam kerangka sosial dan historis, di mana pendidikan berperan strategis dalam membangun 

kualitas sumber daya manusia yang menentukan bangkit dan runtuhnya suatu peradaban. 

Gagasan pemikir kontemporer seperti Hasan Langgulung dan Syed Muhammad Naquib al-

Attas memperkaya filsafat pendidikan Islam dengan pendekatan yang lebih sistematis dan relevan 

dengan tantangan modern. Hasan Langgulung menekankan pentingnya pendidikan sebagai proses 

pengembangan potensi manusia secara menyeluruh, meliputi aspek intelektual, emosional, sosial, 

dan spiritual, sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan manusia yang seimbang dan 

bertanggung jawab. Adapun al-Attas menyoroti konsep adab sebagai inti pendidikan, yaitu 

penanaman kesadaran akan posisi manusia, ilmu, dan Tuhan secara tepat. Integrasi antara ilmu, 

adab, dan spiritualitas ini menjadi fondasi penting dalam merumuskan sistem pendidikan Islam 

yang tidak hanya mencetak individu terdidik, tetapi juga berkepribadian luhur. 



  
  
  
 
 
 

14312 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Dengan merujuk pada pemikiran klasik dan kontemporer tersebut, filsafat pendidikan Islam 

tampil sebagai disiplin keilmuan yang kaya perspektif dan bersifat transformatif. Ia menyediakan 

kerangka konseptual untuk merumuskan tujuan pendidikan yang tidak semata-mata bersifat 

pragmatis, melainkan berorientasi pada pembentukan manusia dan peradaban yang berlandaskan 

tauhid. Melalui sintesis pemikiran para tokoh tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu 

menjawab tantangan zaman sekaligus menjaga kesinambungan nilai-nilai fundamental Islam 

sebagai pedoman hidup dan sumber inspirasi pendidikan. 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian berupa konsep, pemikiran, 

dan gagasan filosofis yang bersumber dari literatur ilmiah, bukan dari data empiris lapangan. 

Sumber data dalam penelitian ini meliputi: 

1. Sumber primer, berupa karya-karya ulama dan pemikir Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu 

Khaldun, Syed Muhammad Naquib al-Attas, dan Hasan Langgulung. 

2. Sumber sekunder, berupa buku, jurnal ilmiah, dan literatur pendukung yang relevan dengan 

filsafat pendidikan Islam. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, pembacaan kritis, serta 

pencatatan sistematis terhadap sumber-sumber yang relevan. Analisis data dilakukan dengan 

metode analisis isi (content analysis) menggunakan pendekatan filosofis, yaitu mengkaji konsep 

tujuan dan fungsi filsafat pendidikan Islam secara rasional, sistematis, dan kontekstual untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam merupakan kajian mendalam, rasional, dan sistematis tentang 

pendidikan yang didasarkan pada ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. Filsafat ini membahas hakikat 

manusia, ilmu pengetahuan, dan nilai-nilai pendidikan dalam perspektif Islam. Prinsip tauhid 

menjadi fondasi utama yang menyatukan seluruh aspek pendidikan, sehingga tidak terjadi dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum. 

Filsafat pendidikan Islam merupakan disiplin keilmuan yang tidak hanya bersifat normatif, 

tetapi juga analitis dan reflektif dalam merumuskan tujuan, proses, serta orientasi pendidikan 

berdasarkan pandangan hidup Islam. Sebagai kajian yang rasional dan sistematis, filsafat 

pendidikan Islam berupaya menjelaskan landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis 

pendidikan dengan merujuk pada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama, serta didukung 

oleh ijtihad para ulama dan pemikir Muslim sepanjang sejarah. Dengan demikian, pendidikan tidak 

dipahami sekadar sebagai proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai upaya sadar dan 

terencana untuk membentuk manusia seutuhnya (insan kamil) yang seimbang antara aspek jasmani, 

akal, dan ruhani. 

Hakikat manusia dalam perspektif filsafat pendidikan Islam dipandang sebagai makhluk 

ciptaan Allah SWT yang memiliki potensi fitrah, akal, hati, dan nafsu yang harus dikembangkan 



  
  
  
 
 
 

14313 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

secara harmonis. Manusia tidak hanya diposisikan sebagai subjek yang belajar, tetapi juga sebagai 

khalifah di bumi yang memikul tanggung jawab moral dan sosial. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran ketuhanan (ma‘rifatullah), tanggung jawab etis, serta 

kemampuan intelektual agar manusia mampu menjalankan perannya secara optimal dalam 

kehidupan pribadi, sosial, dan peradaban. 

Prinsip tauhid menjadi fondasi sentral yang menjiwai seluruh bangunan filsafat pendidikan 

Islam. Tauhid tidak hanya dimaknai sebagai pengakuan teologis terhadap keesaan Allah, tetapi juga 

sebagai paradigma integratif yang menyatukan seluruh aspek kehidupan, termasuk pendidikan dan 

ilmu pengetahuan. Atas dasar ini, filsafat pendidikan Islam menolak dikotomi antara ilmu agama 

dan ilmu umum, karena seluruh ilmu pada hakikatnya bersumber dari Allah dan memiliki tujuan 

yang sama, yaitu mengantarkan manusia kepada kemaslahatan dan pengabdian kepada-Nya. 

Integrasi ilmu ini menegaskan bahwa pengembangan sains, teknologi, dan humaniora harus 

senantiasa dibingkai oleh nilai-nilai keimanan, akhlak, dan tanggung jawab sosial. 

Implikasi prinsip tauhid tersebut menuntut adanya orientasi pendidikan yang holistik dan 

berkesinambungan, di mana seluruh aktivitas pendidikan diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran 

ketuhanan sekaligus tanggung jawab kemanusiaan. Pendidikan Islam tidak memisahkan antara 

dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik, tetapi memadukannya dalam satu kesatuan tujuan yang 

berlandaskan nilai ilahiah. Dengan demikian, proses pembelajaran tidak hanya berfokus pada 

penguasaan konsep dan keterampilan teknis, melainkan juga pada internalisasi nilai, pembentukan 

karakter, serta pengembangan kepekaan sosial peserta didik. Paradigma ini menempatkan ilmu 

pengetahuan sebagai sarana untuk memperkuat keimanan dan meningkatkan kualitas pengabdian 

manusia kepada Allah SWT. 

Dengan landasan tersebut, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai kerangka konseptual 

dan ideologis dalam merumuskan tujuan pendidikan, kurikulum, metode pembelajaran, serta 

evaluasi pendidikan. Ia memberikan arah agar pendidikan Islam tidak terjebak pada pragmatisme 

sempit, tetapi tetap konsisten dalam membentuk generasi yang berilmu, berakhlak, dan berdaya 

saing, tanpa kehilangan orientasi spiritual dan moral. Dalam konteks modern, filsafat pendidikan 

Islam juga berperan penting dalam menjawab tantangan globalisasi dan perkembangan ilmu 

pengetahuan dengan tetap berpegang pada nilai-nilai dasar Islam yang bersifat universal dan relevan 

sepanjang zaman. 

Tujuan Filsafat Pendidikan Islam 
Tujuan filsafat pendidikan Islam bersifat holistik dan mencakup dimensi individual, sosial, 

dan transendental. Secara individual, pendidikan Islam bertujuan mengembangkan potensi fitrah 

manusia agar mencapai kesempurnaan akhlak dan spiritual. Pendidikan diarahkan pada pembinaan 

akal, penyucian jiwa, dan pembentukan karakter mulia. 

Secara sosial, pendidikan Islam bertujuan membentuk masyarakat yang adil, beradab, dan 

berlandaskan nilai-nilai Islam. Pendidikan menjadi sarana strategis dalam membangun peradaban 

dan memperkuat solidaritas sosial. Secara transendental, tujuan tertinggi pendidikan Islam adalah 

mendekatkan manusia kepada Allah SWT dan mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Implikasi dari tujuan sosial dan transendental tersebut menegaskan bahwa pendidikan Islam 

memiliki orientasi ganda yang saling melengkapi, yaitu membangun tatanan sosial yang bermoral 



  
  
  
 
 
 

14314 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

sekaligus menumbuhkan kesadaran spiritual individu. Dalam konteks sosial, pendidikan Islam tidak 

hanya berfungsi mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga membentuk warga 

masyarakat yang memiliki kepedulian, tanggung jawab sosial, serta komitmen terhadap keadilan 

dan kemaslahatan bersama. Nilai-nilai seperti ukhuwah, kejujuran, amanah, dan keadilan sosial 

ditanamkan melalui proses pendidikan agar tercipta kehidupan bermasyarakat yang harmonis dan 

beradab. Pendidikan dengan orientasi ini berperan sebagai instrumen transformasi sosial yang 

mampu mengatasi ketimpangan, dekadensi moral, dan krisis nilai dalam masyarakat. 

Sementara itu, dimensi transendental memberikan makna spiritual yang mendalam terhadap 

seluruh proses pendidikan. Aktivitas belajar dan mengajar dipandang sebagai bagian dari ibadah, 

sehingga ilmu pengetahuan tidak bersifat netral nilai, melainkan sarat dengan tanggung jawab moral 

di hadapan Allah SWT. Pendidikan Islam dengan demikian diarahkan untuk menumbuhkan 

kesadaran bahwa seluruh potensi manusia merupakan amanah yang harus dikembangkan dan 

digunakan sesuai dengan petunjuk Ilahi. Integrasi antara tujuan sosial dan transendental ini 

menjadikan pendidikan Islam tidak berhenti pada pencapaian duniawi semata, tetapi juga 

mengarahkan manusia pada kebahagiaan hakiki yang bersifat holistik, mencakup kesejahteraan 

lahir dan batin, serta keselamatan di kehidupan akhirat. 

Keselarasan antara dimensi sosial dan transendental tersebut menempatkan filsafat 

pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang komprehensif dan berorientasi jangka panjang. 

Pendidikan tidak dipahami sebagai proses yang terpisah dari realitas kehidupan, melainkan sebagai 

instrumen pembentukan peradaban yang berakar pada nilai-nilai ilahiah. Oleh karena itu, seluruh 

komponen pendidikan mulai dari tujuan, pendidik, peserta didik, kurikulum, hingga metode 

pembelajaran harus dirancang secara integral agar mampu melahirkan manusia yang beriman, 

berilmu, dan beramal saleh. Pendidik dalam perspektif ini tidak hanya berperan sebagai pengajar, 

tetapi juga sebagai teladan moral dan pembimbing spiritual yang menginternalisasikan nilai-nilai 

Islam dalam praktik pendidikan sehari-hari. 

Filsafat pendidikan Islam dalam konteks kontemporer,  memiliki relevansi strategis dalam 

merespons tantangan global seperti sekularisasi, krisis moral, dan disrupsi teknologi. Pendidikan 

Islam dituntut untuk adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi tanpa 

kehilangan identitas dan nilai dasarnya. Melalui pendekatan filosofis yang kritis dan konstruktif, 

pendidikan Islam mampu mengintegrasikan kemajuan sains modern dengan etika dan spiritualitas 

Islam, sehingga menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara profesional, tetapi juga 

memiliki komitmen moral dan spiritual yang kuat. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam 

berfungsi sebagai landasan konseptual yang menjaga keseimbangan antara kemajuan material dan 

kedalaman spiritual, serta memastikan bahwa pendidikan tetap menjadi sarana pembebasan, 

pencerahan, dan pengabdian kepada Allah SWT. 

 

Fungsi Filsafat Pendidikan Islam 
Filsafat pendidikan Islam memiliki beberapa fungsi penting. Pertama, fungsi normatif 

sebagai landasan nilai pendidikan yang bersumber dari wahyu. Kedua, fungsi teoretis yang 

memberikan kerangka konseptual dalam perumusan tujuan, kurikulum, dan metode pendidikan 



  
  
  
 
 
 

14315 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

Islam. Ketiga, fungsi kritis dalam menilai dan mengoreksi kelemahan sistem pendidikan modern 

yang cenderung materialistis. 

Selain itu, filsafat pendidikan Islam juga memiliki fungsi praktis dalam memberikan solusi 

terhadap problem pendidikan umat, serta fungsi integratif yang menghubungkan ilmu agama dan 

ilmu umum. Fungsi-fungsi ini menjadikan filsafat pendidikan Islam relevan dalam menghadapi 

tantangan globalisasi dan krisis moral. 

Secara praktis, filsafat pendidikan Islam berperan sebagai kerangka analisis dalam 

mengidentifikasi, memahami, dan merumuskan solusi terhadap berbagai persoalan pendidikan 

umat, seperti rendahnya kualitas akhlak peserta didik, lemahnya orientasi nilai dalam proses 

pembelajaran, serta ketidakseimbangan antara penguasaan ilmu pengetahuan dan pembentukan 

karakter. Melalui pendekatan filosofis, pendidikan Islam mampu mengevaluasi tujuan, metode, dan 

sistem pendidikan yang berjalan, kemudian mengarahkannya agar selaras dengan nilai-nilai tauhid, 

keadilan, dan kemaslahatan. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam tidak berhenti pada tataran 

teoritis, tetapi berkontribusi langsung dalam perbaikan kebijakan, praktik pembelajaran, dan 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang lebih kontekstual dan bermakna. 

Fungsi integratif filsafat pendidikan Islam semakin menegaskan urgensinya dalam 

menjembatani ilmu agama dan ilmu umum yang selama ini kerap dipertentangkan. Integrasi ini 

mendorong lahirnya paradigma keilmuan yang holistik, di mana sains, teknologi, dan humaniora 

dikembangkan dalam bingkai etika dan spiritualitas Islam. Dalam konteks globalisasi yang ditandai 

oleh arus informasi tanpa batas dan relativisme nilai, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai 

penopang moral dan identitas umat. Ia memberikan landasan normatif dan rasional agar pendidikan 

tetap mampu melahirkan generasi yang kritis, adaptif, dan berdaya saing global, namun tetap 

berakar kuat pada nilai-nilai Islam. Dengan peran tersebut, filsafat pendidikan Islam menjadi 

instrumen strategis dalam membangun peradaban yang maju secara intelektual sekaligus 

bermartabat secara moral. 

Keberlanjutan fungsi praktis dan integratif tersebut menuntut adanya pengembangan 

filsafat pendidikan Islam yang bersifat dinamis dan kontekstual. Filsafat pendidikan Islam tidak 

dapat dipahami sebagai konsep yang statis, melainkan sebagai kerangka berpikir terbuka yang 

senantiasa berdialog dengan realitas sosial, budaya, dan perkembangan zaman. Dengan pendekatan 

ini, pendidikan Islam mampu merespons perubahan global tanpa kehilangan prinsip dasarnya. 

Proses ijtihad pendidikan menjadi penting agar nilai-nilai normatif Islam dapat diterjemahkan 

secara operasional dalam sistem pendidikan modern, termasuk dalam pengelolaan lembaga 

pendidikan, inovasi metode pembelajaran, serta pemanfaatan teknologi digital secara etis dan 

bertanggung jawab. 

Pada akhirnya, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai landasan visioner yang 

mengarahkan pendidikan menuju tujuan jangka panjang peradaban Islam. Pendidikan tidak hanya 

diarahkan untuk memenuhi kebutuhan pasar kerja atau tuntutan pragmatis sesaat, tetapi untuk 

membentuk manusia yang memiliki kesadaran intelektual, moral, dan spiritual secara utuh. Dengan 

fondasi filosofis yang kokoh, pendidikan Islam mampu menjadi kekuatan transformasional yang 

membangun karakter individu, memperkuat struktur sosial, dan meneguhkan nilai-nilai ketuhanan 

dalam kehidupan modern. Inilah yang menjadikan filsafat pendidikan Islam tetap relevan, strategis, 



  
  
  
 
 
 

14316 

 
https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Vol : 2 No: 6, Desember 2025 – Januari 2026 

E-ISSN : 3046-4560 

 

dan signifikan sebagai basis pengembangan pendidikan umat di tengah kompleksitas tantangan 

global kontemporer. 
 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa filsafat pendidikan 

Islam merupakan kajian rasional, sistematis, dan normatif tentang pendidikan yang berlandaskan 

Al-Qur’an dan Sunnah. Filsafat pendidikan Islam membahas hakikat manusia, ilmu pengetahuan, 

serta nilai-nilai pendidikan dalam perspektif Islam dengan menjadikan prinsip tauhid sebagai 

fondasi utama. Filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai kerangka konseptual yang menjaga agar 

seluruh proses pendidikan tetap selaras dengan pandangan hidup Islam serta terhindar dari dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum. 

Tujuan filsafat pendidikan Islam diarahkan pada pembentukan insan kamil, yaitu manusia 

yang berkembang secara seimbang dalam aspek intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Tujuan ini 

mencakup pengembangan potensi individu, pembentukan masyarakat yang beradab, serta 

pencapaian tujuan transendental berupa penghambaan kepada Allah SWT dan kebahagiaan dunia 

akhirat. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak semata-mata berorientasi pada pencapaian 

akademik dan keterampilan kerja, melainkan juga pada pembinaan akhlak dan kesadaran spiritual. 

Filsafat pendidikan Islam memiliki peran yang komprehensif, meliputi fungsi normatif 

sebagai landasan nilai pendidikan, fungsi teoretis dalam perumusan tujuan, kurikulum, dan metode 

pendidikan, fungsi kritis dalam mengevaluasi kelemahan sistem pendidikan modern yang 

cenderung materialistis, fungsi praktis dalam memberikan solusi terhadap problem pendidikan 

umat, serta fungsi integratif dalam menyatukan ilmu agama dan ilmu umum.  
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Abrasyi, M. Athiyah. (1993). Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1994). Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Analisis 

Filosofis. Terj. Haidar Bagir. Bandung: Mizan. 

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibnu Khaldun. (2004). Muqaddimah Ibnu Khaldun. Kairo: Dar al-Kutub. 

Langgulung, Hasan. (1992). Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka al-Husna. 

Nasr, Seyyed Hossein. (1993). Islam dan Ilmu: Membangun Jembatan Dua Budaya. Terj. K.R.M. 

Nata Negara. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Nasution, Harun. (1995). Filsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Nata, Abuddin. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 

Shihab, M. Quraish. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

 


