
 

 

 

 

 

19750 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

TANTAWI JAWHARI DAN TAFSIR KONTEMPORER: INTEGRASI AL-

QUR’AN, SAINS, DAN PERADABAN MODERN 
 

TANTAWI JAWHARI AND CONTEMPORARY TAFSIRS: INTEGRATION OF 

THE QUR'AN, SCIENCE, AND MODERN CIVILIZATION 
 

Muhamad Miftahudin 1* Muhammad Ilyas Alghifari 2, Makhzumi 3, Andi Rosa4 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
Email: miftahudinmuhamad164@gmail.com1*, alghifariilyas905@gmail.com2, makhzumi66@gmail.com3  

andi.rosa@uinbanten.ac.id4  

 
Article Info 
 

Article history : 

Received  : 19-12-2025 

Revised    : 20-12-2025 

Accepted  : 22-12-2025 

Pulished   : 24-12-2025 

Abstract 

 

This article examines Tantawi Jawhari's contemporary interpretation, as 

outlined in his work, "Al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm," as a 

representative of scientific interpretation that seeks to integrate revelation and 

modern science. In his commentary, Tantawi Jawhari emphasizes that the 

Qur'an functions not only as a book of spiritual and moral guidance but also 

as a source of inspiration for the development of science, technology, and 

civilization. Using a descriptive-analytical method, this article outlines the 

epistemological foundations used by Tantawi Jawhari, his focus on the 

kauniyah verses, and his contribution to establishing an integrative paradigm 

between religion and science. The results demonstrate that Jawhari's tafsir 

approach is relevant in addressing the challenges of modernity, particularly in 

overcoming the dichotomy between religion and science that frequently arises 

in contemporary discourse. Through his interpretation, Jawhari emphasizes 

the importance of critical thinking, scientific research, and the development of 

knowledge as a form of devotion to God, so that the Qur'an can be understood 

not only as a normative text but also as a practical guide for building 

civilization. Thus, Jawhari's exegetical thinking can be seen as a creative effort 

to revive the spirit of ijtihad while bridging the revealed text with the empirical 

reality of humanity. This article concludes that Tantawi Jawhari's 

interpretation not only enriches the contemporary body of exegesis but also 

offers a relevant methodological proposal for Muslims in building a modern 

civilization based on religious values while open to advances in science and 

technology. 

Keywords: Tantawi Jawhari, contemporary exegesis, scientific exegesis 

 
Abstrak 

 

Artikel ini membahas corak penafsiran kontemporer Tantawi Jawhari yang dituangkan dalam karyanya yaitu 

kitab al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm sebagai representasi tafsir ilmiah yang berusaha 

mengintegrasikan antara wahyu dan ilmu pengetahuan modern. Dalam kitab tafsirnya, Tanthawi Jawhari 

menekankan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai kitab petunjuk spiritual dan moral, melainkan 

juga sebagai sumber inspirasi untuk mengembangkan sains, teknologi, dan peradaban. Dengan menggunakan 

metode deskriptif-analitis, Artikrl ini menguraikan landasan epistemologis yang digunakan Tanthawi 

Jawhari, fokus perhatiannya pada ayat-ayat kauniyah, serta kontribusinya dalam membangun paradigma 

integratif antara agama dan ilmu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendekatan tafsir Jawhari relevan 

dalam menjawab tantangan modernitas, terutama dalam mengatasi dikotomi antara agama dan sains yang 

kerap muncul dalam wacana kontemporer. Melalui penafsirannya, Jawhari menegaskan pentingnya berpikir 

kritis, melakukan penelitian ilmiah, dan mengembangkan pengetahuan sebagai bentuk pengabdian kepada 

Allah, sehingga Al-Qur’an dapat dipahami bukan hanya sebagai teks normatif tetapi juga sebagai pedoman 

praktis untuk membangun peradaban. Dengan demikian, pemikiran tafsir Jawhari dapat dipandang sebagai 

upaya kreatif untuk menghidupkan kembali semangat ijtihad sekaligus menjembatani teks wahyu dengan 

mailto:miftahudinmuhamad164@gmail.com1*,
mailto:alghifariilyas905@gmail.com2
mailto:makhzumi66@gmail.com
mailto:andi.rosa@uinbanten.ac.id


 

 

 

 

 

19751 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

realitas empiris umat manusia. Artikel ini menyimpulkan bahwa tafsir Tantawi Jawhari tidak hanya 

memperkaya khazanah tafsir kontemporer, tetapi juga memberikan tawaran metodologis yang relevan bagi 

umat Islam dalam membangun peradaban modern yang berbasis pada nilai-nilai keagamaan sekaligus 

terbuka terhadap kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

 

Kata Kunci: Tantawi Jawhari, Tafsir Kontemporer, Tafsir Ilmiah 

 

PENDAHULUAN 

Sejak masa klasik hingga kontemporer, al-qur’an sebagai kitab suci umat Islam selalu 

menjadi objek kajian dan penafsiran sepanjang sejarah peradaban Islam, berbagai corak dan metode 

tafsir lahir untuk merespons kebutuhan umat dalam memahami teks wahyu sesuai dengan konteks 

zaman (pp. abu zayd, nasr hamid (2000).). Jika pada periode awal penafsiran lebih menekankan 

aspek bahasa, hukum, dan teologi, maka pada era moderrn muncul corak tafsir yang mencoba 

menyingkap dimensi baru dari Al-Qur’an, khususnya dalam kaitanya dengan ilmu pengetahuan dan 

sains. Salah satu tokoh yang menonjol dalam bidang ini adalah Tantawi Jawhari (1862–1940), 

seorang ulama Mesir yang dikenal sebagai pelopor tafsir ilmiah melalui karyanya yang 

monumental, al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm. 

Konteks lahirnya pemikiran Tantawi Jawhari tidak dapat dipisahkan dari dinamika sosial 

dan intelektual Mesir pada akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-20. Pada masa tersebut, dunia 

Islam tengah menghadapi gelombang moderntas Barat, kolonialisme, dan krisis peradaban. Tantawi 

Jawhari melihat bahwa salah satu penyebab kemunduran umat Islam adalah kurangnya perhatian 

terhadap pengembangan ilmu pengetahuan. Padahal, Al-Qur’an mengandung banyak isyarat ilmiah 

yang semestinya menjadi pendorong bagi umat Islam untuk melakukan penelitian, eksplorasi, dan 

pengembangan teknologi. Oleh karena itu, melalui tafsirnya, ia berusaha membangun kesadaran 

bahwa wahyu dan sains bukanlah dua hal yang bertentangan, melainkan saling melengkapi. Karya 

al-Jawāhir terdiri dari 26 jilid dan dikenal sangat luas dalam memuat pembahasan tentang ayat ayat 

kauniyah, yaitu ayat-ayat yang berkaitan dengan fenomena alam semesta. Dalam menafsirkan ayat-

ayat tersebut, Jawhari tdak hanya mengandalkan pendekatan linguistik dan tradisional, tetapi juga 

menyertakan pengetahuan ilmiah modern, seperti astronomi, biologi, kimia, fisika, hingga ilmu 

sosial. Ia menampilkan tafsir sebagai media integratif yang menyatukan antara wahyu dengan 

realitas empiris, sehingga pembacaan terhadap Al-Qur’an menjadi lebih kontekstual dan relevan 

dengan perkembangan zaman. 

Urgensi pemikiran Tantawi Jawhari semakin terasa ketika melihat adanya kecenderungan 

dikotomi antara agama dan sains di dunia Islam modern. Sebagian kalangan menempatkan agama 

hanya dalam ranah moral dan spiritual, sementara ilmu pengetahuan dianggap sebagai domain 

sekuler yang bebas dari nilai-nilai wahyu (Azharists). Pandangan semacam ini seringkali membuat 

umat Islam kehilangan pijakan epistemologis dalam mengembangkan sains. Dalam kerangka ini, 

tafsir Jawhari hadir sebagai tawaran alternatif yang mencoba menghapus sekat antara agama dan 

sains, dengan menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan sumber inspirasi bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan. Selain itu, corak penafsiran Jawhari juga sejalan dengan semangat kebangkitan Islam 

(al-nahdhah al-Islamiyyah) yang muncul pada abad ke-19. Tokoh-tokoh pembaharu seperti 

Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, dan Rasyid Ridha menyerukan perlunya umat Islam 

untuk kembali kepada Al-Qur’an dan sekaligus terbuka terhadap ilmu pengetahuan modern. 

Tantawi Jawhari mengembangkan gagasan ini lebih jauh melalui tafsirnya, dengan menghadirkan 



 

 

 

 

 

19752 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

pembacaan ilmiah yang berusaha membuktikan bahwa Islam mendukung kemajuan sains dan 

teknologi. Bahkan, ia berpendapat bahwa kemajuan Barat sesungguhnya berakar dari warisan 

ilmiah Islam yang dahulu berkembang pesat. 

Namun demikian, tafsir ilmiah Jawhari juga tidak lepas dari kritik. Sebagian ulama menilai 

pendekatannya terlalu dipengaruhi oleh pengetahuan ilmiah yang bersifat sementara dan bisa 

berubah, sehingga dikhawatirkan menjerumuskan Al-Qur’an ke dalam reduksi saintifik. Kritik 

lainnya menyoroti kecenderungan Jawhari yang dianggap berlebihan dalam mengaitkan hampir 

setiap ayat dengan fenomena sains, sehingga menguirangi aspek spiritual dan normatif dari Al-

Qur’an. Kendati demikian, kontribusinya tetap signifikan dalam memperluas horizon studi tafsir, 

khususnya dalam membuka ruang dialog antara agama dan sains (Ismail). Dalam konteks kekinian, 

pemikiran Tantawi Jawhari memiliki relevansi yang besar. Perkembangan teknologi yang begitu 

pesat di era modern seringkali menimbulkan pertanyaan etis, filosofis, dan spiritual. Al-Qur’an, 

melalui pendekatan tafsir yang kontekstual seperti yang dilakukan Jawhari, dapat menjadi rujukan 

normatif sekaligus inspiratif untuk mengarahkan perkembangan ilmu pengetahuan agar tetap 

berorientasi pada kemaslahatan manusia dan sesuai dengan nilai-nilai ilahiah. Dengan demikian, 

kajian terhadap tafsir Jawhari tidak hanya bermanfaat untuk memahami sejarah perkembangan 

tafsir kontemporer, tetapi juga memberikan perspektif baru tentang bagaimana Al-Qur’an dapat 

diaktualisasikan dalam menjawab tantangan zaman. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji pemikiran tafsir 

kontemporer Tantawi Jawhari dengan menyoroti aspek integrasi antara Al-Qur’an, sains, dan 

peradaban modern. Melalui analisis deskriptif-analitis, pembhasan difokuskan pada landasan 

epistemologis tafsir Jawhari, corak ilmiah yang ditawarkannya, serta kontribusinya dalam 

membangun paradigma harmonisasi agama dan sains. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi akademi terhadap khazanah tafsir kontemporer sekaligus memperkaya wacana integrasi 

ilmu pengetahuan dalam perspektif Islam. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research), karena fokus kajiannya terletak pada penelusuran dan analisis teks, bukan melalui data 

lapangan. Sumber primer penelitian ini adalah karya monumental Tantawi Jawhari, al-Jawāhir fī 

Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, yang secara langsung merepresentasikan corak pemikiran tafsir ilmiah. 

Selain itu, penelitian juga didukung oleh sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal, disertasi, 

maupun karya ilmiah lain yang relevan dengan tema tafsir kontemporer, tafsir ilmiah, serta wacana 

integrasi agama dan sains dalam Islam. Seluruh sumber tersebut dikumpulkan untuk memberikan 

landasan teoretis yang memadai serta memperkaya analisis terhadap pemikiran Jawhari. 

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis dan analisis isi 

(content analysis). Metode deskriptif analitis digunakan untuk menggambarkan secara runtut corak 

penafsiran Jawhari, metode yang digunakannya, serta konteks sosial-intelektual yang 

melatarbelakangi pemikirannya. Sementara itu, analisis isi dipakai untuk mengidentifikasi pola dan 

kecenderungan penafsiran dalam al-Jawāhir, khususnya mengenai ayat-ayat kauniyah yang 

menjadi perhatian utama Jawhari. Validitas data dijaga melalui perbndingan antara penafsiran 

Jawhari dengan literatur sekunder yang membahas pemikirannya, sehingga analisis yang dihasilkan 



 

 

 

 

 

19753 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga kritis. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat 

memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai kontribusi Tantawi Jawhari dalam 

mengintegrasikan Al-Qur’an, sains, dan peradaban modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Tanthawi Jawhari 

Sheikh Tanthawi Jawhari merupakkan salah satu tokoh besarr pembaharu Islam di Mesir 

yang dikenal luas sebagai ulama, mufasir, sekaligus pemikir modern yang berupaya mnghubungkan 

ajaran agama Islam dengn kemajuan ilmu pengetahuan. Nama lengkapnya adalah Sheikh Tanthawi 

bin Jawhari, lahir pada tahun 1862 Masehi di desa Kifr ‘Awadlullah Hijazi, sebuah wilayah di 

provinsi bagian timur Mesir yang terletak tidak jauh dari peninggalan peradaban Fir‘aun di daerah 

Bubastes, timur laut kota Zaqaziq (Rosa A. , 2024). Nama desa kelahirannya diambil dari nama 

kakeknya dari pihak ibu, ‘Awadlullah Hijazi, yang merupakan seorang tokoh terpandang di daerah 

tersebut. Keluarga besar Tanthawi dikenal dekat dengan para ulama Al-Azhar, dan lingkungan 

religius inilah yang kemudian membentuk karakter intelektual dan spiritualnya sejak dini. Masa 

kehcil Tantawi dihabiskan di lingkungan pertaniann. Ia tumbuh di tengh keluarga sederhana yang 

hidup dari bertani, tetapi penuh dengan nilai-nilai keagamaan. Ayahnya, Jawhari, dikenal sebagai 

sosok dermawn yang menghormatii para tamu dan menciintai ulama. Setiap kali para ulama Al-

Azhar datang ke desanya, ayahnya selalu menyediakan tempat singgah dan menjamu mereka 

dengan penuh hormat. Kecintaan ayahnya terhadap ilmu dan penghormatan terhadap ulama inilah 

yang mengilhami keluarga untuk mengirim Tanthawi kecil menempuh pendidikan agama. Ia mulai 

belajar di kuttab, semacam pesantren tradisional, tempat anak-anak belajar membaca dan 

menghafalkan Al-Qur’an. Di lembaga inilah ia berhasil menghafal Al-Qur’an pada usia muda, di 

bawah pengawasan dan kasih sayang kakeknya dari pihak ibu, seorang bangsawan dari keluarga 

Al-Ghanaimah yang sangat memperhatikan pendidikan cucunya. Setelah menyelesaikan hafalan 

Al-Qur’an, pada usia sekitar tiga belas tahun Tanthawi mulai tertarik pada ilmu pengetahuan. 

Ketertarikannya semakin kuat ketika melihat sepupu-sepupunya yang belajar di Universitas Al-

Azhar. Dengan dorongan dari pamannya, Sheikh Muhammad Shalabi, seorang gurru besar di 

bidang sejarah di Al-Azhar, ayahnya akhirnya memutuskan untuk mengirim Tanthawi ke 

Universitas Al-Azhar agar ia dapat mendalami ilmu agama dan bahasa Arab. Pada tahun 1877 M, 

Tanthawi resmi menjadi mahasiswa di universitas tertua di dunia Islam itu. Di sana ia mempelajari 

berbagai bidang ilmu seperti bahasa Arab, fiqh mazhab Syafi‘i, tauhid, ilmu ‘arudh, dan balaghah. 

Ia dikenal cerdas, tekun, dan haus ilmu. Namun di tengah perjalanannya menimba ilmu, ia jatuh 

sakit cukup parah sehingga harus berhenti belajar sementara dan kembali ke kampung halamannya 

untuk beristirahat bersama ayahnya yang juga sedang sakit. 

Selama masa pemuliihan, Tanthawi tetap menekuni ilmu secara mandiri. Ia membaca buku-

buku kedokteran klasikk (al-thibb al-qadimah) dan mulai mengamati fenomena alam di sekitarnya, 

seperti tumbuhan, bunga, dan pepohonan. Dari pengamatan itu ia menemukan tanda-tanda 

kebesaran Allah dalam ciptaan-Nya dan mulai merenungi hubungan antara alam dan keimanan. 

Kecintaannya terhadap alam dan refleksi spiritual terhadap ciptaan Tuhan menjadi titik awal 

munculnya minat mendalam terhadap ilmu-ilmu alam. Ia juga menambah kedekatan spiritualnya 

dengan memperbanyak ibadah dan membaca kitab tafsir Jalalain karya Imam As-Suyuthi. Setelah 



 

 

 

 

 

19754 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

tiga tahun, kesehatannya pulih dan doanya untuk kembali belajar di Al-Azhar dikabulkan Allah. Ia 

kembali ke Kairo dengan semangat baru untuk menuntut ilmu. 

Pada masa keduanya belajar di Al-Azhar, Tanthawi menjalin hubungan erat dengan 

dosennya, Sheikh ‘Ali al-Bulaqi, dari siapa ia mempelajari ilmu falak dan seni berpidato (al-

khitabah). Ia bahkan meminjam buku-buku ilmu falak untuk dipelajari selama masa liburan hingga 

benar-benar menguasainya. Ketertarikannya pada ilmu-ilmu rasional semakin dalam ketika ia 

mengikuti kuliah Sheikh Muhammad Abduh, seorang tokoh reformis yang sangat berpengaruh di 

dunia Islam modern. Melalui Abduh, Tanthawi belajar bagaimana memahami agama dengan 

pendekatan rasional dan kontekstual. Ia melihat bahwa Islam sejatinya tidak bertentangan dengan 

ilmu pengetahuan dan teknologi modern, melainkan justru mendorong penguasaan keduanya. 

Pemikiran ini kelak menjadi fondasi utama dalam karya tafsir monumentalnya, Tafsir al-Jawahir fi 

Tafsir al-Qur’an al-Karim. Meskipun mengagumi Al-Azhar, Tanthawi menilai bahwa sistem 

pendidikannya masih kurang teratur dan terlalu tradisional. Ia mengkritik minimnya sistem 

pengawasan terhadap dosen dan mahasiswa serta lambatnya reformasi kurikulum. Kritik ini ia tulis 

dalam bukunya Nahdlah al-Ummah wa Hayatuha (Kebangkitan dan Kehidupan Umat) yang berisi 

gagasan-gagasan reformasi pendidikan. Pada tahun 1889, ia melanjutkan studi ke Dar al-‘Ulum, 

lembaga pendidikan modern yang lebih terbuka terhadap sains dan metode Barat. Di sana, Tanthawi 

mempelajari berbagai ilmu seperti matematika, aljabar, ilmu ukur (handasah), ilmu falak, botani, 

fisika, kimia, dan bahasa Inggris. Ia merasa bahwa belajar di Dar al-‘Ulum membuatnya seolah 

berada di tengah keluarganya sendiri, penuh keakraban dan semangat ilmiah. Di lembaga inilah 

pandangannya tentang pendidikan dan peradaban berubah drastis; ia meyakini bahwa kebangkitan 

Islam hanya bisa dicapai dengan menguasai ilmu modern tanpa meninggalkan nilai-nilai spiritual 

(Rosa A. , 2024) 

Setelah menyelesaikan studinya di Dar al-‘Ulum pada tahun 1893, Tanthawi mengabdikan 

diri sebagai guru di berbagai sekolah, seperti Sekolah Damanhuri dan Nashiriyah, sebelum akhirnya 

mengajar di Sekolah Khadiiwiyah di Kairo selama sepuluh tahun. Di sela-sela tugasnya sebagai 

pengajar, ia juga mengajar bahasa Inggris dan menerjemahkan teks-teks sastra Barat. Kemudian ia 

juga dipercaya mengajar fiilsafat di Universitas London cabang Mesir. Pada tahun 1911, ia 

ditugaskan mengajar tafsir dan hadis di almamaternya, Dar al-‘Ulum, dan setahun kemudian 

dipercaya mengajar filsafat Islam di Universitas Mesir. Ia menolak tawaran untuk menjadi hakim 

dan lebih memilih fokus pada pendidikan serta pengembangan pemikiran Islam. Sejak saat itu, ia 

dikenal sebagai intelektual yang menggabungkan antara agama dan ilmu pengetahuan modern, 

memperjungkan Islam sebagai agama akal (‘aql) dan pembaharuan (tajdid), bukan agama yang pasif 

dan taklid. Selain aktif di bidang akademik, Tanthawi juga dikenal sebagai aktivis nasionalis. Ia 

tergabung dalam Partai Nasional yang didirikan oleh Musthafa Kamil dan aktif menulis di majalah 

al-Liwa’, di mana ia menulis lebih dari enam puluh artikel tentang kebangkitan umat, pendidikan, 

dan nasionalisme. Dalam tulisannya, ia menyerukan agar umat Islam membangun kekuatan melalui 

ilmu pengetahuan dan pendidikan, bukan peperangan. Ia juga mendirikan lembaga pendidikan 

bahasa asing, khususnya bahasa Inggris, agar pemuda Muslim mampu memahami pemikiran Barat 

dan berinteraksi secara intelektual dengan dunia modern tanpa kehilangan identitas Islamnya. 

Ketika pecah Perang Dunia I (1914), Tanthawi aktif menggerakkan rakyat Mesir untuk 

melawan penjajahan Inggris melalui khutbah, tulisan, dan ajaran agama. Aktivismenya 

membuatnya diawasi oleh polisi dan rumahnya sempat digeledah pada tahun 1919. Namun hal itu 



 

 

 

 

 

19755 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

tidak melemahkan semangatnya. Ia bahkan bersumpah di hadapan Allah untuk terus menyebarkan 

ilmu kepada masyarakat dan mengabdikan seluruh hidupnya bagi kemajuan umat Islam. Dari 

sumpah itulah lahir karya-karya monumentalnya seprti Mizan al-Jawahir (Neraca Mutiara) dan 

Jawahir al-‘Ulum (Mutiara Ilmu), yang memperlihatkan semangatnya dalam menyatukan agama 

dengan ilmu pengetahuan. Tokoh-tokoh besar seperti Muhammad Abduh dan Musthafa Kamil 

sangat menghargai karya-karyanya. Abduh menyarankannya untuk terus menulis buku-buku 

serupa, sementara Kamill menjulukinya al-Hakim (orang bijak) karena perannya dalam memajukan 

umat melalui ilmu. Selama lebih dari tiga puluh tujuh tahun, Tanthawi mendedikasikan hidupnya 

untuk menulis, mengajar, dan membangkitkan kesadaran umat Islam terhadap pentingnya ilmu. Ia 

menulis lebih dari enam puluh artikel yang kemudian dikumpulkan dan diterbitkan dalam buku 

Nahdlah al-Ummah wa Hayatuha. Melalui karya-karyanya, ia menegaskan bahwa Al-Qur’an 

mendorong manusia untuk mempelajari alam semesta dan menggali rahasia ciptaan Tuhan sebagai 

wujud ketaatan kepada-Nya. Ia wafat sekitar tahun 1930-an setelah pensiun dari dunia akademik, 

meninggalkan warisan intele ktual yang besar bagi dunia Islam. Pemikirannya terus hidup sebagai 

dasar bagi berkembangnya tafsiir ilmiah kontemporer, menjembatani hubungan antara wahyu dan 

sains modern. Tanthawi Jawhari adalah simbol dari integrasi antara iman, akal, dan ilmu; sosok 

ulama yang meyakini bahwa kemajuan umat hanya dapat diraih dengan perpaduan antara agama 

dan pengetahuan (Rosa A. , 2024). 

Pemikiran Tanthawi Jawhari 

Pemikiran Tantawi Jawhari merupakan salah satu fenomena penting dalam khazanah tafsir 

kontemporer, terutama ketika berbicara mengenai integrasi agama dan ilmu pengetahuan. Tantawi 

lahir di Mesir pada tahun 1862 M, sebuah masa ketika dunia Islam tengah menghadapi kemunduran 

yang cukup serius dalam bidang politik, ekonomi, dan ilmu pengetahuan. Mesir pada masa itu 

berada di bawah tekanan koloniialisme, sementara di sisi lain Barat justru mengalami kemajuan 

pesat berkat revolusi industri dan perkembangan sains modern (adam). Kondisi sosial-historis ini 

membentuk kesadaran intelektual Tantawi bahwa kemunduran umat Islam tidak hanya disebabkan 

oleh faktor politik, tetapi juga oleh kurangnya perhatian terhadap pengembangan ilmu pengetahuan. 

Ia berpandangan bahwa jika umat Islam ingin bangkit, maka mereka harus kembali kepada Al-

Qur’an dengan cara yang lebih kreatif, salah satunya melalui pembacaan ilmiah terhadap ayat-ayat 

kauniyah. 

Dalam karyanya yang monumental, al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, Tantawi 

menghadirkan tafsir dengan corak ilmiah (al-tafsīr al-‘ilmī). Tafsir ini terdiri dari 26 jilid dan 

memuat banyak penjelasan tentang fenomena alam, mulai dari tumbuhan, hewan, geologi, hingga 

astronomi. Hal ini berbeda dengan tafsir klasik yang lebih menekankan aspek hukum, akidah, dan 

akhlak. Bagi Tantawi, ayat ayat yang membicarakan tentang penciptaan langit dan bumi, perubahan 

siang dan malam, atau fenomena hujan dan tumbuhan, bukan hanya sekadar simbol kebesaran Allah 

yang perlu direnungkan secara spiritual, tetapi juga isyarat agar manusia mengkaji alam secara 

ilmiah. Dengan cara ini, Al-Qur’an menjadi sumber inspirasi bagi pengembangan sains sekaligus 

sarana untuk menumbuhkan iman kepada Allah (Muhammad Nasir). 

Pemikiran ini berakar pada pandangan bahwa antara agama dan ilmu pengetahuan tidak ada 

pertentangan. Tantawi menegaskan bahwa illmu pengetahuan yang benar akan selalu mengarah 

kepada pengakuan terhadap keesaan Allah. Penemuan ilmiah bukanlah ancaman bagi agama, 



 

 

 

 

 

19756 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

melainkan penguat keyakinan bahwa alam semesta berjalan sesuai sunnatullah (Alif.id). Pandangan 

ini sekaligus merupakan kritik terhadap sebagian ulama yang cenderung menolak sains modern 

karena dianggap produk Barat. Menurut Tanthawi, sikap seperti itu justru membuat umat Islam 

semakin tertinggal. Ia mengajak umat Islam untuk membuka diri terhadap sains, 

mengembangkannya, lalu menjadikannya sebagai bagian dari kebangkitan peradaban. Meski 

demikian, pandangan Tanthawi tidak lepas dari khilaf para ilmuwan dan ulama. Sebagian 

menyambut baik gagasannya, karena dianggap sebagai bentuk ijtihad yang relevan dengan 

tantangan modernitas. Bagi kelompok ini, tafsir ilmiah dapat memperlihatkan kemukjizatan Al-

Qur’an yang abadi, karena ayat ayatnya mampu memberi inspirasi bagi ilmu pengetahuan yang 

terus berkembang. Pemikiran Tantawi juga sejalan dengan gagasan pembaruan Muhammad Abduh 

dan Rasyid Ridha, yang menekankan pentingnya rasionalitas, ijtihad, serta relevansi Al-Qur’an 

dengan perkembangan zaman (Mohamed, Islamic Education and Modernity in the Middle East: 

Egypt Case Study.). 

Namun, kritik kerras juga datang dari kalangan ulama tradisional dan sebagian akademisi 

modern. Kritik pertama berkaitan dengan metodologinya yang dianggap berlebihan dalam 

menafsirkan ayat Al-Qur’an dengan teori-teori saiins. Teori ilmiah pada dasarnya bersifat tentatif 

dan bisa berubah, sedangkan Al-Qur’an bersifat abadi. Jika penafsiran Al-Qur’an terlalu erat 

dikaitkan dengan teori sains yang sementara, maka ketika teori itu gugur, tafsir Al-Qur’an juga bisa 

dianggap ikut runtuh. Hal ini dikhawatirkan dapat menimbulkan kesalahpahaman tentang otoritas 

Al-Qur’an. Kritik semacam ini sejalan dengan pandangan ulama klasik seperti al-Syatibi, yang 

menegaskan bahwa Al-Qur’an bukanlah kitab fisika atau biologi, melainkan kitab hidayah yang 

berfungsi membimbing manusia menuju kebenaran. 

Selain itu, ada pula yang menilai bahwa pemikiran Tantawi terlalu menonjolkan aspek sains 

sehingga menggeser fungsi utama Al-Qur’an sebagai pedoman hidup. Dalam tafsirnya, penjelasan 

tentang fenomena alam sering kali lebih panjang daripada penjelasan tentang akidah atau akhlak. 

Misalnya, ketika menafsirkan ayat tentang tumbuhan, ia justru panjang lebar menjelaskan jenis-

jenis tanaman dan manfaat (Ismail, Ismail, Scientific Approach in Quranic Exegesis: The 

Emergence and Issues. Jurnal of Contemporary Islamic Studies) ilmiahnya. Hal ini dianggap 

mengurangi keseimbangan tafsir sebagai sebuah penjelasan menyeluruh terhadap pesan Al-Qur’an. 

Sebagian pengkritiknya menyebut bahwa corak ilmiah ini lebih dekat dengan ensiklopedia ilmu 

alam ketimbang tafsir dalam arti tradisional. Kendati demikian, tidak bisa dipungkiri bahwa 

kontribusi Tantawi Jawhari sangat signifikan bagi perkembangan tafsir modern. Ia berhasil 

menghadirkan paradigma baru yang menghubungkan teks Al-Qur’an dengan realitas ilmiah. 

Pemikirannya mendorong umat Islam untuk tidak terjebak dalam kejumudan intelektual, melainkan 

menggali ayat-ayat Allah baik yang tertulis dalam mushaf maupun yang terbentang di alam semesta. 

Dalam konteks kontemporer, gagasan ini masih sangat relevan, terutama di tengah tantangan 

globalisasi, krisis ekologi, serta perkembangan teknologi yang membutuhkan fondasi etis dan 

spiritual (The “Scientific Miracle of the Qur’ān). 

Pemikiran Tantawi juga memperlihatkan dinamika intelektual Islam yang sehat. Perbedaan 

pendapat mengenai tafsir ilmiah menunjukkan bahwa tradiisi keilmuan Islam selalu terbuka 

terhadap kritik dan dialog. Dukungan maupun penolakan terhadap pendekatan Tantawi 

sesungguhnya memperkaya khazanah tafsir, sehingga umat Islam memiliki berbagai model dalam 

memahami Al-Qur’an. Sebagian ulama mungkin menekankan aspek normatif-akhlak, sementara 



 

 

 

 

 

19757 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

yang lain seperti Tantawi lebih menekankan aspek ilmiah (Al-Zubadi). Perbedaan ini tidak harus 

dilihat sebagai kontradiksi, melainkan sebagai variasi metode yang semuanya bermuara pada usaha 

memahami kehendak Allah. 

Dengan demikian, pemikiran Tantawi Jawhari menghadirkan sumbangan penting bagi tafsir 

kontemporer. Ia menunjukkan bahwa Al-Qur’an mampu berinteraksi dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern tanpa kehilangan otoritasnya sebagai kitab hidayah. Walaupun tafsir ilmiah 

menuai kritik, ide-idenya tetap relevan sebagai upaya untuk membangun jembatan antara teks 

wahyu dengan realitas empiris. Dalam perspektif ini, warisan intelektual Tantawi dapat menjadi 

inspirasi bagi para mufasir masa kini untuk terus menggali makna Al-Qur’an dengan 

mempertimbangkan tantangan zaman. Sejarah membuktikan bahwa peradaban Islam pernah maju 

karena menguasai ilmu pengetahuan, dan Tantawi Jawhari ingin menghidupkan kembali semangat 

tersebut melalui tafsirnya. 

Pemikiran Tantawi Jawhari tentang Integrasi Al-Qur’an, Sains, dan Peradaban Modern 

Pemikiran Tantawi Jawhari sering dipandang sebagai salah satu tonggak penting dalam 

kajian tafsir kontemporer, khususnya dalam pengembangan corak tafsir ilmiah. Ia hidup di Mesir 

pada masa penuh gejolak, di mana kolonialisme Barat menancapkan kuku kekuasaan, sementara 

umat Islam mengalami kemunduran di berbagai bidang, baik politik, sosial, ekonomi, maupun ilmu 

pengetahuan (Furqan)). Dalam konteks ini, Tantawi merasa bahwa kebangkitan umat Islam hanya 

dapat dilakukan dengan kembali menggali pesan-pesan Al-Qur’an secara lebih mendalam, terutama 

ayat-ayat kauniyah yang berkaitan dengan fenomena alam. Baginya, Al-Qur’an bukan hanya kitab 

ibadah dan hukum, tetapi juga sumber inspirasi bagi perkembangan ilmu pengetahuan yang mampu 

mendorong lahirnya peradaban modern yang seimbang antara dimensi material dan spiritual. Karya 

besarnya yaitu kitab al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm terdiri dari 26 jilid, yang memuat 

penafsiran luas tentang hubungan Al-Qur’an dengan ilmu pengtahuan modern. Di dalamnya, 

Tantawi memberikan ulasan panjang mengenai tumbuhan, hewan, geologi, astronomi, hingga 

perkmbangan teknologi. Berbeda dengan mayoritas mufasir klasik yang lebih menekankan aspek 

syariat, akidah, dan akhlak, Tanthawi memberikan porsi besar pada pembacaan ilmiah. 

Menurutnya, ayat-ayat tentang penciptaan langit, bumi, hujan, tumbuhan, dan makhluk hidup 

lainnya merupakan ajakan bagi manusia untuk melakukan penelitian ilmiah. Sains dengan demikian 

bukan sekadar pengetahuan teknis, melainkan jalan untuk memahami kebesaran Allah dan 

memperkokoh iman (Sana Munawar — Exploring Scientific Exegesis (Al-Tafsīr Al-ʿIlmī) of the 

Quran: Merits). 

Dalam kerangka berpikir Tantawi, integrasi Al-Qur’an dan sains adalah sesuatu yang 

niscaya. Ia berpendapat bahwa wahyu dan akal tidaklah bertentangan, karena keduanya bersumber 

dari Allah (Integrasi Tafsir al-Qur’an dengan Ilmu Pengetahuan: Studi Terhadap Tantawi Jawhari 

seorang mufassir Al-Qur’an Corak Ilmiah di Awal Abad Modern — Andi Rosadisastra). Ilmu 

pengetahuan, meskipun berkembang melalui eksperimen dan observasi, pada dasarnya menyingkap 

hukum-hukm Allah di alam semesta (sunnatullah). Maka, mempelajari sains berarti menyingkap 

ayat-ayat Allah dalam kitab kauniyah. Dengan cara ini, agama dan sains dapat bersatu untuk 

membangun peradaban Islam yang maju, sebagaimana pernah dicapai pada masa keemasan 

Baghdad dan Andalusia. Namun, pandangan ini menimbulkan khilaf di kalangan ulama dan 

ilmuwan. Sebagian memberikan dukungan, sementara sebagian lainnya menolak atau memberi 



 

 

 

 

 

19758 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

catatan kritis (Keilmiahan Ayat-Ayat Penciptaan Manusia: TelHulami al-Amin & Abdul Rasyid 

Ridho). 

Kelompok yang mendukung tafsir ilmiah berpendapat bahwa pendekatan Tantawi mampu 

menjembatani kesenjangan antara agama dan modernitas. Pemikiran ini dianggap sebagai bentuk 

ijtihad kontemporer yang relevan dengan kebutuhan zaman. Misalnya, tokoh-tokoh modernis 

seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha memandang Al-Qur’an harus dibaca sesuai dengan 

tantangan zaman, dan tafsir ilmiah bisa menjadi sarana untuk menunjukkan kemukjizatan Al-

Qur’an yang tetap aktual. Dengan menyingkap isyarat-isyarat ilmiah, Al-Qur’an dapat 

menunjukkan superioritasnya sebagai kitab suci yang tidak lekang oleh perubahan zaman. 

Pendukung lain melihat tafsir Tantawi sebagai upaya untuk membangkitkan kembali semangat 

keilmuan dalam Islam, agar umat tidak hanya berhenti pada ritual, tetapi juga aktif mengembangkan 

ilmu pengetahuan dan teknologi. Di sisi lain, kritik keras muncul dari para ulama tradisional 

maupun sebagian sarjana modern. Kritik pertama datang dari sisi metodologi. Tafsir ilmiah sering 

kali mengaitkan ayat dengan teori sains tertentu yang sifatnya tentatif. Jika teori itu kemudian 

terbantahkan, maka tafsir Al-Qur’an yang dikaitkan dengannya bisa ikut terguncang. Hal ini 

dianggap berbhaya karena bisa menmbulkan kesan bahwa kebenaran Al-Qur’an bergantung pada 

teori ilmiah yang berubah-ubah. Al-Syatibi, seorang ulama ushul klasik, sejak lama mengingatkan 

bahwa Al-Qur’an bukanlah kitab fisika, biologi, atau astronomi, melainkan kitab hidayah. Jika tafsir 

terlalu jauh menyerupai ensiklopedia ilmiah, maka fungsi utama Al-Qur’an sebagai petunjuk hidup 

bisa tereduksi. 

Selain itu, sebagian akademisi modern seperti Nasr Hamid Abu Zayd dan Fazlur Rahman 

menilai bahwa tafsir ilmiah cenderung mengabaikan dimensi historis dan sosiologis Al-Qur’an. 

Mereka berpendapat bahwa Al-Qur’an pertama-tama harus dipahami sebagai teks yang diturunkan 

dalam konteks sejarah tertentu, dengan tujuan memberi petunjuk moral dan sosial. Menurut mereka, 

terlalu menekankan aspek ilmiah justru membuat Al-Qur’an kehilangan fungsi etisnya. Bahkan, 

beberapa sarjana Barat menilai bahwa tafsir ilmiah adalah bentuk apologetika, yakni usaha 

membuktikan kebenaran Al-Qur’an dengan cara mengikuti penemuan sains, padahal ilmu 

pengetahuan bersifat sementara. Meski demikian, tidak sedikit pula sarjana yang mengambil posisi 

moderat, yakni dengan menerima tafsir ilmiah dalam batas tertentu. Mereka berpendapat bahwa Al-

Qur’an memang mengandung isyarat tentang fenomena alam, tetapi penafsiran ilmiah sebaiknya 

hanya dijadikan inspirasi, bukan sebagai pembuktian langsung. Dengan cara ini, integrasi antara 

Al-Qur’an dan sains tetap bisa dijaga, tanpa harus jatuh pada sikap memaksakan teks sesuai teori 

yang bisa berubah. Pendekatan moderat ini banyak digunakan oleh cendekiawan Muslim 

kontemporer yang mengembangkan wacana integrasi ilmu, seperti Syed Muhammad Naquib al-

Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. 

Terlepas dari perbedaan pendapat tersebut, pemikiran Tantawi tetap memberikan kontribusi 

besar bagi dinamika tafsir kontemporer. Ia berhasil membuka jalan bagi diskusi tentang bagaimana 

Al-Qur’an dapat terus relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan peradaban modern. 

Kritik dan dukungan yang muncul justru memperkaya khazanah intlektual Islam, karena 

menunjukkan adnya ruang dialog antara tradisi tafsir, ilmu pengetahuan, dan kebutuhan zaman. 

Dengan demikian, pemikiran Tantawi dapat dilihat sebagai upaya untuk menghidupkan kembali 

semangat ijtihad dan memperkuat basis epistemologis Islam dalam menghadapi modernitas. 



 

 

 

 

 

19759 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Dalam konteks global saat ini, gagasan Tanthawi terasa semakin relevan. Dunia modern 

menghadapi tantangan besar berupa krisis moral, kerusakan lingkungan, serta penyalahgunaan 

teknologi. Sains dan teknologi tanpa landasan etis bisa menimbulkan bencana bagi umat manusia. 

Di sinilah pentingnya integrasi antara Al-Qur’an dan sains, sebagaimana ditawarkan Tantawi. Al-

Qur’an memberikan arah etis dan spiritual, sementara sainss memberikan kemampuan praktis untuk 

mengelola alam. Kombinasi keduanya dapat menghasilkan peradaban modern yang berkeadilan, 

berkelanjutan, dan berorientasi pada kemaslahatan manusia. Dengan demikian, meskipun tafsir 

ilmiah Tantawi Jawhari menuai kritik, pemikirannya tetap penting sebagai bagian dari ikhtiar umat 

Islam untuk menghubungkan teks wahyu dengan perkembangan zaman. Ia mengingatkan bahwa 

kemajuan peradaban Islam tidak mungkin dicapai tanpa penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi sains 

juga tidak boleh dilepaskan dari nilai nilai spiritual. Warisan intelektualnya menjadi inspirasi bagi 

generasi berikutnya untuk terus menggali Al-Qur’an, mengembangkan sains, dan membangun 

peradaban yang harmonis antara iman, ilmu, dan amal. 

 

KESIMPULAN 

Pemikiran Tantawi Jawhari tentang integrasi Al-Qur’an, sains, dan peradaban modern 

merupakan salah satu kontribusi penting dalam dinamika tafsir kontemporer. Melalui karya 

monumentalnya al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, ia berusaha menunjukkan bahwa Al-

Qur’an bukan hanya kitab hukum dan akidah, tetapi juga sumber inspirasi bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Menurutnya, ayat-ayat kauniyah adalah dorongan bagi umat Islam 

untuk melakukan penelitian ilmiah, sehingga sains dipahami sebagai sarana untuk menyingkap 

kebesaran Allah. 

Meski demikian, pemikiran Tantawi tidak lepas dari perdebatan. Sebagian ulama dan 

cendekiawan mendukung tafsir ilmiah karena dianggap mampu membuktikan kemukjizatan Al-

Qur’an dan relevansinya dengan perkembangan zaman. Namun, sebagian lainnya mengkritik 

metodologi tafsir ilmiah karena berpotensi menundukkan teks Al-Qur’an pada teori sains yang 

sifatnya tentatif dan berubah-ubah. Ada pula pandangan moderat yang menerima tafsir ilmiah 

sebagai inspirasi, tetapi tidak menjadikannya sebagai pembuktian mutlak. Terlepas dari khilaf 

tersebut, pemikiran Tantawi tetap memiliki nilai penting, terutama dalam membangkitkan kembali 

semangat ijtihad dan gairah ilmiah di kalangan umat Islam. Gagasannya mengingatkan bahwa 

peradaban Islam hanya dapat bangkit melalui penguasaan ilmu pengetahuan yang dipandu oleh 

nilai-nilai Al-Qur’an. Dengan integrasi antara wahyu, akal, dan sains, umat Islam diharapkan 

mampu menghadirkan peradaban modern yang berorientasi pada kemajuan sekaligus menjaga nilai-

nilai moral, spiritual, dan kemanusiaan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

“Al-Jawahir Fi Tafsiril Al-Qur’an Al-Karim Karya Tanthawi Jauhari: Kajian Tafsir Ilmi” (Jurnal 

Al Furqan) 

Abu Zayd, Nasr Hamid. (2000). Text, Authority and Community: Essays in Quranic Hermeneutics. 

Leiden: Brill. 

Alif.id — Tantawi Jawhari; Ulama Yang Mengenalkan Sains Islam Di Abad Modern. 

Azharists, Modernists and Orientalists: The Intellectual Rivalry in Egypt from the Late 19th 

Century to the Early 20th Century — Ching-Jen Wang, Jurnal Hadhari. 



 

 

 

 

 

19760 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 2 No: 12, Desember 2025                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Eman Taha Mohamed — Islamic Education and Modernity in the Middle East: Egypt Case Study. 

Firas Muslim Salim Al-Zubadi — The Scientific Interpretation of the Holy Quran: Between 

Acceptance and Rejection - A Critical Study. 

Ibrahim Ilyasu Adam — Islamic Modernism and Tafsir in Nineteenth Century Egypt: A Critical 

Analysis of Muhammad Abduh’s Exegesis. 

Integrasi Tafsir al-Qur’an dengan Ilmu Pengetahuan: Studi Terhadap Tantawi Jawhari seorang 

mufassir Al-Qur’an Corak Ilmiah di Awal Abad Modern — Andi Rosadisastra, Al-Fath 

Islamic Modernism and Tafsir in Nineteenth Century Egypt: A Critical Analysis of Muhammad 

Abduh’s Exegesis — Ibrahim Ilyasu Adam. Jurnal of Quranic Sciences and Research 

Ismail, Ahmad Thaqif & Asnawi, Aqdi Rofi — Scientific Approach in Quranic Exegesis: The 

Emergence and Issues. 

Ismail, Ahmad Thaqif & Asnawi, Aqdi Rofi — Scientific Approach in Quranic Exegesis: The 

Emergence and Issues. Jurnal of Contemporary Islamic Studies. 

Keilmiahan Ayat-Ayat Penciptaan Manusia: Telaah Penafsiran Tantawi Jawhari dalam Tafsir al-

Jawahir — Hulami al-Amin & Abdul Rasyid Ridho, el-Umdah 

Modern and Classical Scientific Readings of the Qurʾān: A Comparative Study of Abdul Wadud 

(d.2001) and al-Bayḍāwī (d.1286)’s Naturalistic Exegesis — jurnal AL-BURHĀN. 

Modernism in Islamic Education in Tafsir Al-Manâr: An Epistemological Review Of Muhammad 

Abduh And Muhammad Rashid Ridha — M. Imam Gojali, Imron Fauzi, Khotibul Umam 

Reformasi Pemikiran Islam Modern: Analisis Kritis terhadap Gagasan Muhammad Abduh dan 

Rasyid Ridha dalam Konteks Pendidikan Islam — Tikawaliyahzahrah et al. 

Relationship Between Religion and Science in the Muslim Modernism oleh Hakan Çoruh (Theology 

and Science, Vol. 18 No. 1, 2020) 

Rosa, A. (2024). Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam 

Menafsirkan Ayat Al-Qur’an. DepdikbudBantenPress. 

Rosa, A. (2024). Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam 

Menafsirkan Ayat Al-Qur’an. DepdikbudBantenPress. 

Rosa, A. (2024). Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam 

Menafsirkan Ayat Al-Qur’an. DepdikbudBantenPress. 

Sana Munawar — Exploring Scientific Exegesis (Al-Tafsīr Al-ʿIlmī) of the Quran: Merits, 

Challenges, and Interpretive Boundaries. 

Tafsir Ilmi Tentang Penciptaan Manusia dalam Tafsir al-Jawahir Karya Thanthawi Jawhari — 

Muhammad Nasir, Asep Nana Sonjaya, Kerwanto. 

The “Scientific Miracle of the Qur’ān,” Pseudoscience, and Conspiracism — Zygon: Journal of 

Religion and Science. 


