JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA

*
’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic ‘&
Vol : 2 No: 12, Desember 2025 ‘ V

E-ISSN : 3047-7824

TRANSFORMASI TARI ZAPIN DALAM DANCE CHALLENGE TIKTOK
DI ERA POST-REALITAS

TRANSFORMATION OF ZAPIN DANCE IN THE TIKTOK DANCE
CHALLENGE IN THE POST-REALITY ERA

Ratih Riau Khasanah!, Agustina?, Fuji Astuti’, Indrayuda*, Elida®
Universitas Negeri Padang
Email : ratihriaukhasanah.42@gmail.comj, agustina@jbs.unp.ac.id’, astuti@fbs.unp.ac. id®

Article Info Abstract

Article history : The development of digital media has created new spaces for performing arts
Received : 19-12-2025

Revised : 21-12-2025 practices, including traditional dance. TikTok, as a short video—based platform,
Accepted : 23-12-2025 has become a medium that enables traditional dances to be re-represented in the
Pulished :25-12-2025 form of dance challenges that are visual, fast-paced, and viral. One prominent

phenomenon is the transformation of Zapin Dance, a traditional Malay dance
rich in religious values, politeness, and spirituality, into digital content on
TikTok. This study aims to analyze the forms of Zapin Dance transformation
within TikTok dance challenges in the post-reality era, as well as to examine the
accompanying shifts in meaning and cultural values. The research employs a
qualitative approach using a descriptive-analytical method through digital
observation (digital ethnography), interviews, and literature review. Data
analysis is conducted using semiotic and cultural phenomenological approaches,
drawing on dance theory, Jean Baudrillard’s post-reality theory, cultural
representation, and theories of artistic transformation. The findings indicate that
Zapin Dance has undergone a shift in form from a ritualistic and social
expression into a visual representation that is subject to algorithmic logic and
digital aesthetics. This transformation results in a shift in the meaning and
cultural values of Zapin Dance from spiritual substance toward performative
imagery. Nevertheless, digital Zapin also demonstrates the ability of local
culture to adapt and survive through reinterpretation within digital spaces. This
study concludes that the transformation of Zapin Dance on TikTok represents a
negotiation between tradition and technology in the context of post-reality
culture.

Keywords: Zapin Dance, TikTok, dance challenge

Abstrak

Perkembangan media digital telah menghadirkan ruang baru bagi praktik seni pertunjukan, termasuk seni tari
tradisional. TikTok sebagai platform berbasis video pendek menjadi medium yang memungkinkan tarian
tradisional direpresentasikan ulang dalam format dance challenge yang bersifat visual, cepat, dan viral. Salah
satu fenomena yang menonjol adalah transformasi Tari Zapin, tarian tradisional Melayu yang sarat nilai
religius, kesantunan, dan spiritualitas, ke dalam bentuk konten digital di TikTok. Penelitian ini bertujuan
untuk menganalisis bentuk transformasi Tari Zapin dalam dance challenge TikTok di era post-realitas serta
mengkaji perubahan makna dan nilai budaya yang menyertainya. Penelitian menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode deskriptif-analitis melalui observasi digital (digital ethnography), wawancara, dan
studi literatur. Analisis data dilakukan dengan pendekatan semiotika dan fenomenologi budaya,
menggunakan teori tari, post-realitas Jean Baudrillard, representasi budaya, serta teori transformasi seni.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tari Zapin mengalami pergeseran bentuk dari ekspresi ritual dan sosial
menjadi representasi visual yang tunduk pada logika algoritma dan estetika digital. Transformasi ini
menyebabkan terjadinya pergeseran makna dan nilai budaya Zapin dari substansi spiritual menuju citra
performatif. Namun demikian, Zapin digital juga menunjukkan kemampuan budaya lokal untuk beradaptasi

19806


mailto:ratihriaukhasanah.42@gmail.com
mailto:agustina@fbs.unp.ac.id
mailto:astuti@fbs.unp.ac.id

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA

*
’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic ‘&
Vol : 2 No: 12, Desember 2025 ‘ V

E-ISSN : 3047-7824

dan bertahan melalui reinterpretasi di ruang digital. Penelitian ini menyimpulkan bahwa transformasi Tari
Zapin di TikTok merupakan wujud negosiasi antara tradisi dan teknologi dalam konteks budaya post-realitas.

Kata kunci: Tari Zapin, TikTok, dance challenge

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi digital telah mengubah cara manusia berinteraksi, berkomunikasi,
dan membangun makna budaya. Media sosial tidak lagi sekadar menjadi ruang berbagi informasi,
tetapi telah berkembang menjadi ruang simulasi tempat realitas direpresentasikan, diproduksi
ulang, dan dikonsumsi secara visual. Dalam konteks ini, batas antara dunia nyata dan dunia maya
semakin kabur, menciptakan apa yang oleh Jean Baudrillard (1994) disebut sebagai era post-realitas
atau hiperrealitas, yakni kondisi ketika citra dan tanda tidak lagi merepresentasikan realitas,
melainkan menggantikannya.

Fenomena post-realitas juga memengaruhi praktik seni, khususnya seni tari. Tari yang
sebelumnya hadir dalam ruang ritual, panggung, dan interaksi sosial kini berpindah ke ruang digital
melalui platform seperti TikTok. Fitur dance challenge memungkinkan tarian untuk direplikasi,
dimodifikasi, dan disebarluaskan oleh siapa saja tanpa keterikatan pada konteks sosial dan budaya
asalnya. Dalam ruang ini, tubuh penari tidak hanya menjadi medium ekspresi, tetapi juga menjadi
bagian dari sistem representasi visual yang digerakkan oleh algoritma dan budaya viral.

Salah satu fenomena yang menarik adalah kemunculan Tari Zapin dalam format dance
challenge TikTok. Tari Zapin merupakan tarian tradisional Melayu yang memiliki nilai religius,
kesantunan, dan spiritualitas, serta berakar pada filosofi hidup masyarakat Melayu. Namun, dalam
praktik digital, Zapin sering ditampilkan dalam bentuk yang lebih cepat, ringkas, dan dipadukan
dengan musik modern, sehingga mengalami transformasi bentuk dan makna.

Fenomena ini menimbulkan pertanyaan kritis mengenai bagaimana Tari Zapin
bertransformasi dalam ruang digital dan sejauh mana nilai budaya Melayu yang dikandungnya
mengalami pergeseran makna. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengkaji transformasi Tari
Zapin dalam dance challenge TikTok sebagai praktik budaya di era post-realitas, dengan fokus pada
perubahan bentuk, makna, dan nilai budaya yang menyertainya.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis.
Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemahaman makna, simbol, dan
proses transformasi budaya dalam fenomena Tari Zapin di TikTok.

Sumber Data
Data penelitian terdiri atas:

1. Data primer, berupa observasi digital terhadap konten TikTok bertema Tari Zapin serta
wawancara dengan kreator konten dan praktisi tari Zapin tradisional.
2. Data sekunder, berupa literatur ilmiah, jurnal, buku, serta dokumentasi pertunjukan Zapin.

Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi digital (digital ethnography), wawancara
mendalam, dan studi dokumentasi.

19807



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA , o

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 2 No: 12, Desember 2025 %
E-ISSN : 3047-7824

Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan secara interpretatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan makna dengan menggunakan pendekatan semiotika dan fenomenologi budaya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian
Transformasi Bentuk Tari Zapin dalam Dance Challenge TikTok

Berdasarkan hasil observasi digital terhadap konten TikTok yang menampilkan Tari Zapin,
ditemukan adanya perubahan signifikan pada bentuk penyajian tari. Tari Zapin yang secara
tradisional dipentaskan dalam konteks adat, keagamaan, dan sosial masyarakat Melayu, kini
direpresentasikan dalam format video pendek yang menyesuaikan dengan karakteristik platform
TikTok. Durasi yang terbatas, tuntutan visual yang menarik, serta kecenderungan mengikuti tren
membuat Zapin mengalami penyederhanaan struktur gerak.

Secara tradisional, Tari Zapin memiliki pola gerak yang berulang, ritmis, dan terikat pada
iringan musik gambus serta syair-syair bernuansa religius. Gerak kaki yang dominan mencerminkan
nilai keseimbangan, keselarasan, dan pengendalian diri, yang menjadi filosofi utama masyarakat
Melayu. Namun, dalam dance challenge TikTok, gerak Zapin sering kali dipercepat, dipotong, atau
dikombinasikan dengan unsur tari modern dan musik populer. Transformasi ini menunjukkan
adanya adaptasi bentuk tari terhadap logika media digital yang mengutamakan kecepatan, daya tarik
visual, dan potensi viral.

Fenomena tersebut dapat dipahami sebagai proses rekontekstualisasi seni tradisional dalam
ruang digital. Tari Zapin tidak lagi sepenuhnya hadir sebagai praktik budaya yang sakral dan
kolektif, melainkan sebagai representasi visual yang dapat direplikasi secara masif oleh pengguna
TikTok. Dalam perspektif teori post-realitas Jean Baudrillard, Zapin digital dapat dikategorikan
sebagai simulakra, yakni representasi yang tidak lagi merujuk sepenuhnya pada realitas budaya
asalnya, tetapi lebih pada citra dan tanda yang terus direproduksi dalam sistem media.

Dengan demikian, tubuh penari dalam dance challenge TikTok tidak hanya berfungsi
sebagai medium ekspresi artistik, tetapi juga sebagai objek visual yang dikonsumsi publik. Hal ini
sejalan dengan pandangan Guy Debord tentang masyarakat tontonan, di mana seni dan budaya
bertransformasi menjadi komoditas visual dalam ruang publik digital.

Pergeseran Makna dan Nilai Budaya Tari Zapin

Transformasi bentuk Tari Zapin dalam dance challenge TikTok membawa implikasi
langsung terhadap perubahan makna dan nilai budaya yang dikandungnya. Nilai religius,
kesantunan, dan spiritualitas yang menjadi esensi Zapin tradisional cenderung mengalami reduksi
ketika tarian ini dipindahkan ke ruang digital. Dalam banyak konten TikTok, Zapin lebih
ditampilkan sebagai hiburan visual dan ekspresi gaya tubuh dibandingkan sebagai simbol nilai
budaya Melayu.

Pergeseran ini menunjukkan adanya perubahan orientasi makna dari substansi menuju
tampilan. Zapin tidak lagi dipahami terutama sebagai sarana pembentukan etika dan spiritualitas,
melainkan sebagai performa estetis yang dinilai berdasarkan jumlah penonton, suka, dan interaksi.
Piliang menyebut kondisi ini sebagai pergeseran dari makna mendalam menuju makna permukaan,

19808



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA

*
’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic ‘&
Vol : 2 No: 12, Desember 2025 ‘ V

E-ISSN : 3047-7824

yang ditandai oleh dominasi citra dan simulasi dalam budaya kontemporer.

Meskipun demikian, hasil penelitian juga menunjukkan bahwa transformasi ini tidak
sepenuhnya menghilangkan identitas budaya Zapin. Dalam beberapa konten, kreator tetap
mempertahankan unsur-unsur dasar Zapin, seperti pola langkah kaki, kostum bernuansa Melayu,
serta penggunaan musik tradisional, meskipun telah dimodifikasi. Hal ini menunjukkan adanya
upaya negosiasi antara pelestarian tradisi dan tuntutan kreativitas digital.

Dalam konteks ini, transformasi Zapin dapat dipahami sebagai proses adaptasi budaya.
Sebagaimana dikemukakan oleh Murgiyanto dan Cohen, seni tradisional bersifat dinamis dan selalu
mengalami perubahan seiring dengan perkembangan sosial dan teknologi. Kehadiran Zapin di
TikTok justru membuka ruang baru bagi generasi muda untuk mengenal dan berinteraksi dengan
seni tradisional, meskipun dalam bentuk yang berbeda dari konteks aslinya.

Tari Zapin sebagai Praktik Budaya di Era Post-Realitas

Dalam era post-realitas, media digital tidak hanya menjadi sarana penyebaran budaya, tetapi
juga menjadi ruang produksi makna. TikTok sebagai platform berbasis algoritma turut membentuk
cara Zapin ditampilkan dan dipahami. Algoritma mendorong konten yang dianggap menarik secara
visual dan memiliki potensi viral, sehingga memengaruhi cara kreator menampilkan Zapin.

Kondisi ini menjadikan Tari Zapin sebagai bagian dari praktik budaya post-realitas, di mana
batas antara tradisi dan modernitas, antara sakral dan profan, menjadi semakin kabur. Zapin tidak
lagi sepenuhnya hadir sebagai realitas budaya yang utuh, melainkan sebagai representasi digital
yang terus dimodifikasi sesuai selera pasar dan logika media.

Namun, di sisi lain, Zapin digital juga menunjukkan daya lentur budaya lokal. Transformasi
ini memperlihatkan bahwa budaya tradisional tidak selalu terpinggirkan oleh teknologi, tetapi dapat
beradaptasi dan menemukan bentuk keberlanjutan baru. Melalui reinterpretasi di ruang digital,
Zapin tetap eksis dan relevan di tengah arus globalisasi dan budaya populer.

Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa transformasi Tari Zapin dalam
dance challenge TikTok bukan semata-mata bentuk degradasi budaya, melainkan proses negosiasi
yang kompleks antara nilai tradisi, kreativitas individu, dan kekuatan teknologi digital dalam
konteks budaya post-realitas..

KESIMPULAN

Transformasi Tari Zapin dalam dance challenge TikTok menunjukkan bahwa seni
tradisional bersifat dinamis dan adaptif. Di era post-realitas, Zapin mengalami pergeseran bentuk
dari praktik ritual dan sosial menjadi representasi visual yang tunduk pada logika algoritma dan
budaya viral. Transformasi ini menyebabkan perubahan makna dan nilai budaya dari substansi
spiritual menuju citra performatif.

Namun demikian, kehadiran Zapin di TikTok juga mencerminkan kemampuan budaya lokal
untuk bertahan melalui adaptasi dan reinterpretasi. Transformasi ini bukan semata-mata degradasi
budaya, melainkan bentuk negosiasi antara tradisi dan teknologi dalam konteks budaya digital.
Dengan demikian, Zapin digital menjadi bukti bahwa seni tradisional dapat terus hidup dan
berkembang dalam ruang media baru tanpa sepenuhnya kehilangan identitas budayanya.

19809



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA

*
’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic ‘&
Vol : 2 No: 12, Desember 2025 ‘ V

E-ISSN : 3047-7824

DAFTAR PUSTAKA

Anggraeni, D. (2022). Remaja dan budaya TikTok di Indonesia. Jurnal Komunikasi, Universitas
Gadjah Mada.

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation (S. F. Glaser, Trans.). University of Michigan
Press. (Karya asli diterbitkan tahun 1981).

Boyd, R., & Reski, K. (2025). Interaksi manusia dan kebudayaan. Jakarta: Pustaka Nusantara.
Debord, G. (2020). The society of the spectacle. London: Rebel Press.
Dibia, I. W. (2015). Seni tari Bali: Tradisi dan dinamika. Denpasar: Udayana University Press.

Dibia, I. W. (2015). Tubuh dan gerak: Perspektif fenomenologi dalam seni tari. Denpasar: ISI
Denpasar Press.

Dini, A. (2022). TikTok dan ekspresi diri remaja di era digital. Jurnal Ilmu Komunikasi Digital,
5(2), 112—-125.

Dukut, E. M. (2020). Kebudayaan, ideologi, revitalisasi, dan digitalisasi seni pertunjukan Jawa

dalam gawai. Semarang: Unika Soegijapranata Press.
https://repository.unika.ac.id/28623/2/111.E%20%287%29%20K ebudayaan%20Ildeologi%?2
BST.pdf

Endraswara, S. (2006). Metode, teori, dan teknik penelitian kebudayaan. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press. https://books.google.com/books?id=d27VDwS5TbF0OC

Endraswara, S. (2013). Filsafat seni. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
Endraswara, S. (2013). Teori kritik seni: Mengungkap makna karya seni. Yogyakarta: Ombak.

Eriyanto. (2020). Analisis media: Representasi, ideologi, dan kekuasaan dalam media massa.
Jakarta: Kencana.

Eriyanto. (2020). Media sosial dan perubahan sosial budaya. Jakarta: Kompas Media Nusantara.

Febriani, R., et al. (2025). Nilai budaya dan kreativitas ekonomi digital Indonesia. Jurnal Budaya
Nusantara, 12(1), 33-47.

Fitrianti, R., & Hanaf, A. A. (2025). Representasi identitas remaja melalui budaya tren di media
sosial. WISSEN: Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 3(3), 283-297.

Griffiths, L. E. (2023). Dancing through social distance: Connectivity and creativity in the online
space. Body, Space & Technology, 22(1), 65-81. https://doi.org/10.16995/bst.9700

Hadi, Y. S. (2015). Aspek-aspek dasar koreografi kelompok. Yogyakarta: ISI Press.
Hadi, Y. S. (2015). Estetika tari. Yogyakarta: UGM Press.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. London: Sage
Publications.
https://eclass.aueb.gr/modules/document/file.php/OIK260/S.Hall%2C%20The%20work%2
00f%20Representation.pdf

Hanna, J. L. (1979). To dance is human: A theory of nonverbal communication. Chicago: University
of Chicago Press. https://judithhanna.com

Heyd, T. (2000). The real and the hyperreal: Dance and simulacra. Journal of Aesthetic Education,
34(2), 15-26. https://doi.org/10.2307/3333573

Hidajat, R. (2025). Seni pertunjukan dan pariwisata budaya Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama. https://books.google.com/books?id=5SM5nEQAAQBAJ

19810



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA

*
’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic ‘&
Vol : 2 No: 12, Desember 2025 ‘ V

E-ISSN : 3047-7824

Hidajat, R. (2025). Transformasi seni pertunjukan Indonesia dalam era ekonomi kreatif. Jurnal Seni
dan Budaya, 9(1), 55-72.

Hidir, A. (2009). Antropologi budaya: Perspektif ekologi dan perubahan budaya. Jakarta: Prenada
Media Group. https://books.google.com/books?1d=OtQvEAAAQBAJ

https://books.google.com/books?1d=QyQ-EQAAQBAJ
https://journal.appisi.or.id/index.php/wissen/article/view/1073
https://web.stanford.edu/class/sts145/Library/baudrillard.pdf

Jazuli, M. (2008). Paradigma kontekstual pendidikan seni. Surabaya: Unesa University Press.

Kamaruddin, S. A., Adam, A., & Chakti, A. G. R. (2024). Komodifikasi media sosial dalam
perspektif teori Jean Baudrillard: Studi kasus TikTok Indonesia. Bosowa Journal of
Education, 5(1), 177-180. https://journal.unibos.ac.id/jpe/article/view/5462

Koentjaraningrat. ~ (2009).  Pengantar ilmu  antropologi.  Jakarta: Rineka  Cipta.
https://books.google.com/books?id=JUJIAAAACAA]

Lestari, A. (2025). Estetika nilai budaya dalam pendidikan seni. Jurnal Pendidikan dan Budaya,
18(2), 64-78.

Liliweri, A. (2014). Makna budaya dalam komunikasi antarbudaya. Yogyakarta: LKiS.

Liliweri, A. (2019). Pengantar studi kebudayaan. Bandung: Pustaka Pelajar.
https://books.google.com/books?id=TDRgEAAAQBAJ

Maharani, R. P., Rahmawati, U., & Novitasari, D. (2022). Hiperrealitas pengguna TikTok. Jurnal
Komunikasi dan Budaya, 3(1), 1-11. http://journal.unbara.ac.id/index.php/JKB

Martha, I. (2025). Nilai budaya dalam pendidikan gerak dan seni. Jurnal Pendidikan Seni, 7(1), 40—
55.

Martono, N. (2012). Sosiologi  perubahan  sosial. Jakarta:  Rajawali  Press.
https://books.google.com/books?1d=61t1BgAAQBAJ

Murgiyanto, S. (2004). Tradisi dan inovasi dalam tari Indonesia. Jakarta: MSPI Press.
Murgiyanto, S. (2012). Pertunjukan budaya dan perubahan sosial. Jakarta: MSPI Press.

Murgiyanto, S., Cohen, M. L., & Simatupang, G. (2015). Arts and beyond: Prosiding Konferensi
Nasional Pengkajian Seni. Yogyakarta: ISI Press.
https://books.google.com/books?id=0HkeEAAAQBAJ

Nasrullah, R. (2021). Media baru: Teori dan aplikasi. Jakarta: Prenadamedia Group.
Nasrullah, R. (2021). Media baru: Teori dan realitas. Jakarta: Prenadamedia Group.

Nugraha, D., et al. (2025). Nilai budaya dalam pendidikan seni naratif di Indonesia. Jurnal
Pendidikan dan Seni, 8(1), 14-30.

Nurhakim, M. (2020). Budaya digital dan media baru. Jakarta: Prenadamedia Group.
Piliang, Y. A. (2011). Dunia yang dilipat. Bandung: Mizan.

Piliang, Y. A. (2011). Ruang, tanda, tubuh. Bandung: Pustaka Matahari.

Piliang, Y. A. (2019). Semiotika dan hipersemiotika. Yogyakarta: Cantrik Pustaka.

Precillia, L., & Endraswara, S. (2025). Transformasi tubuh dan spiritualitas dalam seni tari
kontemporer Indonesia. Jurnal Seni dan Budaya, 15(1), 10-25.

19811



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA , o

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 2 No: 12, Desember 2025 %
E-ISSN : 3047-7824

Precillia, M., Endraswara, S., Ekowati, V. 1., & Renggani, T. (2025). Yogya istimewa dalam
paradigma koreologi. Yogyakarta: ISI Yogyakarta Press.
https://books.google.com/books?id=0lmQEQAAQBAJ

Ratna, N. K. (2018). Teori, metode, dan teknik penelitian sastra dan budaya. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar. https://books.google.com/books?id=zP9sDwAAQBAJ

Rohidi, T. R. (2011). Antropologi seni. Bandung: STSI Press.

Rohidi, T. R. (2011). Kesenian dalam pendekatan kebudayaan. Bandung: STISI Press.
Rulli, N. (2021). Komunikasi dan media baru di era digital. Jakarta: Kencana.

Sobur, A. (2013). Filsafat komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Sobur, A. (2013). Semiotika komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Soedarsono. (1999). Seni pertunjukan Indonesia di era globalisasi. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Soedarsono. (1999). Tari: Tinjauan dari berbagai segi. Yogyakarta: ISI Press.
Sugiharto, B. (2015). Manusia dan seni di era posthuman. Bandung: Nusa Media.

Sugiharto, B., Priyantoro, E., & Husein, F. A. (2024). Seni dan kondisi post-human. Bandung:
Pustaka Humaniora. https://books.google.com/books?1d=xtgUEQAAQBAIJ

Sulistyawati, D. (2023). Estetika bentuk dalam tari tradisional dan modern Indonesia. Surakarta:
IST Press.

Sulistyawati, D. R. (2023). Gerak bermakna. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.
https://books.google.com/books?1id=DvOZEQAAQBAJ

Sumaryono. (2018). Filsafat seni. Yogyakarta: Kanisius.

Wahira, A., et al. (2025). Pembelajaran nilai budaya dalam tari tradisional. Jurnal Pendidikan Seni
Tari, 6(2), 22-37.

Wayan Dibia, I. (2015). Tari Bali: Tradisi, inovasi, dan transformasi. Denpasar: ISI Denpasar Press.

19812



