JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

Perkembangan Islam Di Amerika Pada Era Kontemporer

The Development of Islam in America in the Contemporary Era

Indah Sari Dewi !, Hasaruddin?, Muh. Ilham 3
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email: indahsaridewi289@gmail.com’, hasaruddin@uin-alauddin.ac.id’, milhamnew2022@gmail.com?

Article Info Abstract

Article history : Islam in the United States has developed within a pluralistic, democratic social context

Received - 08-01-2026 that is fraught with global political dynamics, particularly in the contemporary era

Revised :09-01-2026 ; L. .

Accepted : 11-01-2026 followmg the events. ofSeptember ”f 2001. These conditions have place.d the Muslim

Pulished : 13-01-2026 community as a minority group facing challenges such as Islamophobia, structural
discrimination, and negative representation in the public sphere, while also opening
up opportunities for social participation and citizenship. This study aims to analyze the
development of Islam in the United States in the contemporary era, identify the main
challenges faced by Muslims, and examine the adaptation strategies and social
contributions developed in a pluralistic society. This study uses a qualitative approach
with a library research method through the examination of relevant scientific books,
Jjournal articles, and research reports. The data is analyzed descriptively and
analytically with an emphasis on historical, social, and political contexts. The results
of the study show that Islam in America has developed through a process of creative
adaptation characterized by the strengthening of religious institutions, increased
political and civil society participation, and active engagement in interfaith dialogue
and social justice issues. Despite facing external pressures and internal challenges,
American Muslim communities have been able to establish a contextual and inclusive
Islamic identity. This study concludes that Islam in America not only survives as a
minority identity, but also contributes significantly to building a fair and democratic
multicultural society.

Keywords : American Islam, minority Islam, pluralistic society

Abstrak

Islam di Amerika Serikat berkembang dalam konteks sosial yang plural, demokratis, dan sarat dinamika
politik global, khususnya pada era kontemporer pasca peristiwa 11 September 2001. Kondisi ini
menempatkan komunitas Muslim sebagai kelompok minoritas yang menghadapi tantangan berupa
Islamofobia, diskriminasi struktural, serta representasi negatif di ruang publik, sekaligus membuka peluang
partisipasi sosial dan kewargaan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan Islam di
Amerika Serikat pada era kontemporer, mengidentifikasi tantangan utama yang dihadapi umat Islam, serta
menelaah strategi adaptasi dan kontribusi sosial yang dibangun dalam masyarakat plural. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan (library research) melalui
penelaahan buku ilmiah, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang relevan. Data dianalisis secara deskriptif-
analitis dengan menekankan konteks historis, sosial, dan politik. Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam di
Amerika berkembang melalui proses adaptasi kreatif yang ditandai dengan penguatan institusi keagamaan,
meningkatnya partisipasi politik dan masyarakat sipil, serta keterlibatan aktif dalam dialog lintas agama dan
isu keadilan sosial. Meskipun menghadapi tekanan eksternal dan tantangan internal, komunitas Muslim
Amerika mampu meneguhkan identitas keislaman yang kontekstual dan inklusif. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa Islam di Amerika tidak hanya bertahan sebagai identitas minoritas, tetapi juga
berkontribusi signifikan dalam membangun masyarakat multikultural yang adil dan demokratis.

Kata Kunci : Islam Amerika, Islam Minoritas, Masyarakat Plural

637


mailto:indahsaridewi289@gmail.com
mailto:hasaruddin@uin-alauddin.ac.id2,%20milhamnew2022@gmail.com

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

PENDAHULUAN

Islam di Amerika Serikat berkembang dalam konteks sosial yang khas, ditandai oleh
pluralisme agama, demokrasi liberal, serta dinamika politik global yang terus berubah. Kehadiran
Islam di Amerika tidak semata-mata merupakan fenomena migrasi modern, tetapi memiliki akar
historis sejak abad ke-16 melalui Muslim Afrika yang dibawa sebagai budak. Meskipun praktik
keislaman mereka mengalami erosi akibat sistem perbudakan dan asimilasi paksa, jejak historis ini
menunjukkan bahwa Islam merupakan bagian dari sejarah awal pembentukan masyarakat Amerika
(Smith 2010).

Perkembangan signifikan Islam di Amerika terjadi pada paruh kedua abad ke-20 seiring
meningkatnya arus imigrasi dari Timur Tengah, Asia Selatan, dan Afrika, serta tumbuhnya generasi
Muslim kelahiran Amerika. Kondisi ini mendorong terbentuknya komunitas Muslim yang semakin
beragam secara etnis, budaya, dan mazhab. Namun, keberagaman tersebut juga menghadirkan
tantangan internal berupa perbedaan orientasi keagamaan dan identitas kultural yang memerlukan
proses negosiasi berkelanjutan dalam kehidupan sosial dan keagamaan (Cesari 2014).

Pada era kontemporer, dinamika Islam di Amerika semakin kompleks setelah peristiwa 11
September 2001 yang menjadi titik balik relasi antara Islam dan ruang publik Amerika. Peristiwa
ini tidak hanya berdampak pada kebijakan keamanan negara, tetapi juga membentuk persepsi sosial
yang sarat dengan kecurigaan dan stigma terhadap umat Islam. Islamofobia kemudian muncul
sebagai persoalan struktural yang memengaruhi akses Muslim terhadap hak-hak sipil, partisipasi
politik, serta representasi di media arus utama (Esposito 2011)

Meskipun demikian, umat Islam Amerika tidak berada dalam posisi pasif. Mereka
merespons tantangan tersebut melalui penguatan institusi keislaman, peningkatan partisipasi dalam
masyarakat sipil, serta keterlibatan aktif dalam dialog lintas agama dan isu-isu keadilan sosial.
Masjid, pusat komunitas, dan organisasi advokasi berfungsi tidak hanya sebagai ruang ibadah, tetapi
juga sebagai medium pembentukan identitas Muslim Amerika yang kontekstual dan inklusif. Proses
ini menunjukkan bahwa Islam di Amerika berkembang melalui adaptasi kreatif tanpa kehilangan
komitmen teologisnya (Smith, 2010)

Berdasarkan realitas tersebut, permasalahan penelitian ini berfokus pada bagaimana
perkembangan Islam di Amerika berlangsung pada era kontemporer, tantangan sosial dan politik
apa yang dihadapi umat Islam, serta bagaimana strategi adaptasi dan partisipasi sosial yang mereka
bangun dalam masyarakat plural. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif
dinamika perkembangan Islam di Amerika Serikat pada era kontemporer sebagai kontribusi
akademik bagi kajian Islam minoritas, pluralisme agama, dan relasi Islam dengan modernitas Barat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research) yang bertujuan menganalisis perkembangan Islam di Amerika Serikat pada era
kontemporer melalui kajian terhadap literatur akademik yang relevan. Sumber data diperoleh dari
buku ilmiah, artikel jurnal bereputasi, serta laporan lembaga penelitian yang membahas Islam,
komunitas Muslim, pluralisme agama, dan Islamofobia di Amerika. Pengumpulan data dilakukan
melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan mempertimbangkan relevansi dan
kredibilitas sumber. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik deskriptif-analitis dengan

638



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

tahapan reduksi data, kategorisasi tema, dan penarikan kesimpulan secara induktif untuk
memperoleh pemahaman komprehensif mengenai dinamika perkembangan Islam dalam konteks
sosial, budaya, dan politik Amerika (Creswell 2014).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Singkat Kehadiran Islam di Amerika

Kehadiran Islam di Amerika Serikat dapat ditelusuri sejak abad ke-16 melalui Muslim
Afrika yang dibawa secara paksa sebagai budak ke benua Amerika. Sejumlah kajian sejarah
menunjukkan bahwa sekitar 10—15 persen budak Afrika Barat beragama Islam dan berasal dari
masyarakat yang telah memiliki tradisi keagamaan serta literasi Islam yang kuat sebelum
mengalami perbudakan (Diouf 1998; Gomez 2005). Fakta ini menunjukkan bahwa Islam bukan
fenomena baru dalam sejarah Amerika, melainkan bagian dari warisan awal pembentukan
masyarakatnya.

Meskipun demikian, sistem perbudakan yang represif menyebabkan praktik keislaman para
budak Muslim mengalami kemunduran signifikan. Larangan terhadap ekspresi agama, pemaksaan
konversi, serta pemisahan keluarga berkontribusi pada melemahnya transmisi ajaran Islam lintas
generasi. Dalam banyak kasus, identitas keislaman hanya bertahan dalam bentuk simbolik, seperti
penggunaan nama, nilai moral, atau tradisi tertentu yang tersamarkan dalam budaya Afrika-
Amerika (Smith 2010).

Gelombang berikutnya kehadiran Islam di Amerika terjadi pada akhir abad ke-19 dan awal
abad ke-20 melalui imigrasi dari kawasan Timur Tengah, Asia Selatan, dan Balkan. Para imigran
Muslim datang dengan latar belakang etnis dan mazhab yang beragam, serta membawa praktik
keagamaan yang lebih terorganisasi. Kehadiran mereka menandai fase baru dalam perkembangan
Islam, ditandai dengan upaya membangun komunitas permanen di berbagai wilayah Amerika
Serikat (Haddad, Smith, dan Moore 2006).

Pada periode ini mulai berdiri masjid-masjid awal dan organisasi-organisasi Islam yang
berfungsi sebagai pusat ibadah, pendidikan, serta solidaritas sosial bagi komunitas Muslim imigran.
Lembaga-lembaga ini memainkan peran penting dalam menjaga identitas keagamaan di tengah
tekanan asimilasi budaya Amerika. Selain itu, keberadaan institusi Islam juga menjadi sarana awal
bagi umat Islam untuk berinteraksi dengan masyarakat luas dalam konteks sosial dan keagamaan
(Cesari 2014).

Perkembangan Islam di Amerika mengalami akselerasi signifikan pada pertengahan abad
ke-20, khususnya di kalangan Afrika-Amerika melalui kemunculan gerakan Nation of Islam.
Gerakan ini tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius, tetapi juga sebagai respons terhadap
rasisme struktural dan ketidakadilan sosial yang dialami komunitas kulit hitam. Meskipun memiliki
perbedaan teologis dengan Islam arus utama, Nation of Islam berperan besar dalam membangkitkan
kesadaran identitas keislaman dan solidaritas sosial di kalangan Afrika-Amerika (Curtis 2009).

Pada fase selanjutnya, terutama sejak dekade 1970-an, terjadi transformasi penting ketika
sebagian besar pengikut Nation of Islam beralih menuju Islam Sunni di bawah kepemimpinan
Warith Deen Mohammed. Proses ini memperkuat integrasi antara Muslim Afrika-Amerika dan
komunitas Muslim imigran, sekaligus menandai konsolidasi Islam arus utama di Amerika Serikat.

639



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

Dinamika historis ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan Islam di Amerika pada era
kontemporer, baik dalam aspek institusional, identitas, maupun partisipasi sosial umat Islam dalam
masyarakat Amerika yang plural (Turner 2003).

Secara keseluruhan, sejarah singkat kehadiran Islam di Amerika menunjukkan bahwa Islam
berkembang melalui proses yang panjang, berlapis, dan kontekstual. Dari pengalaman traumatis
perbudakan, fase imigrasi, hingga kebangkitan identitas keislaman di era modern, Islam di Amerika
terbentuk melalui interaksi antara faktor historis, sosial, dan politik yang saling memengaruhi.
Proses historis ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan Islam di Amerika pada era
kontemporer, baik dalam aspek institusional, identitas, maupun partisipasi sosial umat Islam dalam
masyarakat Amerika yang plural.

Islam di Amerika Era Kontemporer

Komunitas Muslim di Amerika Serikat pada era kontemporer diperkirakan berjumlah antara
3,5 hingga 7 juta jiwa, menjadikannya salah satu kelompok agama terbesar ketiga setelah Kristen
dan Yahudi. Ketidakpastian angka ini disebabkan oleh kebijakan sensus Amerika Serikat yang tidak
mengumpulkan data berbasis afiliasi agama, sehingga estimasi jumlah Muslim bergantung pada
survei lembaga independen dan penelitian akademik (Pew Research Center 2014). Meskipun
berstatus sebagai kelompok minoritas, Muslim Amerika menunjukkan tingkat pertumbuhan dan
visibilitas sosial yang relatif tinggi dibandingkan kelompok agama lain, terutama di kawasan
perkotaan besar.

Salah satu karakteristik paling menonjol dari komunitas Muslim Amerika adalah
keberagamannya yang luar biasa secara etnis dan rasial. Tidak ada satu kelompok etnis pun yang
menjadi mayoritas, karena Muslim Amerika berasal dari lebih dari 80 negara dengan latar belakang
budaya, bahasa, dan sejarah yang berbeda. Muslim Afrika-Amerika diperkirakan mencakup sekitar
20-30 persen dari total populasi Muslim dan sebagian besar merupakan mualaf atau generasi
lanjutan yang berafiliasi dengan Islam Sunni setelah meninggalkan gerakan Nation of Islam (Curtis
2009). Selain itu, komunitas Muslim dari Asia Selatan khususnya Pakistan, India, dan Bangladesh
diperkirakan mencapai sekitar 30-35 persen dan memainkan peran penting dalam sektor profesional
dan pendidikan tinggi (Smith 2010). Kelompok Muslim Arab dari kawasan Timur Tengah dan
Afrika Utara mencakup sekitar 25-30 persen, sementara komunitas dari Asia Tenggara, Afrika Sub-
Sahara, Eropa Timur, serta meningkatnya jumlah mualaf dari latar belakang Kaukasia dan Hispanik
semakin memperkaya lanskap Islam Amerika (Cesari 2014).

Keberagaman tersebut tidak hanya bersifat demografis, tetapi juga tercermin dalam
spektrum sektarian dan ideologis. Mayoritas Muslim Amerika berafiliasi dengan mazhab Sunni,
namun terdapat komunitas Syiah yang cukup signifikan, terutama yang berasal dari Iran, Irak, dan
Lebanon. Selain itu, terdapat pula kelompok Ahmadiyah, komunitas Sufi, serta beragam gerakan
keagamaan yang menampilkan ekspresi Islam dengan corak lokal dan kultural (Haddad, Smith, dan
Moore 2006). Dalam ranah ideologis, Muslim Amerika menunjukkan spektrum pandangan yang
luas, mulai dari kelompok progresif yang menekankan isu keadilan sosial dan kesetaraan gender
hingga kelompok konservatif yang mempertahankan praktik keagamaan tradisional. Variasi ini
mencerminkan proses negosiasi identitas keislaman dalam konteks masyarakat sekuler dan plural
(Jamal 2011).

640



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

Pertumbuhan populasi Muslim, terutama setelah diberlakukannya Immigration and
Nationality Act tahun 1965, mendorong berkembangnya institusi dan organisasi Islam secara pesat
di Amerika Serikat. Saat ini terdapat lebih dari 2.700 masjid dan pusat komunitas Islam yang
berfungsi tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat pendidikan agama, layanan
sosial, konseling keluarga, dan aktivitas komunitas lintas generasi (Pew Research Center 2011).

Selain masjid, berdiri pula ratusan sekolah Islam swasta serta program studi Islam di berbagai
universitas terkemuka yang berkontribusi pada produksi pengetahuan dan pembentukan intelektual
Muslim Amerika.

Pada tingkat nasional, organisasi-organisasi seperti Islamic Society of North America
(ISNA), Council on American-Islamic Relations (CAIR), Muslim Public Affairs Council (MPAC),
Islamic Circle of North America (ICNA), dan Muslim American Society (MAS) memainkan peran
strategis dalam advokasi hak-hak sipil, pendidikan publik, serta penguatan dialog antaragama.
Organisasi-organisasi ini berfungsi sebagai representasi politik dan sosial Muslim Amerika,
khususnya dalam merespons isu diskriminasi, Islamofobia, dan kebijakan publik yang berdampak
pada komunitas Muslim (Cesari 2014). Selain itu, berkembang pula sektor ekonomi berbasis halal,
termasuk industri makanan, keuangan syariah, dan pariwisata, yang mencerminkan integrasi
kebutuhan keagamaan dengan sistem ekonomi modern (Smith 2010).

Dalam kehidupan sosial-politik Amerika, Muslim Amerika menunjukkan keterlibatan yang
semakin aktif dan strategis. Partisipasi politik meningkat, baik sebagai pemilih, aktivis, maupun
pejabat publik di tingkat lokal, negara bagian, hingga federal. Keterlibatan ini sering kali berfokus
pada isu keadilan sosial, hak-hak sipil, kebebasan beragama, serta kebijakan luar negeri yang
berkeadilan (Jamal 2011). Di bidang sosial dan filantropi, komunitas Muslim terlibat aktif dalam
kegiatan amal, bantuan kemanusiaan, serta kerja sama lintas agama, yang memperkuat posisi
mereka sebagai aktor masyarakat sipil. Sementara itu, kontribusi Muslim Amerika dalam bidang
seni, sastra, musik, dan pemikiran intelektual turut memperkaya lanskap budaya Amerika dan
menegaskan Islam sebagai bagian integral dari masyarakat multikultural kontemporer (Cesari
2014).

Tantangan Islam di Amarika Era Kontemporer

Pada era kontemporer, tantangan terbesar yang dihadapi umat Islam di Amerika Serikat
adalah meningkatnya Islamofobia dan berbagai bentuk diskriminasi, terutama pasca peristiwa 11
September 2001. Islamofobia tidak hanya muncul dalam sikap individual, tetapi juga termanifestasi
secara struktural dalam kehidupan sosial dan politik. Berbagai laporan menunjukkan adanya
peningkatan kejahatan berbasis kebencian (hate crimes), seperti serangan fisik, ancaman, dan
vandalisme terhadap individu Muslim maupun properti Islam, termasuk masjid dan pusat komunitas
(Pew Research Center 2017). Fenomena ini menciptakan rasa tidak aman yang berkelanjutan dan
berdampak pada kualitas kehidupan sosial umat Islam di Amerika.

Selain kejahatan kebencian, Muslim Amerika juga menghadapi diskriminasi sistemik dalam
berbagai sektor kehidupan. Praktik racial dan religious profiling di bandara, pengawasan berlebihan
oleh aparat keamanan, serta diskriminasi di tempat kerja dan perumahan merupakan pengalaman
yang kerap dilaporkan oleh komunitas Muslim (Cainkar 2009). Diskriminasi ini sering kali
dilegitimasi oleh wacana keamanan nasional yang mengaitkan Islam dengan terorisme, sehingga
mempersempit ruang partisipasi Muslim sebagai warga negara yang setara. Dalam konteks ini,

641



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

kebijakan negara turut memperkuat marginalisasi, sebagaimana terlihat dalam kebijakan
pembatasan imigrasi terhadap warga dari negara-negara mayoritas Muslim yang dikenal sebagai
Muslim Ban pada masa pemerintahan Donald Trump (Cesari 2014).

Tantangan lain yang tidak kalah kompleks adalah pengaruh retorika politik dan representasi
media yang cenderung negatif terhadap Islam dan umat Muslim. Media arus utama sering kali
menampilkan Islam dalam bingkai konflik, ekstremisme, dan kekerasan, sementara kontribusi
positif Muslim Amerika dalam bidang sosial, ekonomi, dan budaya kurang mendapatkan perhatian
yang seimbang (Said 1981). Representasi semacam ini memperkuat stereotip publik dan
menciptakan persepsi kolektif yang merugikan, sehingga Muslim Amerika harus terus-menerus
melakukan klarifikasi dan pembelaan terhadap identitas keagamaan mereka.

Di tingkat identitas personal dan sosial, generasi muda Muslim Amerika menghadapi
tantangan integrasi yang signifikan. Mereka sering kali berada dalam posisi dilematis antara
mempertahankan identitas keislaman dan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai budaya Amerika
yang dominan. Proses pencarian identitas ini mencakup isu-isu sensitif seperti peran gender, praktik
keagamaan, pernikahan antaragama, serta ekspresi keislaman di ruang publik (Jamal 2011).
Ketegangan ini menunjukkan bahwa integrasi tidak selalu berarti asimilasi total, melainkan proses
negosiasi identitas yang berkelanjutan.

Selain tekanan eksternal, umat Islam di Amerika juga menghadapi tantangan internal dalam
komunitas mereka sendiri. Keberagaman etnis, mazhab, dan latar belakang budaya, meskipun
merupakan kekuatan, terkadang memunculkan fragmentasi dan kurangnya kohesi sosial. Perbedaan
kepentingan dan orientasi keagamaan dapat memengaruhi efektivitas organisasi dan solidaritas
internal komunitas Muslim (Haddad, Smith, dan Moore 2006). Di samping itu, kebutuhan akan
kepemimpinan yang inklusif, visioner, dan responsif terhadap tantangan kontemporer menjadi isu
penting dalam menjaga keberlanjutan komunitas.

Tantangan internal lainnya berkaitan dengan keterlibatan generasi muda dalam institusi
keislaman, seperti masjid dan organisasi komunitas. Budaya populer, tekanan asimilasi, serta jarak
generasional sering kali menyebabkan sebagian pemuda Muslim merasa terasing dari institusi
keagamaan tradisional. Kondisi ini menuntut adanya inovasi dalam pendekatan dakwah,
pendidikan, dan pengelolaan komunitas agar tetap relevan dengan realitas sosial generasi muda
Muslim Amerika (Cesari 2014). Dengan demikian, tantangan Islam di Amerika era kontemporer
bersifat multidimensional, mencakup aspek eksternal berupa diskriminasi struktural dan
representasi negatif, serta aspek internal berupa penguatan identitas, kepemimpinan, dan kohesi
komunitas.

Peluang dan Kontribusi Islam dalam Masyarakat Amerika

Di tengah berbagai tantangan sosial dan politik, Islam di Amerika Serikat memiliki peluang
strategis untuk berkontribusi secara substantif dalam pembangunan masyarakat yang adil dan
inklusif. Nilai-nilai Islam seperti keadilan sosial (al-‘adl), solidaritas (ukhuwwah insaniyyah), dan
kepedulian terhadap kelompok rentan memiliki kesesuaian yang kuat dengan prinsip demokrasi dan
hak asasi manusia yang menjadi fondasi masyarakat Amerika (Esposito, 2018). Keselarasan nilai
ini membuka ruang bagi umat Islam untuk berpartisipasi aktif dalam kehidupan publik tanpa harus
melepaskan identitas keagamaannya.

642



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic * *
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 )
E-ISSN : 3047-7824 V

Salah satu bentuk peluang dan kontribusi nyata terlihat dalam keterlibatan Muslim Amerika
pada isu keadilan sosial dan hak sipil. Sejumlah studi menunjukkan bahwa komunitas Muslim,
khususnya Muslim Afrika-Amerika, memiliki sejarah panjang dalam perjuangan melawan
diskriminasi rasial dan ketidakadilan struktural (Curtis, 2009). Pada era kontemporer, keterlibatan
Muslim dalam gerakan keadilan rasial, advokasi hak imigran, serta pembelaan terhadap kebebasan

beragama menegaskan peran Islam sebagai sumber etika sosial yang mendorong transformasi
masyarakat ke arah yang lebih egaliter (Jackson, 2011).

Kontribusi Islam juga tampak signifikan dalam bidang filantropi dan kemanusiaan.
Lembaga-lembaga Muslim seperti Islamic Relief USA dan berbagai organisasi zakat berbasis
komunitas secara aktif terlibat dalam bantuan bencana, layanan kesehatan gratis, dan distribusi
pangan bagi kelompok miskin tanpa memandang latar belakang agama (Benthall, 2016). Praktik
filantropi ini tidak hanya merefleksikan ajaran Islam tentang kepedulian sosial, tetapi juga
memperkuat posisi Muslim sebagai aktor penting dalam jaringan kesejahteraan sosial Amerika
(Smith, 2014).

Dalam ranah dialog lintas agama, komunitas Muslim Amerika memanfaatkan peluang
keterbukaan masyarakat sipil untuk membangun relasi kooperatif dengan komunitas Kristen dan
Yahudi. Kegiatan dialog antariman, proyek pelayanan sosial bersama, serta keterlibatan masjid
dalam kegiatan komunitas lokal menjadi sarana efektif untuk membangun saling pengertian dan
mengurangi prasangka keagamaan (Patel, 2012). Inisiatif-inisiatif ini menunjukkan bahwa Islam
berkontribusi langsung dalam merawat kohesi sosial di tengah pluralitas agama Amerika.

Peluang kontribusi lainnya terlihat dalam partisipasi politik dan kewargaan. Meningkatnya
keterlibatan Muslim Amerika dalam politik elektoral, baik sebagai pemilih maupun sebagai pejabat
publik, mencerminkan proses integrasi kewargaan yang semakin matang (Cainkar, 2009).
Kehadiran politisi Muslim di tingkat lokal dan nasional memungkinkan aspirasi minoritas Muslim
disuarakan secara institusional, sekaligus menegaskan kompatibilitas antara identitas Islam dan
prinsip kewargaan demokratis (Cesari, 2014).

Selain itu, kontribusi Islam di Amerika juga berkembang dalam bidang pendidikan dan
intelektual. Pendirian pusat studi Islam di universitas, meningkatnya jumlah akademisi Muslim,
serta produksi wacana Islam progresif di ruang publik menunjukkan bahwa Islam berperan dalam
memperkaya khazanah intelektual dan wacana multikultural Amerika (Safi, 2003). Dengan
demikian, Islam tidak hanya hadir sebagai identitas keagamaan, tetapi juga sebagai sumber
pemikiran kritis yang relevan dengan tantangan masyarakat modern.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Amerika Serikat pada era
kontemporer merupakan proses historis dan sosial yang dinamis, ditandai oleh kemampuan adaptasi
komunitas Muslim dalam merespons tantangan struktural sekaligus memanfaatkan peluang yang
tersedia dalam masyarakat plural dan demokratis. Tujuan penelitian untuk menganalisis dinamika
perkembangan, tantangan, serta strategi adaptasi Islam di Amerika tercapai dengan memperlihatkan
bahwa Islam tidak hanya bertahan sebagai identitas keagamaan minoritas, tetapi juga berkembang
sebagai kekuatan sosial yang aktif dan kontributif. Di tengah tekanan Islamofobia, diskriminasi,
dan representasi negatif, umat Islam Amerika menunjukkan resiliensi melalui penguatan institusi,

643



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic * *
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

partisipasi kewargaan, advokasi hak sipil, serta keterlibatan dalam dialog lintas agama dan gerakan
keadilan sosial. Temuan ini menegaskan bahwa Islam di Amerika bergerak menuju model
keberagamaan yang kontekstual, inklusif, dan kompatibel dengan nilai-nilai demokrasi tanpa
kehilangan komitmen teologisnya. Dengan demikian, Islam di Amerika tidak dapat dipahami
semata sebagai komunitas yang terpinggirkan, melainkan sebagai aktor penting dalam pembentukan
masyarakat sipil yang berkeadilan dan multikultural. Penelitian lanjutan disarankan untuk mengkaji

secara empiris pengalaman generasi muda Muslim Amerika dalam membangun identitas keislaman,
serta menelaah peran Muslim Amerika dalam isu-isu global dan kebijakan luar negeri guna
memperkaya perspektif kajian Islam minoritas di dunia Barat.

DAFTAR PUSTAKA

Benthall, J. (2016). Islamic charities and Islamic humanism in troubled times. Manchester:
Manchester University Press.

Cainkar, L. (2009). Homeland insecurity: The Arab American and Muslim American experience
after 9/11. New York, NY: Russell Sage Foundation.

Cesari, J. (2014). The awakening of Muslim democracy: Religion, modernity, and the state.
Cambridge: Cambridge University Press.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches
(4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Curtis, E. E. (2009). Muslims in America: A short history. New York, NY: Oxford University Press.

Diouf, S. A. (1998). Servants of Allah: African Muslims enslaved in the Americas. New York, NY:
New York University Press.

Esposito, J. L. (2011). Islamophobia: The challenge of pluralism in the 21st century. Oxford:
Oxford University Press.

Esposito, J. L. (2018). Islam and democracy after the Arab Spring. Oxford: Oxford University
Press.

Gomez, M. A. (2005). Black crescent: The experience and legacy of African Muslims in the
Americas. Cambridge: Cambridge University Press.

Haddad, Y. Y., Smith, J. 1., & Moore, K. M. (2006). Muslim women in America: The challenge of
Islamic identity today. New York, NY: Oxford University Press.

Jackson, S. A. (2011). Islam and the Blackamerican: Looking toward the third resurrection. New
York, NY: Oxford University Press.

Jamal, A. A. (2011). Of empires and citizens: Pro-American democracy or no democracy at all?.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

Patel, E. (2012). Sacred ground: Pluralism, prejudice, and the promise of America. Boston, MA:
Beacon Press.

Pew Research Center. (2011). Faith in flux: Changes in religious affiliation in the U.S. Washington,
DC: Pew Research Center.

Pew Research Center. (2014). Religious landscape study. Washington, DC: Pew Research Center.

Pew Research Center. (2017). U.S. Muslims concerned about their place in society, but continue to
believe in the American dream. Washington, DC: Pew Research Center.

644



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

Safi, O. (2003). Progressive Muslims: On justice, gender, and pluralism. Oxford: Oneworld
Publications.

Said, E. W. (1981). Covering Islam: How the media and the experts determine how we see the rest
of the world. New York, NY: Pantheon Books.

Smith, J. I. (2010). Islam in America (2nd ed.). New York, NY: Columbia University Press.

Smith, J. . (2014). Muslim philanthropy and American civic life. Bloomington, IN: Indiana
University Press.

Turner, R. B. (2003). Islam in the African-American experience (2nd ed.). Bloomington, IN: Indiana
University Press.

645



