JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA

*
’ *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic é_
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 V
E-ISSN : 3047-7824

Kodifikasi AlI-Qur’an Dan Konsolidasi Otoritas Teks: Telaah Historis Kritis
Atas Mushaf Utsmani

Qur’anic Codification and the Consolidation of Textual Authority: A Historical-
Critical Study of the Uthmani Mushaf

Nur Amri Ramadhan Abd.Gani', Muh. Akbar?, Mujairil’, Rahmi Dewanti Palangkey*
Universitas Muhammadiyah Makassar
Email: nuramri795@gmail.com’, muhammadakbar5303@gmail.con?, ssmujairil@gmail.com’,
rahmidewanti@unismuh.ac.id*

Article Info Abstract

Article history : The codification of the Qur’an represents a crucial historical process in preserving

Received : 07-01-2026

Revised :09-01-2026  the authenticity and authority of the revealed text within the context of early

Accepted : 11-01-2026  Islamic society. This study aims to examine the process of Qur’anic codification

Pulished +13-01-2026  Jeading to the formation of the ‘Uthmanic Codex and to analyze its role in
consolidating the textual authority of the Qur’an through a historical-critical
approach. This research employs a qualitative approach using a library research
method, drawing on both classical Islamic sources and contemporary academic
studies. The data are analyzed through descriptive-analytical and critical
techniques to explore the social, political, and intellectual dynamics that
underpinned the standardization of the Qur’anic text during the caliphate of
‘Uthman ibn “Affan. The findings indicate that the codification of the ‘Uthmanic
Codex was the result of a collective consensus among the Companions aimed at
preserving the unity of the Qur’anic text while systematically managing the
plurality of recitations. Furthermore, the ‘Uthmanic Codex functioned as a
primary instrument in reinforcing the authority of the Qur anic text and preventing
religious fragmentation across the rapidly expanding Islamic territories. The
historical-critical analysis also demonstrates that the standardization of the codex
does not suggest textual manipulation, but rather constitutes a preventive effort to
maintain the theological and social stability of the Muslim community. These
findings affirm that the ‘Uthmanic Codex possesses strong theological, historical,
and academic legitimacy as the foundational basis for the transmission of the
Qur’an up to the present day

Keywords: Qur’anic Codification, ‘Uthmanic Codex, Textual Authority

Abstrak

Kodifikasi Al-Qur’an merupakan proses historis penting dalam menjaga keotentikan dan otoritas teks
wahyu di tengah perkembangan masyarakat Islam awal. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
proses kodifikasi Al-Qur’an hingga terbentuknya Mushaf Utsmani serta perannya dalam konsolidasi
otoritas teks Al-Qur’an melalui pendekatan historis-kritis. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research) terhadap sumber-sumber primer dan
sekunder, baik dari literatur klasik Islam maupun kajian akademik kontemporer. Data dianalisis dengan
teknik deskriptif-analitis dan kritis untuk menelusuri dinamika sosial, politik, dan keilmuan yang
melatarbelakangi standarisasi mushaf pada masa Khalifah Utsman bin ‘Affan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa kodifikasi Mushaf Utsmani merupakan bentuk konsensus kolektif para sahabat
dalam menjaga kesatuan teks Al-Qur’an sekaligus mengelola pluralitas bacaan secara metodologis.
Selain itu, Mushaf Utsmani berfungsi sebagai instrumen utama dalam mengokohkan otoritas teks Al-
Qur’an dan mencegah fragmentasi keagamaan di wilayah Islam yang semakin meluas. Telaah historis-
kritis juga memperlihatkan bahwa standarisasi mushaf tidak mengindikasikan manipulasi teks,

646


mailto:nuramri795@gmail.com
mailto:muhammadakbar5303@gmail.com
mailto:ssmujairil@gmail.com3
mailto:rahmidewanti@unismuh.ac.id4

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ -

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 ﬁ
E-ISSN : 3047-7824

melainkan upaya preventif untuk menjaga stabilitas teologis dan sosial umat Islam. Temuan ini
menegaskan bahwa Mushaf Utsmani memiliki legitimasi teologis, historis, dan akademik yang kuat
sebagai fondasi utama transmisi Al-Qur’an hingga masa kini.

Kata Kunci: Kodifikasi AlI-Qur’an, Mushaf Utsmani, Otoritas Teks

PENDAHULUAN

Al-Qur’an menempati posisi sentral dalam ajaran Islam sebagai sumber utama yang
membimbing aspek teologis, hukum, moral, dan sosial umat Islam. Sebagai wahyu Ilahi yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW, Al-Qur’an diyakini memiliki otoritas mutlak dan
keotentikan yang terjaga. Namun demikian, pewahyuan Al-Qur’an yang berlangsung secara
bertahap selama lebih dari dua dekade meniscayakan adanya proses transmisi dan pemeliharaan
teks yang melibatkan peran aktif manusia. Oleh karena itu, sejarah kodifikasi Al-Qur’an menjadi
kajian penting untuk memahami bagaimana teks wahyu tersebut dipelihara, dibukukan, dan
distandardisasi dalam lintasan sejarah Islam.

Pada masa Nabi Muhammad SAW, Al-Qur’an ditransmisikan melalui hafalan dan
penulisan, tetapi belum dihimpun dalam satu mushaf yang sistematis. Kondisi ini berubah setelah
wafatnya Nabi, ketika umat Islam menghadapi tantangan serius berupa gugurnya para penghafal
Al-Qur’an dalam berbagai peperangan. Kekhawatiran akan hilangnya sebagian wahyu mendorong
para sahabat untuk mengambil langkah strategis berupa pengumpulan Al-Qur’an dalam satu mushaf
pada masa Khalifah Abu Bakar ash-Shiddiq. Proses ini menunjukkan adanya kesadaran
epistemologis yang tinggi di kalangan generasi awal Islam terhadap pentingnya menjaga keutuhan
teks wahyu.

Perkembangan wilayah Islam yang pesat pada masa Khalifah Utsman bin ‘Affan membawa
tantangan baru berupa perbedaan dialek dan variasi bacaan Al-Qur’an di berbagai daerah.
Perbedaan tersebut tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga berpotensi memicu konflik sosial dan
teologis di tengah umat Islam. Dalam konteks inilah Mushaf Utsmani hadir sebagai solusi historis
melalui proses standarisasi teks Al-Qur’an. Kebijakan ini tidak hanya bertujuan menjaga keaslian
wahyu, tetapi juga berfungsi sebagai sarana konsolidasi otoritas teks Al-Qur’an agar tetap menjadi
rujukan tunggal umat Islam.

Mushaf Utsmani kemudian menjadi fondasi utama bagi perkembangan tradisi keilmuan
Islam, khususnya dalam bidang qira’at, tafsir, dan ulim al-Qur’an. Penetapan rasm Utsmani
memungkinkan keberagaman bacaan tetap berlangsung dalam batas-batas yang terkontrol secara
metodologis. Dengan demikian, standardisasi mushaf tidak meniadakan pluralitas, melainkan
mengelolanya dalam kerangka otoritas teks yang sah dan dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah dan teologis.

Dalam kajian keilmuan kontemporer, kodifikasi Mushaf Utsmani tidak hanya dipahami
sebagai peristiwa religius, tetapi juga sebagai fenomena historis yang melibatkan dimensi sosial,
politik, dan kekuasaan. Pendekatan historis-kritis berupaya membaca proses kodifikasi Al-Qur’an
secara objektif tanpa mengurangi kesakralan wahyu. Pendekatan ini justru membuka ruang dialog
akademik yang konstruktif untuk memahami relasi antara teks suci dan dinamika sejarah umat
Islam.

647



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ -

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 ﬁ
E-ISSN : 3047-7824

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji proses kodifikasi
Al-Qur’an hingga terbentuknya Mushaf Utsmani, menganalisis perannya dalam konsolidasi otoritas
teks Al-Qur’an, serta menelaahnya melalui perspektif historis-kritis dalam kajian keilmuan Islam.
Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam memperkaya diskursus
Ulumul Qur’an sekaligus memperkuat pemahaman tentang legitimasi historis dan teologis Mushaf
Utsmani sebagai teks Al-Qur’an yang otoritatif hingga masa kini

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research), karena objek kajiannya berfokus pada telaah teks, sejarah, dan konstruksi
pemikiran keilmuan Islam terkait proses kodifikasi Al-Qur’an, khususnya Mushaf Utsmani.
Pendekatan ini dipandang relevan untuk mengkaji dinamika historis dan konseptual pembentukan
otoritas teks Al-Qur’an melalui penelusuran sumber-sumber tertulis yang otoritatif dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis dengan pendekatan
historis-kritis, yang bertujuan merekonstruksi secara sistematis proses pengumpulan dan
pembukuan Al-Qur’an sejak masa Nabi Muhammad SAW hingga masa Khulafaur Rasyidin, serta
menganalisis kebijakan standarisasi mushaf pada masa Khalifah Utsman bin Affan sebagai upaya
konsolidasi otoritas teks dan penjagaan kesatuan umat Islam.

Sumber data penelitian ini berasal dari data sekunder yang meliputi sumber primer dan
sumber sekunder. Sumber primer berupa karya-karya klasik dalam bidang ulumul Qur’an dan
sejarah Islam, seperti kitab-kitab yang membahas jam* al-Qur’an, gira’at, dan pembukuan mushaf,
sementara sumber sekunder berupa buku akademik, artikel jurnal ilmiah, dan hasil penelitian
kontemporer yang relevan dengan tema kodifikasi Al-Qur’an dan otoritas teks. Pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri, mengidentifikasi, serta
mengklasifikasikan literatur berdasarkan periode sejarah, tokoh-tokoh yang berperan, metode
kodifikasi, serta tantangan dan solusi yang muncul dalam proses pembukuan Al-Qur’an.

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis), dengan tahapan
reduksi data untuk memilih informasi yang relevan, penyajian data secara tematis dan kronologis,
serta penarikan kesimpulan melalui interpretasi kritis terhadap data yang telah dianalisis. Untuk
menjamin keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber dengan membandingkan
berbagai pandangan ulama dan sejarawan dari literatur klasik maupun kontemporer. Melalui
langkah-langkah tersebut, penelitian ini diharapkan menghasilkan pemahaman yang objektif,
sistematis, dan komprehensif mengenai proses kodifikasi Al-Qur’an serta implikasinya terhadap
pembentukan dan penguatan otoritas teks Mushaf Utsmani.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Kodifikasi Al-Qur’an Hingga Terbentuknya Mushaf Utsmani

Pada masa Nabi Muhammad SAW, Al-Qur’an diturunkan secara bertahap selama kurang
lebih dua puluh tiga tahun dan ditransmisikan melalui dua media utama, yaitu hafalan (hifz) dan
penulisan (kitabah). Nabi menugaskan sejumlah sahabat sebagai kuttab al-wahy untuk menuliskan
ayat-ayat Al-Qur’an pada berbagai media seperti pelepah kurma, tulang, dan kulit hewan. Meskipun
demikian, Al-Qur’an belum dibukukan dalam satu mushaf yang sistematis karena wahyu masih
terus turun dan Nabi berperan langsung sebagai otoritas utama yang mengoreksi dan mengonfirmasi

648



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ -

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 ﬁ
E-ISSN : 3047-7824

bacaan para sahabat.

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, tantangan dalam menjaga keutuhan Al-Qur’an
mulai muncul, terutama ketika terjadi Perang Yamamah pada masa Khalifah Abu Bakar ash-
Shiddiq. Peristiwa ini menyebabkan gugurnya banyak sahabat penghafal Al-Qur’an, sehingga
menimbulkan kekhawatiran akan hilangnya sebagian ayat Al-Qur’an. Atas usulan Umar bin
Khattab, Khalifah Abu Bakar kemudian mengambil kebijakan untuk mengumpulkan Al-Qur’an
dalam satu mushaf. Zaid bin Tsabit ditunjuk sebagai ketua tim pengumpulan dengan metode yang
sangat ketat, yakni setiap ayat harus disaksikan oleh dua orang saksi yang mendengar langsung dari
Nabi.

Hasil kodifikasi pada masa Abu Bakar ini menghasilkan sebuah mushaf lengkap yang
berfungsi sebagai arsip resmi umat Islam. Mushaf tersebut disimpan oleh Abu Bakar, kemudian
Umar bin Khattab, dan selanjutnya berada di tangan Hafshah binti Umar. Namun, mushaf ini belum
disebarluaskan sebagai standar bacaan umum dan belum menghilangkan keberagaman dialek serta
cara membaca Al-Qur’an di berbagai wilayah Islam.

Pada masa Khalifah Utsman bin ‘Affan, wilayah Islam semakin meluas hingga mencakup
Irak, Syam, Mesir, dan Persia. Perbedaan dialek Arab dan variasi bacaan Al-Qur’an mulai memicu
perselisihan di kalangan umat Islam, sebagaimana dilaporkan oleh Hudzaifah bin al-Yaman ketika
menyaksikan perdebatan bacaan di medan perang Armenia dan Azerbaijan. Kondisi ini mendorong
Khalifah Utsman untuk mengambil langkah strategis berupa standarisasi mushaf Al-Qur’an.

Utsman membentuk tim kodifikasi yang kembali dipimpin oleh Zaid bin Tsabit dengan
melibatkan beberapa sahabat dari Quraisy. Mushaf Hafshah dijadikan sebagai rujukan utama,
kemudian disalin dengan menggunakan dialek Quraisy sebagai standar linguistik. Setelah mushaf
standar selesai disusun, Utsman memerintahkan pengiriman salinan mushaf ke berbagai wilayah
Islam dan meminta agar mushaf-mushaf lain yang tidak sesuai dengan standar tersebut
dimusnahkan.

Kodifikasi Mushaf Utsmani menjadi tonggak penting dalam sejarah Al-Qur’an karena
berhasil menetapkan satu rasm (sistem penulisan) yang menjadi rujukan bersama umat Islam hingga
saat ini. Langkah ini tidak dimaksudkan untuk menghapus pluralitas bacaan, melainkan untuk
mengatur variasi qira’at agar tetap berada dalam kerangka teks yang otoritatif dan terjaga
keasliannya. Dengan demikian, Mushaf Utsmani berfungsi sebagai instrumen utama dalam menjaga
kesatuan teks Al-Qur’an sekaligus stabilitas umat Islam secara teologis dan sosial.

Peran Mushaf Utsmani Dalam Konsolidasi Otoritas Teks Al-Qur’an

Mushaf Utsmani memiliki peran sentral dalam membangun dan mengukuhkan otoritas teks
Al-Qur’an di tengah komunitas Muslim yang semakin berkembang dan beragam. Setelah wafatnya
Nabi Muhammad SAW, Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai sumber spiritual, tetapi juga
sebagai rujukan hukum, moral, dan sosial umat Islam. Oleh karena itu, keseragaman teks menjadi
kebutuhan mendesak guna menjaga legitimasi Al-Qur’an sebagai otoritas tertinggi dalam
kehidupan umat Islam.

Salah satu kontribusi utama Mushaf Utsmani adalah standardisasi teks Al-Qur’an melalui
penetapan satu rasm (sistem penulisan) yang disepakati secara kolektif. Kebijakan Khalifah Utsman
bin ‘Affan untuk menjadikan mushaf standar sebagai rujukan resmi dan menyebarkannya ke

649



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ -

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 ﬁ
E-ISSN : 3047-7824

berbagai wilayah Islam berfungsi mengakhiri potensi konflik akibat perbedaan mushaf lokal.
Dengan demikian, Mushaf Utsmani berperan sebagai instrumen unifikasi teks yang mengikat
seluruh umat Islam pada satu otoritas tekstual yang sama.

Selain itu, Mushaf Utsmani berfungsi sebagai batas normatif bagi pluralitas qira’at.
Meskipun mushaf ini tidak memuat tanda baca dan harakat, rasm Utsmani memungkinkan variasi
bacaan yang sah selama tidak keluar dari kerangka teks yang distandardisasi. Hal ini menunjukkan
bahwa konsolidasi otoritas teks tidak menghapus keragaman bacaan, melainkan mengelolanya
secara metodologis agar tetap berada dalam koridor yang dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah dan teologis.

Dari perspektif sosial-politik, Mushaf Utsmani juga memainkan peran penting dalam
menjaga stabilitas umat Islam. Standarisasi teks Al-Qur’an memperkuat legitimasi kepemimpinan
pusat dan mencegah fragmentasi otoritas keagamaan di wilayah-wilayah Islam yang baru
berkembang. Dengan adanya satu mushaf resmi, klaim keagamaan dan hukum dapat dirujuk pada
sumber yang sama, sehingga mengurangi potensi konflik otoritas antar komunitas Muslim.

Dalam kajian historis-kritis, Mushaf Utsmani dipahami sebagai bentuk konsensus kolektif
(ijma ") para sahabat dalam menjaga kemurnian wahyu. Konsolidasi otoritas teks melalui mushaf
standar justru memperlihatkan tingginya kesadaran epistemologis umat Islam awal terhadap
pentingnya teks yang stabil dan autentik. Oleh karena itu, Mushaf Utsmani tidak hanya memiliki
legitimasi teologis, tetapi juga legitimasi historis dan akademik yang kuat.

Dengan demikian, peran Mushaf Utsmani dalam konsolidasi otoritas teks Al-Qur’an dapat
dipahami sebagai upaya strategis untuk menjaga kesatuan umat, memastikan keotentikan wahyu,
serta menyediakan fondasi kokoh bagi perkembangan ilmu-ilmu Al-Qur’an di masa selanjutnya.
Otoritas teks yang dikonsolidasikan melalui Mushaf Utsmani inilah yang memungkinkan Al-
Qur’an tetap terjaga dan diterima secara universal oleh umat Islam hingga saat ini.

Telaah Historis-Kritis Terhadap Kodifikasi Mushaf Utsmani Dalam Kajian Keilmuan Islam

Telaah historis-kritis terhadap kodifikasi Mushaf Utsmani berangkat dari upaya memahami
Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks wahyu yang sakral, tetapi juga sebagai teks yang memiliki
sejarah transmisi dan kodifikasi dalam konteks sosial tertentu. Pendekatan ini tidak dimaksudkan
untuk meragukan keotentikan Al-Qur’an, melainkan untuk mengkaji proses historis yang
melatarbelakangi pembakuan teks sebagai bagian dari dinamika peradaban Islam awal.

Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, kodifikasi Mushaf Utsmani dipahami sebagai hasil
konsensus kolektif (ijma ) para sahabat yang memiliki otoritas moral dan keilmuan tinggi. Ulama
seperti al-Zarkasyi dan al-Suyuthi menegaskan bahwa proses kodifikasi dilakukan secara ketat,
transparan, dan berlandaskan kehati-hatian metodologis. Dari sudut pandang ini, Mushaf Utsmani
dipandang sebagai bentuk penjagaan Ilahi (hifz al-Qur’an) yang diwujudkan melalui ikhtiar
manusia.

Namun, dalam kajian historis-kritis modern termasuk yang berkembang di kalangan
orientalis kodifikasi Mushaf Utsmani sering dianalisis dengan menyoroti relasi antara teks,
kekuasaan, dan otoritas politik. Beberapa sarjana Barat mempertanyakan motif politik di balik
kebijakan standarisasi mushaf dan pemusnahan mushaf non-standar. Mereka memandang Mushaf
Utsmani sebagai produk institusionalisasi teks yang tidak sepenuhnya netral dari kepentingan

650



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ -

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 ﬁ
E-ISSN : 3047-7824

kekuasaan.

Meskipun demikian, banyak kajian kritis kontemporer justru menunjukkan bahwa tuduhan
manipulasi teks tidak memiliki bukti filologis yang kuat. Penelitian manuskrip Al-Qur’an awal,
termasuk fragmen mushaf kuno, memperlihatkan konsistensi teks yang tinggi dengan rasm
Utsmani. Fakta ini memperkuat argumen bahwa kodifikasi Mushaf Utsmani lebih merupakan
langkah preventif untuk menjaga kesatuan umat, bukan rekayasa isi wahyu.

Dalam konteks keilmuan Islam modern, pendekatan historis-kritis semakin dipahami secara
proporsional. Para sarjana Muslim kontemporer menegaskan pentingnya membedakan antara kritik
terhadap proses kodifikasi dan kritik terhadap substansi wahyu. Pendekatan sejarah diposisikan
sebagai alat bantu analisis akademik, bukan sebagai sarana delegitimasi kesakralan Al-Qur’an.
Dengan kerangka ini, Mushaf Utsmani dapat dipahami sebagai teks wahyu yang terjaga sekaligus
produk sejarah yang dapat dikaji secara ilmiah.

Dengan demikian, telaah historis-kritis terhadap kodifikasi Mushaf Utsmani dalam kajian
keilmuan Islam menunjukkan adanya dialektika antara iman dan akademik. Mushaf Utsmani tetap
memiliki legitimasi teologis yang kokoh, sekaligus terbuka untuk dikaji secara kritis dalam ranah
sejarah dan filologi. Pendekatan ini justru memperkaya studi Al-Qur’an dan memperkuat posisi
Mushaf Utsmani sebagai teks otoritatif yang dapat dipertanggungjawabkan baik secara keagamaan
maupun akademik

KESIMPULAN

Kodifikasi Al-Qur’an merupakan proses historis yang lahir dari kesadaran kolektif umat
Islam awal untuk menjaga keutuhan dan keotentikan wahyu Ilahi. Sejak masa Nabi Muhammad
SAW, Al-Qur’an telah ditransmisikan melalui hafalan dan penulisan, meskipun belum dihimpun
dalam satu mushaf yang sistematis. Kondisi ini berubah setelah wafatnya Nabi, ketika tantangan
sosial dan historis seperti gugurnya para penghafal Al-Qur’an mendorong dilakukannya
pengumpulan mushaf pada masa Khalifah Abu Bakar ash-Shiddiq. Langkah ini menjadi fondasi
penting bagi pemeliharaan teks Al-Qur’an dalam bentuk tertulis yang lebih terjaga.

Kodifikasi Mushaf Utsmani pada masa Khalifah Utsman bin ‘Affan merupakan titik krusial
dalam sejarah konsolidasi otoritas teks Al-Qur’an. Standarisasi mushaf dilakukan sebagai respons
terhadap perbedaan bacaan yang berpotensi memicu konflik di tengah umat Islam yang semakin
meluas wilayahnya. Melalui penetapan satu rasm sebagai standar dan penyebaran mushaf resmi ke
berbagai daerah, Mushaf Utsmani berhasil mengukuhkan Al-Qur’an sebagai teks otoritatif yang
menjadi rujukan bersama umat Islam, tanpa meniadakan keragaman qira’at yang sah.

Dari perspektif historis-kritis, kodifikasi Mushaf Utsmani dapat dipahami sebagai hasil
konsensus kolektif para sahabat yang dilandasi kehati-hatian metodologis dan tanggung jawab
teologis. Meskipun tidak terlepas dari dimensi sosial dan politik, proses standarisasi mushaf tidak
menunjukkan adanya manipulasi substansi wahyu. Sebaliknya, berbagai bukti historis dan filologis
justru menguatkan bahwa Mushaf Utsmani berfungsi sebagai instrumen penjagaan teks Al-Qur’an
yang efektif dan berkelanjutan.

Dengan demikian, Mushaf Utsmani tidak hanya memiliki legitimasi teologis, tetapi juga
legitimasi historis dan akademik yang kuat. Konsolidasi otoritas teks melalui mushaf standar
memungkinkan Al-Qur’an tetap terjaga keasliannya, diterima secara universal, dan menjadi dasar

651



https://jicnusantara.com/index.php/jiic -
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 V
E-ISSN : 3047-7824

berkembangnya tradisi keilmuan Islam hingga masa kini. Kajian ini menegaskan bahwa pendekatan
historis-kritis terhadap Mushaf Utsmani, apabila dilakukan secara proporsional, justru memperkaya
pemahaman terhadap Al-Qur’an sebagai wahyu yang sakral sekaligus teks yang memiliki sejarah
transmisi yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

DAFTAR PUSTAKA

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ *

Abdullah, M. A. (2012). Islamic studies di perguruan tinggi: Pendekatan integratif-interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Azami, M. M. (2010). Sejarah teks Al-Qur’an: Dari wahyu sampai kompilasi. Jakarta: Gema
Insani Press.

Departemen Agama RI. (2009). A/-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an.

Hanafi, M. M. (2015). Sejarah mushaf Al-Qur’an. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Kusmana. (2014). Mushaf Utsmani dan otoritas teks Al-Qur’an dalam perspektif historis-kritis.
Studia Islamika, 21(3), 451-478. https://doi.org/10.15408/sdi.v21i3.1234

Nasution, H. (2013). Islam ditinjau dari berbagai aspeknya (Jilid I). Jakarta: UI-Press.
Qardhawi, Y. (2000). Bagaimana berinteraksi dengan Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Shihab, M. Q. (2013). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan
masyarakat. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2018). Kaedah tafsir: Syarat, ketentuan, dan aturan yang patut Anda ketahui
dalam memahami Al-Qur’an. Tangerang: Lentera Hati.

Suryadilaga, M. A. (2012). Metodologi ilmu tafsir. Y ogyakarta: Teras.

Zarkasyi, H. F. (2015). Otoritas Al-Qur’an dan tantangan pembacaan modern. Ulumuna: Jurnal
Studi Keislaman, 19(2), 245-264. https://doi.org/10.20414/ujis.v19i2.367

652


https://doi.org/10.15408/sdi.v21i3.1234
https://doi.org/10.20414/ujis.v19i2.367

