
 
 
 
 
 

 

712 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Tafsir Maudhu’i Sebagai Model Pembaca Tematik Al-Qur’an: Peluang Dan 

Tantangan Metodologis  

 

Maudhu'i's Tafsirs As A Model Of Thematic Reading Of The Qur'an: 

Methodological Opportunities And Challenges  
 

Sulfiadi1*, Rukaeni2, Sandi3, Saat Bin Abi Wakas4, M. Ilham Muchtar5 

Universitas Muhammadiyah Makassar 

Email : sulfisulfiadi34@gmail.com1*, jermaneny12@gmail.com2, ipmawansandi@gmail.com3, 

opposaad94@gmail.com4, ilhammuchtar@unismuh.ac.id5     

  
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 08-01-2026 

Revised    : 10-01-2026 

Accepted  : 12-01-2026 

Pulished   : 14-01-2026 

Abstract 

 

Maudhu'i interpretation is one of the approaches to Qur'anic interpretation 

that is developing rapidly in contemporary Islamic studies due to its ability to 

link the text of revelation with thematic social problems. This approach seeks 

to understand the Qur'an through the collection and analysis of all verses 

related to a particular theme, resulting in a systematic and comprehensive 

understanding. This article aims to examine maudhu'i interpretation as a 

model for thematic reading of the Qur'an by highlighting the methodological 

opportunities and challenges that accompany it. The research method used is 

a literature study with a descriptive-analytical approach to classical and 

contemporary literature on thematic interpretation. The results of the study 

indicate that maudhu'i interpretation has great potential to address the 

problems of contemporary Muslims in a relevant, contextual, and applicable 

manner. However, this approach also faces challenges in the form of 

subjectivity in determining themes, the potential fragmentation of verse 

meanings, and the risk of reducing the holistic message of the Qur'an if not 

carried out with methodological care. Therefore, maudhu'i interpretation 

requires a strict epistemological framework to maintain the integrity of the 

Qur'anic meaning. 

 

Keywords : Al-Qur'an study, Maudhu'i tafsir, thematic tafsir 

 

Abstrak 

 

Tafsir maudhu’i merupakan salah satu pendekatan penafsiran Al-Qur’an yang berkembang pesat 

dalam kajian Islam kontemporer karena kemampuannya mengaitkan teks wahyu dengan problem 

sosial tematik. Pendekatan ini berupaya memahami Al-Qur’an melalui pengumpulan dan analisis 

seluruh ayat yang berkaitan dengan suatu tema tertentu sehingga menghasilkan pemahaman yang 

sistematis dan komprehensif. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji tafsir maudhu’i sebagai model 

pembacaan tematik Al-Qur’an dengan menyoroti peluang dan tantangan metodologis yang 

menyertainya. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan 

deskriptif-analitis terhadap literatur klasik dan kontemporer tentang tafsir tematik. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa tafsir maudhu’i memiliki peluang besar dalam menjawab persoalan umat 

Islam kontemporer secara relevan, kontekstual, dan aplikatif. Namun demikian, pendekatan ini 

juga menghadapi tantangan berupa subjektivitas penentuan tema, potensi fragmentasi makna ayat, 

serta risiko reduksi pesan Al-Qur’an yang holistik apabila tidak dilakukan dengan kehati-hatian 

mailto:sulfisulfiadi34@gmail.com1*
mailto:jermaneny12@gmail.com2
mailto:ipmawansandi@gmail.com3
mailto:opposaad94@gmail.com4
mailto:ilhammuchtar@unismuh.ac.id


 
 
 
 
 

 

713 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

metodologis. Oleh karena itu, tafsir maudhu’i memerlukan kerangka epistemologis yang ketat agar 

tetap menjaga integritas makna Al-Qur’an.. 

 

Kata Kunci : Studi Al-Qur’an, Tafsir maudhu’i, Tafsir tematik 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan kajian tafsir Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari dinamika sosial, 

intelektual, dan kultural umat Islam dari masa ke masa. Pada periode klasik, metode tafsir tahlili 

yang menafsirkan ayat demi ayat sesuai urutan mushaf menjadi pendekatan dominan dan berhasil 

melahirkan karya-karya monumental dalam tradisi keilmuan Islam. Namun, seiring meningkatnya 

kompleksitas persoalan sosial modern, pendekatan tersebut dinilai belum sepenuhnya memadai 

untuk menjawab problem-problem tematik yang bersifat lintas sektoral, seperti keadilan sosial, 

relasi gender, pluralisme, demokrasi, lingkungan hidup, serta hak asasi manusia (Muchtar, 2014). 

Kondisi ini mendorong lahirnya pendekatan baru dalam kajian tafsir, salah satunya adalah 

tafsir maudhu’i atau tafsir tematik. Pendekatan ini menawarkan model pembacaan Al-Qur’an yang 

berorientasi pada tema tertentu dengan menghimpun seluruh ayat yang relevan, lalu dianalisis 

secara sistematis dan komprehensif. Dengan cara ini, Al-Qur’an dipahami bukan sekadar sebagai 

kumpulan ayat yang berdiri sendiri, melainkan sebagai satu kesatuan wacana normatif yang 

koheren dan saling terkait (Rahmawati dkk., 2025). 

Sejumlah sarjana kontemporer seperti Fazlur Rahman, Muhammad al-Farmawi, dan M. 

Quraish Shihab menekankan pentingnya pembacaan tematik untuk menjembatani teks wahyu 

dengan realitas sosial. Mereka memandang bahwa pendekatan tematik memungkinkan Al-Qur’an 

berfungsi secara lebih kontekstual tanpa kehilangan dimensi normatif dan transendennya. Namun, 

di sisi lain, sejumlah kritik juga muncul terhadap tafsir maudhu’i, terutama terkait subjektivitas 

pemilihan tema, potensi fragmentasi makna ayat, serta risiko reduksi pesan Al-Qur’an menjadi 

sekadar legitimasi kepentingan tertentu (Muchtar dkk., 2024). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji tafsir maudhu’i 

sebagai model pembacaan tematik Al-Qur’an dengan menyoroti peluang dan tantangan 

metodologis yang melekat di dalamnya. Fokus kajian diarahkan pada analisis konseptual dan kritis 

terhadap karakteristik tafsir maudhu’i, potensi kontribusinya bagi studi Al-Qur’an kontemporer, 

serta problem epistemologis yang perlu diantisipasi agar pendekatan ini tetap berada dalam koridor 

ilmiah dan etis. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis bagi 

pengembangan metodologi tafsir serta menjadi referensi bagi akademisi, pendidik, dan praktisi 

keislaman dalam memanfaatkan tafsir maudhu’i secara lebih kritis dan bertanggung jawab. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research). Data dikumpulkan dari buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang membahas 

tafsir maudhu’i, metodologi tafsir, serta pemikiran para mufasir klasik dan kontemporer. Data 



 
 
 
 
 

 

714 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

dianalisis menggunakan teknik deskriptif-analitis dengan menelaah konsep, karakteristik, serta 

implikasi metodologis tafsir maudhu’i. Analisis dilakukan melalui proses reduksi data, kategorisasi 

tematik, interpretasi, dan sintesis konseptual. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep dan Karakteristik Tafsir Maudhu’i 

Tafsir maudhu’i merupakan metode penafsiran Al-Qur’an yang berorientasi pada tema 

tertentu sebagai unit analisis utama. Berbeda dengan tafsir tahlili yang mengikuti urutan mushaf, 

tafsir maudhu’i bersifat lintas-surat dan lintas-konteks dengan tujuan menangkap pandangan Al-

Qur’an secara menyeluruh tentang suatu persoalan. Dalam pendekatan ini, Al-Qur’an dipahami 

sebagai satu kesatuan wacana normatif yang koheren, sehingga makna ayat-ayat tidak dipahami 

secara terpisah, melainkan dalam relasi tematik, semantik, dan konseptual yang saling berkaitan 

(Harahap dkk., 2025). 

Muhammad al-Farmawi menegaskan bahwa tafsir maudhu’i bertujuan untuk menghimpun 

ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara tentang satu tema tertentu agar diperoleh gambaran konseptual 

Al-Qur’an yang utuh mengenai tema tersebut (Fauzan dkk., 2019). Dengan demikian, metode ini 

tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga epistemologis karena berupaya menangkap worldview Al-

Qur’an tentang realitas. 

Secara metodologis, tafsir maudhu’i melalui beberapa tahap utama, yaitu: (1) penentuan 

tema, (2) inventarisasi ayat-ayat yang relevan, (3) klasifikasi ayat berdasarkan konteks turunnya 

(makkiyah dan madaniyah) atau subtema, (4) analisis linguistik, historis, dan semantik, serta (5) 

sintesis konseptual (Djalal dkk., 2018). Tahapan ini bertujuan agar penafsiran tidak bersifat parsial 

dan tetap menjaga keterkaitan makna ayat dengan konteks tekstual dan historisnya. Dengan 

demikian, tafsir maudhu’i menghasilkan pemahaman normatif sekaligus kontekstual. 

Contoh Kasus Tematik: Keadilan Sosial 

Tema keadilan sosial merupakan salah satu contoh konkret penerapan tafsir maudhu’i. Al-

Qur’an berbicara tentang keadilan melalui berbagai istilah seperti al-‘adl, al-qisṭ, dan al-mīzān 

yang tersebar dalam banyak surah dan konteks. Melalui pendekatan tematik, seluruh ayat yang 

berkaitan dengan keadilan dihimpun, seperti QS. an-Nisā’ [4]: 58, QS. al-Mā’idah [5]: 8, QS. al-

Hadīd [57]: 25, dan QS. an-Naḥl [16]: 90. 

Dengan mengintegrasikan ayat-ayat tersebut, tampak bahwa keadilan dalam Al-Qur’an 

tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga moral, sosial, dan struktural. Keadilan mencakup 

relasi antarindividu, antara penguasa dan rakyat, serta antara manusia dan kelompok rentan. Dalam 

hal ini, tafsir maudhu’i membantu menghindari pemahaman reduktif yang membatasi keadilan 

hanya pada ranah hukum pidana atau peradilan formal. 

Fazlur Rahman, melalui teori double movement, menekankan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an 

harus dipahami melalui gerak ganda: dari konteks historis wahyu menuju prinsip moral universal, 

lalu kembali diterapkan pada konteks kekinian (Zahra dkk., 2024). Pendekatan ini sejalan dengan 



 
 
 
 
 

 

715 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

tafsir maudhu’i karena memungkinkan penafsiran keadilan sosial yang relevan dengan realitas 

modern seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, dan marginalisasi sosial. 

Sementara itu, M. Quraish Shihab menegaskan bahwa keadilan dalam Al-Qur’an 

merupakan prinsip fundamental yang tidak boleh dikompromikan oleh kepentingan apa pun. 

Dalam konteks ini, tafsir maudhu’i berfungsi sebagai alat untuk menunjukkan konsistensi etis Al-

Qur’an dalam menegakkan keadilan di berbagai bidang kehidupan (Ritonga dkk., 2025). 

Peluang Tafsir Maudhu’i sebagai Model Pembacaan Al-Qur’an 

Salah satu peluang utama tafsir maudhu’i adalah kemampuannya mengintegrasikan teks 

Al-Qur’an dengan realitas sosial kontemporer. Dalam masyarakat modern yang dihadapkan pada 

persoalan multidimensional seperti krisis lingkungan, ketimpangan ekonomi, radikalisme, dan 

konflik identitas, pendekatan tematik memungkinkan Al-Qur’an dibaca sebagai sumber etika 

publik dan nilai normatif yang relevan (Mismubarak, 2024). 

Selain itu, tafsir maudhu’i membantu menghindari kontradiksi semu antar ayat. Ayat-ayat 

yang tampak bertentangan sering kali dapat dipahami secara harmonis ketika dibaca dalam 

kerangka tematik yang utuh. Misalnya, ayat-ayat tentang jihad, toleransi, dan perdamaian dapat 

dipahami secara proporsional jika dikaji dalam konteks tema relasi antar umat beragama dan etika 

konflik (Rohman dkk., 2025). 

Pendekatan ini juga memperkuat fungsi Al-Qur’an sebagai hudan (petunjuk hidup) yang 

aplikatif, bukan sekadar teks ritual. Dengan membaca Al-Qur’an melalui tema-tema kehidupan 

nyata, umat Islam dapat menjadikan wahyu sebagai pedoman etis dalam mengambil keputusan 

sosial, politik, ekonomi, dan kultural. 

Tantangan Metodologis Tafsir Maudhu’i 

Meskipun menawarkan banyak peluang, tafsir maudhu’i juga menghadapi tantangan 

metodologis yang serius. Tantangan pertama adalah subjektivitas dalam penentuan tema. Tema 

yang dipilih sering kali mencerminkan horizon sosial, latar intelektual, dan orientasi ideologis 

penafsir, sehingga berpotensi mengarahkan hasil tafsir sesuai dengan perspektif tertentu 

(Habiburrahman, t.t.). Dalam konteks ini, tafsir maudhu’i tidak sepenuhnya bebas nilai, melainkan 

selalu berada dalam relasi dengan situasi sosial dan kepentingan penafsirnya. Oleh karena itu, 

diperlukan kesadaran reflektif bahwa setiap pembacaan Al-Qur’an bersifat situasional dan terbatas. 

Tantangan kedua adalah risiko fragmentasi makna, yaitu ketika ayat-ayat dicabut dari 

konteks surahnya sehingga kehilangan nuansa retoris, teologis, dan historis yang melekat padanya. 

Dalam Al-Qur’an, struktur surah memiliki fungsi retoris dan tematis yang penting, sehingga 

pemisahan ayat dari struktur tersebut dapat mereduksi kompleksitas makna. Jika tidak dilakukan 

secara hati-hati, tafsir maudhu’i dapat terjebak pada pembacaan parsial yang mengabaikan 

hubungan intratekstual antar ayat dalam satu surah. 

Tantangan ketiga adalah kesulitan menjaga keseimbangan antara konteks historis turunnya 

ayat dan konteks kekinian pembaca. Di satu sisi, penafsir dituntut untuk memahami ayat dalam 



 
 
 
 
 

 

716 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

konteks sosio-historisnya agar tidak terjadi kesalahan interpretasi. Di sisi lain, penafsir juga 

dihadapkan pada tuntutan untuk membuat ayat relevan dengan realitas kontemporer. Ketegangan 

ini membuka risiko terjadinya anahronisme, yaitu pemaksaan konsep modern ke dalam teks klasik 

tanpa dasar metodologis yang memadai. 

Selain itu, terdapat tantangan epistemologis berupa ketegangan antara objektivitas ilmiah 

dan komitmen normatif. Tafsir maudhu’i sering kali berada di antara dua tuntutan ini: sebagai 

kajian ilmiah yang menuntut objektivitas metodologis, dan sebagai praktik keagamaan yang 

mengandung komitmen moral dan teologis (Suhayati, 2024). Ketegangan ini menuntut kehati-

hatian agar tafsir tidak jatuh pada dogmatisme maupun relativisme berlebihan. Oleh karena itu, 

untuk meminimalkan tantangan tersebut, diperlukan transparansi metodologis, kejelasan asumsi 

epistemik, serta komitmen etis dari penafsir. Tafsir maudhu’i harus disertai penguasaan ‘ulūm al-

Qur’ān, kesadaran hermeneutis, dan sikap kritis-reflektif agar tetap menjaga integritas makna Al-

Qur’an sekaligus relevan dengan dinamika zaman. 

Implikasi Akademik dan Praktis 

Dalam konteks akademik, tafsir maudhu’i memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pengembangan metodologi studi Al-Qur’an yang lebih interdisipliner dan reflektif. Pendekatan ini 

tidak hanya memperkaya metode tafsir dari sisi teknis, tetapi juga memperluas horizon 

epistemologis kajian Al-Qur’an dengan membuka dialog antara ilmu tafsir, ilmu sosial, filsafat 

moral, hermeneutika, dan humaniora (Musthofa dkk., 2025). Dengan demikian, tafsir maudhu’i 

mendorong lahirnya paradigma keilmuan Al-Qur’an yang tidak semata-mata bersifat normatif-

teologis, tetapi juga kritis-analitis dan responsif terhadap realitas sosial. 

Selain itu, tafsir maudhu’i memungkinkan terjadinya integrasi antara tradisi keilmuan Islam 

klasik (turāṯ) dan pendekatan ilmiah modern. Ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya ditafsirkan 

berdasarkan otoritas klasik, tetapi juga dianalisis dengan mempertimbangkan konteks historis, 

struktur bahasa, dinamika sosial, dan perubahan budaya. Hal ini memperkuat posisi tafsir sebagai 

disiplin ilmiah yang hidup, dinamis, dan terbuka terhadap pembaruan metodologis tanpa 

kehilangan pijakan normatifnya. 

Dalam konteks praktis, tafsir maudhu’i memiliki peran strategis dalam pendidikan Islam, 

dakwah, advokasi sosial, serta perumusan kebijakan publik berbasis nilai-nilai Qur’ani. Dalam 

pendidikan, pendekatan tematik memudahkan integrasi nilai Al-Qur’an dengan kurikulum modern, 

khususnya dalam pengajaran etika, kewargaan, dan keadilan sosial. Dalam dakwah, tafsir maudhu’i 

membantu penyampaian pesan Al-Qur’an secara lebih kontekstual, komunikatif, dan relevan 

dengan persoalan umat. 

Lebih jauh, dalam ranah advokasi sosial dan kebijakan publik, tafsir maudhu’i dapat 

menjadi sumber legitimasi moral untuk mendorong kebijakan yang berpihak pada keadilan, 

perlindungan kelompok rentan, pelestarian lingkungan, dan penghapusan diskriminasi. Namun 

demikian, agar tafsir maudhu’i tidak terjebak pada instrumentalisasi ideologis, diperlukan 

kerangka epistemologis yang ketat, penguasaan ‘ulūm al-Qur’ān yang memadai, serta kesadaran 



 
 
 
 
 

 

717 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

etis bahwa Al-Qur’an tidak boleh direduksi menjadi sekadar alat legitimasi kepentingan politik, 

ekonomi, atau ideologi tertentu. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir maudhu’i merupakan model pembacaan tematik 

Al-Qur’an yang efektif untuk memahami pesan wahyu secara sistematis, integratif, dan relevan 

dengan persoalan kontemporer. Melalui pengumpulan dan analisis ayat-ayat berdasarkan tema 

tertentu, pendekatan ini mampu menampilkan pandangan Al-Qur’an secara utuh, khususnya dalam 

isu-isu seperti keadilan sosial, relasi kemanusiaan, dan etika publik. Namun demikian, tafsir 

maudhu’i juga menghadapi tantangan metodologis berupa subjektivitas penentuan tema, risiko 

fragmentasi makna ayat, serta potensi anahronisme dalam kontekstualisasi. Oleh karena itu, 

penerapan tafsir maudhu’i perlu disertai kerangka metodologis yang ketat, penguasaan ilmu-ilmu 

Al-Qur’an yang memadai, serta kesadaran etis untuk menjaga keutuhan makna wahyu. Penelitian 

selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian tafsir maudhu’i pada tema-tema spesifik 

lainnya serta mengintegrasikannya dengan pendekatan interdisipliner agar kontribusinya terhadap 

studi Al-Qur’an dan pemecahan problem sosial semakin optimal. 

DAFTAR PUSTAKA 

Djalal, A., Iwanebel, F. Y., & Yardho, M. (2018). Tipologi Tafsir Maudui di Indonesia [PhD 

Thesis]. http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/16/ 

Fauzan, F., Mustofa, I., & Masruchin, M. (2019). Metode Tafsir Maudu’Ī (Tematik): Kajian Ayat 

Ekologi. Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits, 13(2), 195–228. 

Habiburrahman, M. A. (t.t.). Keadilan Sosial dalam Al-Qurʼān: Perspektif Hermeneutika Hassan 

Hanafi. Penerbit Adab. Diambil 12 Januari 2026 

Harahap, I. S., Akbar, A., Hermanto, E., & Hasibuan, M. M. (2025). Metode Tafsir dalam 

Perspektif Ulumul Qur’an: Pendekatan Konseptual dalam Pemahaman Ayat-Ayat Al-

Qur’an. CARONG: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 2(2), 615–625. 

Mismubarak, M. (2024). Politik identitas dalam tafsir Al-Mishbah (tela’ah konseptual pemikiran 

M. Quraish Shihab dan implikasinya pada dinamika politik di Indonesia) [PhD Thesis, 

Institut PTIQ Jakarta]. https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1601/ 

Muchtar, M. I. (2014). Analisis Perkembangan Tafsir Abad Ke-3 Hijriyah. PILAR: Jurnal Ilmu-

Ilmu Agama Kontemporer, 5.  

Muchtar, M. I., Hulawa, D. E., Syafi’i, A. G., & Supriaji, U. (2024). Family Education in the 

Qur’an: A Descriptive-Qualitative Analysis of Al-Maturidi’s Al-Ta’wilat Al-Maturidiyah 

and Its Relevance to Modern Family Life. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr, 13(2), 

343–356. 

Musthofa, M., Basri, H., Rifa’i, M., Wekke, I. S., Farid, A., Danial, D., Mubarak, M. S., & Fuadi, 

M. H. (2025). Al-quran dan Tafsir: Pendekatan, Metode dan Aplikasi. Yayasan Tri Edukasi 

Ilmiah.  



 
 
 
 
 

 

718 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Rahmawati, R., Saleh, S., Muchtar, M. I., & Temarwut, T. (2025). Gender Equality in Islamic 

Education: A Comparative Analysis of Al-Maraghi’s Exegesis and Its Implications. Science 

of Law, 2025(4), 54–59. 

Ritonga, S. A., Al Fikri, M. A., Almadani, A., Harahap, R. A., Rahmat, A., Polem, N. P. R., Siregar, 

M. F. M., Adi, M., & Harahap, F. S. (2025). Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Keadilan. Edu 

Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial dan Pengabdian Kepada MasyarakaT, 5(1), 344–

353. 

Rohman, T., Fauzi, U., Qurtubi, A. N., Fakih, A., Fitriyani, L., & Ihsanuddin, M. (2025). 

Metodologi Tafsir Al-Quran. Azzia Karya Bersama.  

Suhayati, M. (2024). Epistemologi Tafsir Dalam Pengkaderan Ulama Perempuan Rahima: Studi 

Pemikiran Husein Muhammad [PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta]. 

https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1466/ 

Zahra, P. L. A., Fukoroh, A., & Rosa, A. (2024). Teori Double Movement Pada Penafsiran 

Fazlurrahman. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 1(10), 7704–7715. 

 

 


