JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

Nifaq Dalam Al-Qur’an: Perspektif Tafsir Al-Sa’di
Terhadap Ayat-Ayat Nifaq

Nifaq In The Qur'an: Al-Sa'di's Interpretation Perspective
On The Nifaq Verses

Azizah
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin
Email: xazzah8@gmail.com

Article Info Abstract

Article history : N . , .o
Received - 10-01-2026 The concept of nifaq is a fundamental theme in the Qur'an that has significant
Revised : 12-01-2026 theological and social implications. The Qur'an positions nifaq as a dangerous
Accepted : 14-01-2026 heart disease, because it reflects the contradiction between the outward
Pulished :16-01-2026 profession of faith and hidden disbelief in the heart. This article aims to

examine the interpretation of the nifaq verses in the Qur'an based on the
perspective of Tafsir al-Sa'di, as well as to analyze the characteristics of nifaq
and its relevance in the context of contemporary society. This research uses a
qualitative approach with library research and thematic methods (maudhu'i).
Primary data were obtained from the book Taystr al-Karim ar-Rahman fi Tafsir
Kalam al-Mannan by Shaykh ‘Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘di, while
secondary data include tafsir books, Qur’anic science literature, and relevant
previous research results. The results of the study show that al-Sa ‘di classifies
nifaq into two forms, namely nifaq i ‘tiqadr and nifaq ‘amali, both of which are
rooted in heart diseases such as lying, doubt about the truth, and the tendency
to deceive Allah and the believers. Furthermore, al-Sa‘di’s interpretation
emphasizes that the characteristics of nifaq remain relevant in the realities of
modern life, especially in symbolic religious practices, manipulation of
religious discourse, and two-faced attitudes in the social and political spheres.
Therefore, a comprehensive understanding of the verses of nifaq is very
important as an effort to maintain the purity of faith while strengthening the
moral and social integrity of Muslims.

Keywords : nifaq, Tafsir Al-Sa’di, characteristics of nifaq

Abstrak

Konsep nifaq merupakan salah satu tema fundamental dalam Al-Qur’an yang memiliki implikasi teologis
dan sosial yang sangat signifikan. Al-Qur’an memposisikan nifaq sebagai penyakit hati yang berbahaya,
karena mencerminkan kontradiksi antara pengakuan iman secara lahiriah dan kekufuran yang tersembunyi
dalam batin. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji penafsiran ayat-ayat nifaq dalam Al-Qur’an berdasarkan
perspektif Tafsir al-Sa ‘di, serta menganalisis karakteristik nifaq dan relevansinya dalam konteks kehidupan
masyarakat kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) dan metode tematik (maudhu ‘i). Data primer diperoleh dari kitab Taysir al-
Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan karya Syaikh ‘Abdurrahman bin Nashir al-Sa ‘di, sedangkan
data sekunder meliputi kitab-kitab tafsir, literatur ilmu Al-Qur’an, serta hasil penelitian terdahulu yang
relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-Sa ‘di mengklasifikasikan nifaq ke dalam dua bentuk, yaitu
nifaq i ‘tigadi dan nifaq ‘amali, yang keduanya berakar pada penyakit hati seperti kedustaan, keragu-raguan
terhadap kebenaran, serta kecenderungan untuk menipu Allah dan kaum beriman. Lebih lanjut, penafsiran
al-Sa ‘di menegaskan bahwa karakteristik nifaq tetap relevan dalam realitas kehidupan modern, khususnya
dalam praktik keberagamaan yang bersifat simbolik, manipulasi wacana keagamaan, serta sikap bermuka
dua dalam ranah sosial dan politik. Oleh karena itu, pemahaman yang komprehensif terhadap ayat-ayat

756


mailto:xazzah8@gmail.com%20

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

nifaq menjadi sangat penting sebagai upaya menjaga kemurnian iman sekaligus memperkuat integritas
moral dan sosial umat Islam.

Kata Kunci: nifaq, Tafsir Al-Sa’di, karakteristik nifaq

PENDAHULUAN

Nifag merupakan salah satu konsep fundamental dalam ajaran Islam yang memperoleh
perhatian besar dalam Al-Qur’an, baik dari sisi teologis maupun sosial. Al-Qur’an tidak hanya
memosisikan nifag sebagai penyimpangan akidah, tetapi juga sebagai ancaman serius terhadap
tatanan moral dan stabilitas sosial umat Islam. Hal ini disebabkan oleh karakter nifag yang bersifat
laten dan destruktif, yakni memadukan pengakuan iman secara lahiriah dengan kekufuran yang
tersembunyi dalam batin. Oleh karena itu, keberadaan orang-orang munafik dipandang lebih
berbahaya dibandingkan dengan orang-orang kafir yang secara terbuka menolak kebenaran, karena
kemunafikan bekerja secara tersembunyi dan berpotensi merusak sendi-sendi kehidupan umat dari
dalam.

Secara historis, fenomena nifdg muncul secara nyata pada periode Madinah, yakni ketika
Islam mulai berkembang tidak hanya sebagai ajaran spiritual, tetapi juga sebagai kekuatan sosial
dan politik. Pada fase ini, sebagian kelompok menyatakan keislamannya secara formal demi
kepentingan tertentu, namun pada saat yang sama menyimpan kekufuran, kebencian, dan
penentangan terhadap Islam dalam hati mereka. Al-Qur’an merekam fenomena tersebut secara
detail, khususnya dalam Q.S. al-Baqarah/2: 8-20, yang menggambarkan kondisi psikologis dan
spiritual orang-orang munafik melalui berbagai perumpamaan yang kuat dan argumentatif. Ayat-
ayat tersebut menunjukkan bahwa nifdq bukan sekadar persoalan sikap lahiriah, melainkan penyakit
hati yang berdampak pada cara berpikir, bersikap, dan berperilaku.

Meskipun konteks kemunculan nifdq berkaitan erat dengan situasi sosial-politik pada masa
awal Islam, konsep ini tidak kehilangan relevansinya dalam kehidupan masyarakat modern. Dalam
realitas kontemporer, praktik nifdg dapat ditemukan dalam berbagai bentuk, seperti kepura-puraan
dalam menjalankan ajaran agama, penggunaan simbol-simbol keislaman untuk kepentingan
pragmatis, serta sikap bermuka dua dalam relasi sosial dan politik. Fenomena tersebut menunjukkan
bahwa nifdq tidak hanya merupakan problem historis-teologis, tetapi juga memiliki dimensi etis
dan sosial yang aktual, sehingga memerlukan kajian yang berkelanjutan dan kontekstual

Salah satu karya tafsir yang memberikan perhatian serius terhadap dimensi moral dan
praktis ayat-ayat Al-Qur’an adalah Tafsir al-Sa‘di karya Syaikh ‘Abdurrahman bin Nashir al-Sa ‘di.
Tafsir ini dikenal dengan corak penafsirannya yang sederhana, lugas, dan aplikatif, serta
menekankan aspek pendidikan iman dan pembinaan akhlak. Al-Sa‘di tidak hanya menjelaskan
makna tekstual ayat, tetapi juga mengaitkannya dengan realitas kehidupan manusia, sehingga
pesan-pesan Al-Qur’an menjadi lebih mudah dipahami dan diamalkan. Oleh karena itu, kajian
tentang nifdq dalam perspektif Tafsir al-Sa‘di menjadi penting untuk memperoleh pemahaman yang
komprehensif mengenai hakikat kemunafikan serta dampaknya terhadap kehidupan individu dan
masyarakat.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini berfokus pada tiga permasalahan utama,
yaitu: pertama, bagaimana penafsiran ayat-ayat nifag dalam Al-Qur’an menurut Tafsir al-Sa‘di.
kedua, bagaimana karakteristik nifag yang diuraikan dalam tafsir tersebut, dan ketiga, bagaimana

757



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

relevansi konsep nifag dalam kehidupan masyarakat modern. Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam kajian tafsir tematik, sekaligus
memperkaya pemahaman umat Islam mengenai pentingnya kejujuran iman dan integritas moral
dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research), yaitu penelitian yang bertumpu pada penelaahan sumber-sumber tertulis yang relevan
dengan objek kajian. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tematik
(maudhu’i), dengan fokus pada pengumpulan dan analisis ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara
tentang nifaqg. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami konsep nifag
secara komprehensif dan sistematis berdasarkan tema tertentu, bukan berdasarkan urutan mushaf
semata.

Data primer dalam penelitian ini bersumber dari kitab Taysir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir
Kalam al-Mannan karya Syaikh ‘Abdurrahman bin Nashir al-Sa ‘di, khususnya penafsiran terhadap
ayat-ayat nifaqg dalam Q.S. Al-Bagarah/2: 8-20, Q.S. Al-Ahzab/33: 1 dan 60, serta Q.S. At-
Taubah/9: 64. Kitab tafsir ini dipilih karena karakteristiknya yang ringkas, sistematis, dan
menekankan aspek akidah serta pembinaan akhlak. Adapun data sekunder diperoleh dari kitab-kitab
tafsir lain, buku-buku ilmu Al-Qur’an dan tafsir, artikel jurnal ilmiah, serta hasil penelitian
terdahulu yang relevan dengan tema nifdq dan kemunafikan.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan membaca,
menelaah, dan mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep nifdq dari berbagai sumber
pustaka. Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis deskriptif-
analitis. Analisis ini dilakukan dengan cara mendeskripsikan penafsiran Al-Sa’di terhadap ayat-ayat
nifaq, mengidentifikasi konsep dan karakteristik nifag yang dikemukakan, serta mengaitkannya
dengan konteks kehidupan masyarakat modern. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu
menghasilkan pemahaman yang utuh mengenai konsep nifdg dalam Al-Qur’an berdasarkan
perspektif Tafsir Al-Sa’di.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penafsiran Ayat-Ayat Nifaqg dalam Tafsir al-Sa‘di

Konsep nifag merupakan salah satu tema sentral dalam Al-Qur’an yang mendapat perhatian
serius, khususnya dalam konteks pembinaan akidah dan moral umat Islam. Al-Qur’an tidak hanya
mengungkap keberadaan kaum munafik, tetapi juga menjelaskan karakter, pola perilaku, serta
dampak destruktif yang ditimbulkan oleh kemunafikan terhadap kehidupan individu dan
masyarakat. Dalam konteks ini, tafsir menjadi instrumen penting untuk memahami makna ayat-ayat
nifag secara mendalam, tidak hanya pada level tekstual, tetapi juga pada dimensi etis dan sosial.
Salah satu karya tafsir yang memberikan penjelasan lugas dan aplikatif tentang nifdq adalah Tafsir
al-Sa’di karya Syaikh ‘Abdurrahman bin Nasir al-Sa ‘dl.

Dalam menafsirkan Q.S. al-Baqarah/2: 8-20, al-Sa’di menegaskan bahwa nifag merupakan
kondisi di mana seseorang menampakkan iman secara lahiriah, namun menyembunyikan kekufuran
dan kebencian terhadap Islam dalam hatinya. Menurutnya, keimanan sejati menuntut kesesuaian
antara hati, lisan, dan perbuatan. Ketika kesesuaian ini tidak terwujud, maka yang muncul adalah

758



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

kemunafikan sebagai penyakit hati yang sangat berbahaya. Orang-orang munafik, sebagaimana
dijelaskan dalam ayat-ayat tersebut, mengira bahwa dengan pengakuan lisan mereka mampu
menipu Allah dan kaum beriman, padahal hakikatnya mereka sedang menipu diri mereka sendiri.

Al-Sa’di menjelaskan bahwa tipu daya kaum munafik bukanlah sesuatu yang dapat
membahayakan Allah atau melemahkan kebenaran Islam, melainkan justru mempercepat
kehancuran batin mereka sendiri. Penyakit hati yang mereka miliki—berupa keraguan, kedustaan,
dan kedengkian—semakin bertambah karena mereka menolak kebenaran secara sadar. Oleh karena
itu, Allah menegaskan bahwa dalam hati mereka terdapat penyakit, lalu Allah menambah penyakit
tersebut sebagai bentuk hukuman atas kebohongan yang terus-menerus mereka lakukan.

Salah satu keunikan penafsiran al-Sa’di terhadap ayat-ayat nifaq terletak pada penjelasannya
mengenai perumpamaan-perumpamaan Qur’ani. Dalam Q.S. al-Bagarah/2: 17-18, al-Sa’di
menafsirkan perumpamaan orang yang menyalakan api, lalu api itu padam, sebagai gambaran
hilangnya cahaya hidayah dari hati orang munafik. Pada awalnya, mereka sempat melihat
kebenaran dan memperoleh manfaat lahiriah dari Islam, seperti keamanan dan pengakuan sosial.
Namun, karena tidak disertai iman yang tulus, cahaya tersebut akhirnya dicabut, sehingga mereka
terjerumus dalam kegelapan yang lebih parah daripada sebelumnya.

Perumpamaan kedua, yaitu orang yang tertimpa hujan lebat disertai petir dan kilat (Q.S. al-
Baqgarah/2: 19-20), ditafsirkan al-Sa’di sebagai simbol ketakutan dan kegelisahan batin kaum
munafik. Mereka selalu berada dalam kondisi cemas, takut akan terbongkarnya kebusukan hati
mereka, dan enggan menghadapi kebenaran secara jujur. Petir dan kilat melambangkan ancaman
kebenaran yang sewaktu-waktu dapat menyingkap rahasia mereka, sedangkan sikap menutup
telinga menggambarkan penolakan mereka terhadap nasihat dan petunjuk ilahi.

Selain dalam surah al-Baqarah, al-Sa’di juga menafsirkan ayat-ayat nifdg dalam Q.S. al-
Ahzab/33: 1 dan 60 dengan menekankan dimensi sosial dan politik kemunafikan. Menurutnya,
nifaq tidak hanya berwujud dalam keyakinan batin, tetapi juga tampak dalam perilaku destruktif
yang mengancam stabilitas masyarakat Muslim. Kaum munafik digambarkan sebagai pihak yang
gemar menyebarkan ketakutan, melemahkan semangat kaum beriman, serta memprovokasi konflik
internal. Al-Sa’di menegaskan bahwa sikap ini lahir dari ketidakpercayaan terhadap janji Allah dan
ketakutan berlebihan terhadap konsekuensi duniawi.

Dalam Q.S. at-Taubah/9: 64, al-Sa’di menyoroti karakter khas kaum munafik, yaitu
ketakutan mereka terhadap terbongkarnya rahasia. Ayat ini menjelaskan bahwa orang-orang
munafik selalu waswas jika turun suatu surah yang mengungkap isi hati mereka. Menurut al-Sa’di,
ketakutan ini menunjukkan bahwa mereka hidup dalam kepalsuan dan kegelisahan batin yang terus-
menerus. Mereka sadar bahwa perilaku dan niat mereka bertentangan dengan nilai-nilai iman,
sehingga kebenaran menjadi ancaman yang menakutkan bagi eksistensi mereka.

Al-Sa’di juga menegaskan bahwa kemunafikan terbagi menjadi dua bentuk utama, yaitu
nifaq i‘tigadi (kemunafikan keyakinan) dan nifaq ‘amali (kemunafikan perbuatan). Nifaq i ‘tigadr
merupakan bentuk kemunafikan paling berbahaya karena mengeluarkan pelakunya dari Islam,
sebagaimana yang banyak dibahas dalam Q.S. al-Baqarah/2: 8-20. Sementara itu, nifaq ‘amali
berkaitan dengan perilaku tercela seperti dusta, ingkar janji, dan khianat, yang meskipun tidak

759



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

mengeluarkan pelakunya dari Islam, tetap merupakan dosa besar yang merusak integritas moral
seorang Muslim.

Relevansi penafsiran al-Sa’di tentang nifdq sangat kuat dalam konteks masyarakat modern.
Fenomena kepura-puraan dalam beragama, manipulasi simbol-simbol keislaman untuk kepentingan
pribadi atau politik, serta penyebaran informasi palsu merupakan manifestasi kontemporer dari sifat
nifag yang telah digambarkan Al-Qur’an. Al-Sa’di menegaskan bahwa sifat munafik akan terus
muncul sepanjang zaman dengan bentuk yang menyesuaikan konteks sosialnya. Oleh karena itu,
pemahaman yang mendalam terhadap ayat-ayat nifag menjadi sangat penting untuk menjaga
kejujuran iman dan integritas sosial umat Islam.

Dengan demikian, penafsiran ayat-ayat nifag dalam Tafsir al-Sa’di menunjukkan bahwa
kemunafikan bukan sekadar persoalan teologis, tetapi juga problem etis dan sosial yang berdampak
luas. Al-Sa’di berhasil mengungkap hakikat nifdq sebagai penyakit hati yang merusak individu dan
masyarakat, sekaligus memberikan peringatan agar umat Islam senantiasa melakukan muhasabah
dan menjaga keikhlasan iman. Penafsiran ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berbicara
tentang kaum munafik di masa lalu, tetapi juga memberikan pedoman yang relevan untuk
menghadapi tantangan moral di setiap zaman.

Karakteristik Nifag Menurut Tafsir al-Sa‘di

Dalam kajian Al-Qur’an, konsep nifag menempati posisi yang sangat krusial karena
berkaitan langsung dengan kemurnian iman dan integritas moral seorang Muslim. Nifaq tidak hanya
dipahami sebagai penyimpangan akidah, tetapi juga sebagai fenomena moral dan sosial yang
memiliki dampak luas terhadap kehidupan umat Islam. Dalam Tafsir al-Sa‘di, Syaikh
‘Abdurrahman bin Nashir al-Sa ‘di memberikan penjelasan yang sistematis dan aplikatif mengenai
karakteristik nifag, dengan menekankan keterkaitan antara kondisi batin, sikap lahiriah, dan
konsekuensi sosial yang ditimbulkannya.

Berdasarkan penafsiran al-Sa‘di, nifdg terbagi menjadi dua bentuk utama, yaitu nifag
i‘tigadi dan nifag ‘amali. Nifdq i‘tigadi merupakan bentuk kemunafikan yang paling berbahaya
karena berkaitan langsung dengan kekufuran dalam hati, meskipun pelakunya menampakkan
keislaman secara lahiriah. Al-Sa‘di menjelaskan bahwa nifdq jenis ini mengeluarkan pelakunya dari
Islam, karena pada hakikatnya ia tidak memiliki iman yang benar kepada Allah, Rasul-Nya, dan
ajaran Islam. Orang-orang yang termasuk dalam kategori ini menampilkan keimanan hanya sebagai
kedok untuk melindungi kepentingan duniawi, seperti keamanan sosial dan keuntungan materi,
sementara batin mereka dipenuhi kebencian dan penolakan terhadap kebenaran.

Sementara itu, nifdq ‘amali merupakan bentuk kemunafikan yang berkaitan dengan perilaku
dan sikap yang bertentangan dengan nilai-nilai keimanan, tanpa disertai kekufuran dalam
keyakinan. Al-Sa‘di menjelaskan bahwa nifdg ‘amali tercermin dalam perbuatan-perbuatan tercela
seperti berdusta, mengingkari janji, dan berkhianat terhadap amanah. Meskipun nifagq jenis ini tidak
mengeluarkan pelakunya dari Islam, al-Sa‘di menegaskan bahwa ia tetap merupakan dosa besar
yang dapat merusak keimanan dan akhlak seorang Muslim apabila dibiarkan terus-menerus.

Salah satu karakteristik utama nifdg menurut al-Sa‘di adalah kedustaan. Dalam
pandangannya, dusta merupakan fondasi utama nifag, karena melalui kebohongan seseorang
berusaha menutupi kondisi batinnya yang sesungguhnya. Al-Qur’an menggambarkan orang-orang

760



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

munafik sebagai pihak yang berdusta dalam pengakuan iman mereka, dan al-Sa‘di menegaskan
bahwa kedustaan tersebut bukan hanya terjadi dalam ucapan, tetapi juga dalam niat dan sikap hidup.
Kedustaan ini pada akhirnya menciptakan jarak antara seseorang dengan kebenaran, sehingga ia
semakin sulit menerima nasihat dan petunjuk ilahi.

Selain kedustaan, keragu-raguan terhadap kebenaran juga menjadi karakteristik penting
nifag. Al-Sa‘di menjelaskan bahwa orang-orang munafik berada dalam kondisi batin yang tidak
stabil, antara iman dan kufur, antara yakin dan ragu. Mereka tidak memiliki keyakinan yang kokoh
terhadap ajaran Islam, sehingga mudah goyah ketika dihadapkan pada ujian atau tuntutan
pengorbanan. Keragu-raguan ini membuat mereka cenderung mengikuti kepentingan duniawi dan
menghindari komitmen moral yang dituntut oleh iman.

Karakteristik lain yang menonjol dalam nifdg menurut al-Sa‘di adalah kemalasan dalam
beribadah, khususnya dalam melaksanakan ibadah yang bersifat kolektif seperti salat berjamaah.
Al-Sa‘di menafsirkan bahwa kemalasan ini muncul karena ibadah tidak dilakukan atas dasar
keikhlasan, melainkan semata-mata untuk menjaga citra lahiriah sebagai Muslim. Akibatnya,
ibadah menjadi aktivitas yang berat dan tidak memberikan pengaruh positif terhadap pembentukan
akhlak dan spiritualitas.

Selain itu, al-Sa‘di juga menekankan bahwa kecenderungan memusuhi kaum beriman
merupakan karakteristik penting nifdg. Orang-orang munafik menyimpan kebencian terhadap kaum
beriman karena kehadiran iman dan kebenaran dianggap mengancam kepura-puraan mereka. Oleh
karena itu, mereka sering kali berusaha melemahkan umat Islam melalui penyebaran fitnah,
provokasi, dan informasi palsu. Menurut al-Sa‘di, perilaku ini menunjukkan bahwa nifdq tidak
hanya berdampak pada pelaku secara individual, tetapi juga berpotensi merusak tatanan sosial umat
Islam secara keseluruhan.

Lebih jauh, al-Sa‘di memandang bahwa karakteristik nifag tersebut saling berkaitan dan
membentuk suatu pola perilaku yang konsisten. Kedustaan melahirkan keragu-raguan, keragu-
raguan menumbuhkan kemalasan dalam beribadah, dan seluruhnya bermuara pada sikap
permusuhan terhadap kebenaran dan kaum beriman. Pola ini menunjukkan bahwa nifdg bukanlah
fenomena yang muncul secara tiba-tiba, melainkan hasil dari proses degradasi moral dan spiritual
yang berlangsung secara bertahap.

Dalam konteks kehidupan modern, karakteristik nifag yang dijelaskan al-Sa‘di tetap relevan.
Fenomena kepura-puraan dalam beragama, manipulasi simbol-simbol keislaman untuk kepentingan
pribadi atau politik, serta pengabaian nilai-nilai moral dalam praktik sosial dapat dipahami sebagai
manifestasi kontemporer dari nifag ‘amali. Al-Sa‘di menegaskan bahwa bahaya nifaq terletak pada
kemampuannya menyamar sebagai kebaikan, sehingga sering kali tidak disadari oleh pelakunya
sendiri. Oleh karena itu, muhasabah diri dan pembinaan keikhlasan iman menjadi langkah penting
untuk mencegah berkembangnya sifat nifag dalam diri seorang Muslim.

Dengan demikian, karakteristik nifdg menurut Tafsir al-Sa‘di menunjukkan bahwa
kemunafikan bukan sekadar persoalan teologis, tetapi juga masalah moral dan sosial yang
kompleks. Pembagian nifdq ke dalam bentuk i ‘tigadi dan ‘amali memberikan kerangka konseptual
yang jelas untuk memahami tingkat bahaya kemunafikan. Sementara itu, penekanan al-Sa‘di pada
kedustaan, keragu-raguan, kemalasan beribadah, dan permusuhan terhadap kaum beriman

761



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

menegaskan bahwa nifdg merupakan penyakit hati yang memerlukan perhatian serius dalam
pembinaan keimanan dan akhlak umat Islam.

Relevansi Konsep Nifdg dalam Konteks Modern

Konsep nifag dalam Al-Qur’an tidak hanya memiliki signifikansi historis yang terbatas pada
masa Nabi Muhammad saw., tetapi juga mengandung pesan moral dan sosial yang relevan lintas
zaman. Penafsiran al-Sa‘di terhadap ayat-ayat nifag menunjukkan bahwa kemunafikan merupakan
penyakit hati yang bersifat laten dan senantiasa berpotensi muncul dalam setiap konteks sosial,
termasuk dalam kehidupan masyarakat modern. Oleh karena itu, pemahaman terhadap nifag tidak
dapat dipahami semata-mata sebagai fenomena masa lalu, melainkan harus ditempatkan sebagai
konsep normatif yang berfungsi sebagai alat kritik moral terhadap perilaku keberagamaan umat
Islam di setiap zaman.

Dalam Tafsir al-Sa‘di, nifag digambarkan sebagai kondisi di mana seseorang menampilkan
identitas keislaman secara lahiriah, tetapi menyembunyikan orientasi batin yang bertentangan
dengan nilai-nilai iman. Pola ini tidak hanya ditemukan dalam komunitas Muslim awal di Madinah,
tetapi juga dapat dijumpai dalam masyarakat modern dengan bentuk dan ekspresi yang lebih
kompleks. Modernitas dengan segala perkembangan teknologi, politik, dan media informasi justru
menyediakan ruang yang lebih luas bagi praktik kemunafikan untuk tampil secara sistematis dan
terorganisasi.

Salah satu manifestasi kontemporer nifdq yang relevan dengan penafsiran al-Sa‘di adalah
fenomena kepura-puraan dalam beragama. Dalam konteks ini, praktik keagamaan dijalankan bukan
sebagai bentuk ketundukan kepada Allah, melainkan sebagai sarana pencitraan sosial dan legitimasi
moral. Al-Sa‘di menegaskan bahwa ibadah yang tidak dilandasi keikhlasan merupakan ciri utama
nifaq ‘amali, karena menjadikan agama sebagai alat, bukan sebagai tujuan. Fenomena ini terlihat
dalam perilaku sebagian individu yang menampilkan simbol-simbol religius secara demonstratif,
tetapi tidak diiringi dengan integritas moral dalam kehidupan sosial.

Selain itu, manipulasi wacana keislaman untuk kepentingan politik merupakan bentuk nifdg
yang sangat relevan dalam konteks modern. Al-Sa‘di menjelaskan bahwa orang-orang munafik
pada masa Nabi memanfaatkan simbol keimanan untuk melindungi kepentingan duniawi dan
memperkuat posisi sosial mereka. Pola ini menunjukkan kesinambungan historis dengan praktik
politik identitas di era modern, di mana ajaran dan simbol Islam digunakan sebagai instrumen
legitimasi kekuasaan, tanpa komitmen yang sungguh-sungguh terhadap nilai keadilan, kejujuran,
dan kemaslahatan umat.

Dalam konteks sosial-politik kontemporer, manipulasi agama sering kali disertai dengan
produksi narasi keagamaan yang menyesatkan, provokatif, dan sarat kepentingan. Fenomena ini
sejalan dengan karakteristik nifag yang digambarkan Al-Qur’an dan ditafsirkan al-Sa‘di, yaitu
kecenderungan menyebarkan kebingungan dan kerusakan di tengah masyarakat. Orang-orang
munafik tidak secara langsung menolak kebenaran, tetapi melemahkannya melalui distorsi makna
dan eksploitasi sentimen keagamaan.

Perkembangan teknologi informasi dan media sosial juga menghadirkan bentuk baru dari
manifestasi nifag, khususnya dalam penyebaran hoaks dan disinformasi. Dalam Tafsir al-Sa‘di,
salah satu ciri utama kaum munafik adalah kedustaan dan penyebaran kabar yang meresahkan kaum

762



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

beriman. Dalam konteks modern, praktik ini menemukan medium yang sangat efektif melalui
media digital, di mana informasi palsu dapat disebarkan secara masif dan cepat, sering kali dengan
menggunakan dalil-dalil agama sebagai legitimasi semu. Penyebaran hoaks semacam ini tidak
hanya merusak kepercayaan sosial, tetapi juga melemahkan solidaritas umat dan menimbulkan
konflik horizontal.

Lebih jauh, al-Sa‘di menekankan bahwa nifag berkaitan erat dengan ketakutan terhadap
kebenaran. Orang-orang munafik merasa terancam oleh nilai-nilai kejujuran dan keadilan karena
nilai-nilai tersebut berpotensi membongkar kepalsuan yang mereka bangun. Dalam konteks
modern, ketakutan ini dapat termanifestasi dalam bentuk resistensi terhadap kritik, anti-
intelektualisme, serta upaya membungkam diskursus yang konstruktif atas nama agama. Sikap
semacam ini menunjukkan bahwa nifdq tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga
menghambat perkembangan pemikiran dan peradaban umat Islam.

Relevansi konsep nifag dalam konteks modern juga terlihat pada krisis moral yang melanda
sebagian masyarakat Muslim. Ketidaksesuaian antara nilai-nilai Islam yang diajarkan dan praktik
sosial yang dijalankan mencerminkan adanya jurang antara klaim iman dan realitas perilaku. Al-
Sa‘di menegaskan bahwa nifag muncul ketika agama direduksi menjadi simbol dan slogan, tanpa
internalisasi nilai-nilai substansialnya. Oleh karena itu, kajian tentang nifag memiliki fungsi
korektif dan reflektif dalam upaya membangun keberagamaan yang autentik.

Pemahaman terhadap ayat-ayat nifdg sebagaimana ditafsirkan al-Sa‘di menjadi sangat
penting dalam membangun kesadaran moral dan spiritual umat Islam. Kesadaran ini tidak hanya
diarahkan pada identifikasi kemunafikan eksternal, tetapi juga pada upaya muhasabah diri agar
terhindar dari sifat-sifat nifdq ‘amali. Al-Sa‘di menekankan bahwa kejujuran iman, ketulusan dalam
beribadah, dan konsistensi antara ucapan dan perbuatan merupakan benteng utama dalam
menghadapi bahaya nifaq.

Dengan demikian, relevansi konsep nifag dalam konteks modern menegaskan bahwa Al-
Qur’an tidak hanya berbicara tentang realitas masa lalu, tetapi juga memberikan kerangka etis untuk
membaca dan mengkritisi realitas kekinian. Penafsiran al-Sa‘di terhadap nifdg menawarkan
perspektif yang aplikatif dalam menghadapi tantangan moral, sosial, dan politik masyarakat
modern. Oleh karena itu, kajian tentang nifdq tidak hanya bernilai akademik, tetapi juga memiliki
urgensi praktis dalam membina keimanan, memperkuat integritas sosial, dan menjaga kemurnian
ajaran Islam di tengah kompleksitas kehidupan modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan
bahwa konsep nifdg dalam Al-Qur’an merupakan persoalan fundamental yang berkaitan erat
dengan kemurnian iman dan integritas moral umat Islam. Al-Qur’an tidak hanya mengungkap
keberadaan nifdq sebagai fenomena historis pada masa awal Islam, tetapi juga menjelaskannya
sebagai penyakit hati yang berpotensi muncul dalam setiap konteks sosial. Dalam hal ini, Tafsir al-
Sa‘di memberikan kontribusi penting dalam memahami ayat-ayat nifag secara komprehensif,
dengan menekankan keterpaduan antara aspek teologis, moral, dan sosial.

Penafsiran al-Sa‘di terhadap ayat-ayat nifdq, khususnya dalam Q.S. al-Baqarah/2: 8-20,
menunjukkan bahwa nifdq pada hakikatnya adalah kontradiksi antara lahir dan batin, di mana

763



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA ’ * e

https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 %
E-ISSN : 3047-7824

seseorang menampilkan keimanan secara formal, tetapi menyimpan kekufuran, kebencian, atau
penolakan terhadap kebenaran dalam hatinya. Menurut al-Sa‘di, kondisi ini menjadikan nifdq
sebagai penyakit hati yang sangat berbahaya, karena tidak hanya merusak pelakunya secara
spiritual, tetapi juga berpotensi melemahkan tatanan sosial umat Islam. Perumpamaan-
perumpamaan Qur’ani yang dijelaskan al-Sa‘di menggambarkan hilangnya hidayah,
ketidakstabilan iman, serta kegelisahan batin yang terus-menerus dialami oleh orang-orang
munafik.

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa al-Sa‘di membagi nifag ke dalam dua bentuk
utama, yaitu nifdq i‘tiqgddi dan nifdg ‘amali. Nifaq i1‘tigddi merupakan kemunafikan dalam
keyakinan yang mengeluarkan pelakunya dari Islam, sedangkan nifdq ‘amali berkaitan dengan
perilaku tercela seperti berdusta, ingkar janji, dan berkhianat terhadap amanah. Pembagian ini
memberikan kerangka konseptual yang jelas dalam memahami tingkat bahaya nifag serta
implikasinya terhadap kehidupan keagamaan seorang Muslim. Karakteristik nifag yang diuraikan
al-Sa‘di, seperti kedustaan, keragu-raguan terhadap kebenaran, kemalasan dalam beribadah, dan
kecenderungan memusuhi kaum beriman, menunjukkan bahwa nifdq bukan hanya masalah akidah,
tetapi juga problem moral dan sosial yang kompleks.

Dalam konteks kehidupan modern, konsep nifdg sebagaimana ditafsirkan al-Sa‘di tetap
memiliki relevansi yang sangat kuat. Fenomena kepura-puraan dalam beragama, manipulasi simbol
dan wacana keislaman untuk kepentingan pragmatis, serta penyebaran informasi palsu dapat
dipahami sebagai manifestasi kontemporer dari nifag, khususnya nifag ‘amali. Hal ini menegaskan
bahwa kemunafikan tidak berubah hakikatnya, tetapi menyesuaikan bentuk dan ekspresinya dengan
perkembangan zaman. Oleh karena itu, kajian tentang nifag tidak hanya bersifat akademik, tetapi
juga memiliki urgensi praktis dalam membangun kesadaran moral dan spiritual umat Islam.

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa Tafsir al-Sa‘di memberikan
pemahaman yang aplikatif dan kontekstual mengenai ayat-ayat nifag dalam Al-Qur’an. Penafsiran
tersebut berfungsi sebagai peringatan sekaligus pedoman etis agar umat Islam senantiasa menjaga
kejujuran iman, konsistensi antara ucapan dan perbuatan, serta integritas moral dalam kehidupan
bermasyarakat. Upaya pencegahan nifag harus dimulai dari pembinaan hati, penguatan keikhlasan,
dan muhasabah diri secara berkelanjutan, sehingga nilai-nilai Al-Qur’an dapat terinternalisasi
secara utuh dalam kehidupan individu dan sosial umat Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Sa‘di, ‘Abd al-Rahman bin Nasir., Taysir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, terj.
Muhammad Igbal dkk., Jilid 1, Jakarta: Darul Haq, 2014.

Al-Sa‘di, ‘Abd al-Rahman bin Nasir., Taysir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, terj.
Muhammad Igbal dkk., Jilid V, Jakarta: Darul Haq, 2014.

Al-Sa‘di, ‘Abd al-Rahman bin Nasir., Taysir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, terj.
Muhammad Igbal dkk., Jilid III, Jakarta: Darul Haq, 2014.

Aziz, Erwati, dan Nashruddin Baidan. Metodologi Khusus Penelitian Tafsir. Cet. ke-3. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2022.

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penelitian Tafsir. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016.
Citriadin, Yudin. Metode Penelitian Kualitatif: Suatu Pendekatan Dasar. Mataram: Sanabil, 2020.

764



