JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

SUMBER-SUMBER FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

SOURCES OF ISLAMIC EDUCATIONAL PHILOSOPHY

Nur Amri Ramadhan Abd.Gani', Fathul Janna?, Sulfiadi®, Muh.Amin*
Universitas Muhammadiyah Makassar
Email: nuramri795@gmail.com’, fathuliand27@gmail.com?, sulfisulfiadi@gmail.com®, muh.amin@unismuh.ac.id?

Article Info Abstract

Article history :

Received * 11-01-2026 Islamic educational philosophy constitutes a fundamental conceptual foundation in

Revised - 12-01-2026 formulating the direction, objectives, and practices of Islamic education based on
Accepted : 14-01-2026 Islamic values. This article aims to systematically examine the methodology,
Pulished : 16-01-2026 content, and sources of Islamic educational philosophy as a basic framework for

developing Islamic education that remains relevant to contemporary social and
intellectual dynamics. This study employs a qualitative approach through library
research by analyzing various primary and secondary sources, including the
Qur’an, Hadith, works of Muslim scholars, and relevant academic journal articles.
Data analysis is conducted using descriptive-analytical and interpretative
techniques with a philosophical approach that emphasizes the ontological,
epistemological, and axiological dimensions of Islamic education. The findings
indicate that the methodology of Islamic educational philosophy functions as a
critical instrument for understanding and developing Islamic educational concepts
in a rational and contextual manner. The content of Islamic educational philosophy
emphasizes the integration of the values of tawhid, morality, and humanity in order
to realize the ideal of insan kamil. Meanwhile, normative and historical sources
particularly the Qur’an and Sunnah serve as the primary foundations in
constructing Islamic educational thought and practice. This article underscores
that a comprehensive understanding of the methodology, content, and sources of
Islamic educational philosophy is essential for developing an adaptive, value-
oriented, and authentic Islamic education system.

Keywords: Islamic educational philosophy, methodology, educational content

Abstrak

Filsafat pendidikan Islam merupakan fondasi konseptual yang berperan penting dalam merumuskan arah,
tujuan, dan praktik pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai keislaman. Artikel ini bertujuan untuk
mengkaji secara sistematis metodologi, kandungan, dan sumber filsafat pendidikan Islam sebagai kerangka
dasar dalam pengembangan pendidikan Islam yang relevan dengan dinamika sosial dan intelektual
kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan dengan menelaah
berbagai literatur primer dan sekunder, seperti Al-Qur’an, Hadis, karya-karya pemikir Muslim, serta artikel
jurnal ilmiah yang relevan. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dan interpretatif dengan
pendekatan filosofis yang menyoroti dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam.
Hasil kajian menunjukkan bahwa metodologi filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai instrumen kritis
untuk memahami dan mengembangkan konsep pendidikan Islam secara rasional dan kontekstual.
Kandungan filsafat pendidikan Islam menekankan integrasi nilai tauhid, akhlak, dan kemanusiaan dalam
rangka mewujudkan insan kamil, sedangkan sumber normatif dan historis terutama Al-Qur’an dan Sunnah
menjadi pijakan utama dalam membangun pemikiran dan praktik pendidikan Islam. Artikel ini menegaskan
bahwa pemahaman komprehensif terhadap metodologi, kandungan, dan sumber filsafat pendidikan Islam
sangat penting untuk mengembangkan sistem pendidikan Islam yang adaptif, berkarakter, dan tetap berakar
pada nilai-nilai Islam.

Kata Kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Metodologi, Kandungan, Sumber Pendidikan Islam

823


mailto:nuramri795@gmail.com
mailto:fathuljan427@gmail.com
mailto:sulfisulfiadi@gmail.com3
mailto:muh.amin@unismuh.ac.id4

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

PENDAHULUAN

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

Pendidikan Islam merupakan dimensi fundamental dalam kehidupan umat Muslim yang
berfungsi sebagai sarana transmisi nilai, internalisasi ajaran, serta pembentukan kepribadian
manusia seutuhnya. Dalam konteks ini, pendidikan tidak dipahami sekadar sebagai proses transfer
pengetahuan, melainkan sebagai usaha sadar dan terencana untuk membimbing manusia menuju
kesempurnaan akhlak dan kedewasaan spiritual, intelektual, serta sosial. Orientasi tersebut
menempatkan pendidikan Islam pada posisi strategis dalam menjawab tantangan peradaban,
terutama di tengah dinamika globalisasi, modernisasi, dan perkembangan ilmu pengetahuan yang
kian kompleks.

Sebagai sistem pendidikan yang berlandaskan wahyu, pendidikan Islam memiliki
karakteristik unik yang membedakannya dari paradigma pendidikan sekuler. Pendidikan Islam
berpijak pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan kemanusiaan yang terintegrasi secara utuh dalam Al-
Qur’an dan Sunnah. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga operasional dalam
membentuk tujuan, metode, serta praktik pendidikan. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam
terhadap landasan filosofis pendidikan Islam menjadi kebutuhan mendesak, khususnya dalam
merumuskan arah dan strategi pendidikan yang relevan dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan identitas keislamannya.

Filsafat pendidikan Islam hadir sebagai kerangka konseptual yang memberikan landasan
berpikir kritis, rasional, dan sistematis terhadap praktik pendidikan Islam. Melalui filsafat
pendidikan Islam, berbagai persoalan mendasar seperti tujuan pendidikan, hakikat peserta didik,
peran pendidik, metode pembelajaran, serta relasi antara ilmu dan nilai dapat dikaji secara
komprehensif. Diskursus filsafat pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek normatif, tetapi
juga mencakup dimensi historis, epistemologis, dan aksiologis yang membentuk bangunan
pemikiran pendidikan Islam secara utuh.

Dalam kajian filsafat pendidikan Islam, tiga aspek utama yang tidak dapat dipisahkan adalah
metodologi, kandungan, dan sumber. Metodologi berperan sebagai alat analisis untuk memahami
dan mengembangkan konsep-konsep pendidikan Islam secara ilmiah dan kritis. Kandungan filsafat
pendidikan Islam mencerminkan nilai, prinsip, dan tujuan pendidikan yang berorientasi pada
pembentukan insan kamil. Sementara itu, sumber filsafat pendidikan Islam baik normatif maupun
historis menjadi pijakan utama dalam merumuskan pemikiran dan praktik pendidikan yang autentik
serta berakar pada tradisi intelektual Islam.

Namun demikian, dalam praktiknya, pemahaman terhadap metodologi, kandungan, dan
sumber filsafat pendidikan Islam masih sering bersifat parsial dan deskriptif. Hal ini berdampak
pada lemahnya integrasi antara pemikiran filosofis dan implementasi pendidikan Islam di lapangan.
Oleh karena itu, diperlukan kajian yang lebih mendalam dan sistematis untuk menelaah ketiga aspek
tersebut secara terpadu, agar filsafat pendidikan Islam tidak hanya menjadi wacana teoretis, tetapi
juga mampu memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan pendidikan Islam yang adaptif,
kritis, dan berorientasi pada nilai-nilai keislaman.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara
komprehensif metodologi, kandungan, dan sumber dalam filsafat pendidikan Islam. Kajian ini
diharapkan dapat memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam serta memberikan landasan

824



https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

konseptual yang kuat bagi pengembangan teori dan praktik pendidikan Islam yang relevan dengan
kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer.

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah penelitian kualitatif dengan
pendekatan studi kepustakaan (library research). Penelitian ini berfokus pada pengkajian mendalam
terhadap konsep metodologi, kandungan, dan sumber filsafat pendidikan Islam melalui penelusuran
dan analisis berbagai literatur ilmiah yang relevan. Sumber data diperoleh dari bahan pustaka primer
dan sekunder, seperti Al-Qur’an dan Hadis, buku-buku klasik dan kontemporer filsafat pendidikan
Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas pemikiran para tokoh dan perkembangan kajian
pendidikan Islam. Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis
deskriptif-analitis dan interpretatif, dengan cara mengklasifikasikan konsep, membandingkan
pandangan para ahli, serta menafsirkan gagasan-gagasan utama secara sistematis dan logis.
Pendekatan filosofis digunakan untuk menelaah landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis
pendidikan Islam, sehingga diperoleh pemahaman yang komprehensif, kritis, dan kontekstual
mengenai filsafat pendidikan Islam serta relevansinya dalam pengembangan pendidikan Islam
kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Metodologi Dalam Filsafat Pendidikan Islam
1. Definisi Dan Pengertian

Metodologi memungkinkan pengembangan keterampilan pendidik, sementara
pemahaman kandungan membantu dalam merancang kurikulum yang sesuai dengan nilai-nilai
Islam. Pemahaman tentang sumber-sumber filsafat Islam, seperti Al-Qur'an dan Hadis,
memberikan landasan teoritis yang kuat bagi praktik pendidikan Islam. Dalam penelitian dan
pengembangan pendidikan Islam, pemahaman komprehensif tentang konsep-konsep ini
penting untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam dan membentuk generasi Muslim yang
berkualitas di masa depan.

Diskursus metodologi dalam filsafat pendidikan Islam adalah proses kritis untuk
memahami, menelaah, dan mengevaluasi pendekatan atau metode yang digunakan dalam studi
tentang filsafat pendidikan Islam. Hal ini melibatkan penelitian terhadap berbagai pendekatan
metodologi yang digunakan oleh para peneliti atau pemikir dalam mengembangkan teori dan
pemahaman tentang pendidikan dalam konteks Islam

Sifat agama sebagai subjek penelitian adalah sumber kompleksitas yang melibatkan
berbagai upaya dalam memahaminya. Hingga saat ini, para peneliti belum sepenuhnya
menyepakati batasan agama karena kompleksitasnya yang sulit untuk dipahami dengan jelas.
Agama muncul dari fenomena yang rumit dan tidak mudah untuk dikonseptualisasikan.

Ghazali menyatakan bahwa Pemahaman tentang metodologi sangatlah penting dalam
konteks pendidikan Islam karena berbagai alasan sebagai berikut:

(1)Mengarahkan Pendekatan Pembelajaran: Metodologi membantu dalam menentukan
pendekatan yang sesuai dalam proses pengajaran dan pembelajaran. Dengan pemahaman yang

825



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

baik tentang metodologi. (2)Menyusun Kurikulum yang Relevan: Metodologi memainkan

peran penting dalam penyusunan kurikulum yang sesuai dengan nilai-nilai Islam dan kebutuhan
masyarakat Muslim(3) Meningkatkan Kualitas Pembelajaran: Pemahaman tentang metodologi
memungkinkan pendidik untuk mengembangkan strategi pembelajaran yang efektif dalam
meningkatkan pemahaman dan penghayatan siswa terhadap ajaran Islam(4)Memfasilitasi
Evaluasi dan Perbaikan: Pemahaman tentang metodologi memungkinkan pendidik untuk
melakukan evaluasi terhadap proses pembelajaran secara sistematis(5)Menciptakan
Lingkungan Pembelajaran yang Berorientasi pada Islam:Metodologi membantu dalam
menciptakan lingkungan pembelajaran yang mempromosikan nilai-nilai Islam, seperti
kejujuran, kasih sayang, dan saling menghormati.

2. Pendekatan Dalam Filsafat Pendidikan Islam

Falsafah Pendidikan Islam adalah suatu pemikiran yang serba mendalam, mendasar,
sistematis, terpadu dan logis, menyeluruh, serta universal yang tertuang atau tersusun ke dalam
suatu bentuk pemikiran atau konsepsi sebagai suatu sistem. Ruang lingkup filsafat pendidikan
Islam adalah pemikiran yang serba mendalam, mendasar, sistematis terpadu, logis, menyeluruh
dan universal pendidikan Islam tersebut, mulai dari perumusan tujuan pendidikan, kurikulum,
guru, metode, lingkungan dan seterusnya.

Mujammil Qomar, dalam karyanya, menjelaskan berbagai Pendekatan dalam kajian
Filsafat Pendidikan Islam yang membantu kita memahami esensi pendidikan dalam konteks
Islam. Berikut adalah ringkasan dari penjelasan tersebut:

a. Pendekatan Agamis: Pelaksanaan metode pendidikan Islam dipengaruhi oleh kehidupan
beragama pendidik dan peserta didik, yang memberikan dampak signifikan pada
kepribadian peserta didik. Agama menjadi dasar penting dalam metode pendidikan Islam.

b. Pendekatan Biologis: Perkembangan intelektual manusia dipengaruhi oleh perkembangan
biologisnya. Dalam pendidikan Islam, penting untuk memperhatikan perkembangan
biologis peserta didik karena hal ini berhubungan dengan daya intelektual mereka.

c. Pendekatan Psikologis: Efektivitas metode pendidikan Islam tergantung pada pemahaman
terhadap perkembangan fisik dan psikologis peserta didik. Kondisi psikologis yang stabil
memengaruhi transformasi ilmu secara positif.

d. Pendekatan Sosiologis: Dasar sosiologis menekankan interaksi timbal balik antara peserta
didik dan pendidik, serta interaksi antar peserta didik. Interaksi ini memberikan dampak
positif dalam proses pendidikan.

3. Pendekatan Dalam Filsafat Pendidikan Islam

Falsafah Pendidikan Islam adalah suatu pemikiran yang serba mendalam, mendasar,
sistematis, terpadu dan logis, menyeluruh, serta universal yang tertuang atau tersusun ke dalam
suatu bentuk pemikiran atau konsepsi sebagai suatu sistem. Ruang lingkup filsafat pendidikan
Islam adalah pemikiran yang serba mendalam, mendasar, sistematis terpadu, logis, menyeluruh
dan universal pendidikan Islam tersebut, mulai dari perumusan tujuan pendidikan, kurikulum,
guru, metode, lingkungan dan seterusnya.

Mujammil Qomar, dalam karyanya, menjelaskan berbagai Pendekatan dalam kajian

826



https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

Filsafat Pendidikan Islam yang membantu kita memahami esensi pendidikan dalam konteks
Islam. Berikut adalah ringkasan dari penjelasan tersebut:

a.

Pendekatan Agamis: Pelaksanaan metode pendidikan Islam dipengaruhi oleh kehidupan
beragama pendidik dan peserta didik, yang memberikan dampak signifikan pada
kepribadian peserta didik. Agama menjadi dasar penting dalam metode pendidikan Islam.

. Pendekatan Biologis: Perkembangan intelektual manusia dipengaruhi oleh perkembangan

biologisnya. Dalam pendidikan Islam, penting untuk memperhatikan perkembangan
biologis peserta didik karena hal ini berhubungan dengan daya

intelektual mereka.

Pendekatan Psikologis: Efektivitas metode pendidikan Islam tergantung pada pemahaman
terhadap perkembangan fisik dan psikologis peserta didik. Kondisi psikologis yang stabil
memengaruhi transformasi ilmu secara positif.

Pendekatan Sosiologis: Dasar sosiologis menekankan interaksi timbal balik antara peserta
didik dan pendidik, serta interaksi antar peserta didik. Interaksi ini memberikan dampak
positif dalam proses pendidikan.

Pendekatan Normatif: Fokus pada norma-norma dan prinsip-prinsip Islam, seperti Al-
Qur'an dan Hadits, untuk mengembangkan konsep dasar pendidikan Islam secara filosofis.

Pendekatan Historis: Memahami konsep-konsep pendidikan Islam dari masa ke masa
untuk mencari persamaan dan perbedaan, serta mempelajari konsep- konsep dari para
pemikir pendidikan Islam pada zamannya.

Pendekatan Bahasa: Mengkaji makna dalam bahasa Arab, terutama dalam teks-teks
agama, untuk memahami hakikat pendidikan Islam.

Pendekatan Kontekstual: Memperhatikan konteks sosial, budaya, dan sejarah dalam
mengembangkan konsep pendidikan Islam.

Pendekatan Filsafat Tradisional: Menerjemahkan ajaran wahyu ke dalam filsafat
pendidikan Islam yang bersifat konsepsional.

Pendekatan Filsafat Kritis: Menggunakan metode kritis untuk memahami dan
mengevaluasi konsep-konsep pendidikan Islam.

Pendekatan Hermeneutika: Fokus pada interpretasi teks-teks agama untuk menggali
makna yang lebih dalam.

Pendekatan Perbandingan: Membandingkan konsep-konsep pendidikan Islam dengan
tradisi atau sistem pendidikan lain untuk memperkaya pemahaman.

4. Metode Dalam Filsafat Pendidikan Islam

Sebagai suatu metode, Filsafat Pendidikan Islam biasanya memerlukan empat hal

sebagai berikut:

Pertama, bahan-bahan yang akan digunakan dalam pengembangan filsafat pendidikan.

Dalam hal ini dapat berupa bahan tertulis, yaitu Al-Qur’an dan al- Hadist yang disertai pendapat
para ulama serta para filosof dan lainnya, serta bahan yang akan di ambil dari pengalaman

827



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic * *
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

empirik dalam praktek kependidikan.

Kedua, metode pencarian bahan. Untuk mencari bahan-bahan yang bersifat tertulis
dapat dilakukan melalui studi kepustakaan dan studi lapangan yang masing- masing
prosedurnya telah diatur sedemikian rupa. Namun demikian, khusus dalam menggunakan Al-
Qur’an dan al-Hadist dapat digunakan jasa Ensiklopedi Al- Qur’an semacam Mu’jam al
Mufahras li Alfazh al Qur’an al Karim karangan Muhammad Fuad Abd Baqi dan Mu’jam al
muhfars li Alfazh al Hadist karangan Weinsink.

Ketiga, metode pembahasan. Untuk ini Muzayyin Arifin mengajukan alternatif metode
analsis-sintesis, yaitu metode yang berdasarkan pendekatan rasional dan logis terhadap sasaran
pemikiran secara induktif, dedukatif, dan analisa ilmiah.

Keempat, pendekatan. Dalam hubungannya dengan pembahasan tersebut di atas harus
pula dijelaskan pendekatan yang akan digunakan untuk membahas tersebut. Pendekatan ini
biasanya diperlukan dalam analisa, dan berhubungan dengan teori-teori keilmuan tertentu yang
akan dipilih untuk menjelaskan fenomena tertentu pula. Dalam hubungan ini pendekatan lebih
merupakan pisau yang akan digunakan dalam analisa. Ia semacam paradigma (cara pandang)
yang akan digunakan untuk menjelaskan suatu fenomena.

Berikut adalah beberapa ayat Al-Quran yang relevan dengan diskursus metodologi
dalam konteks filsafat pendidikan Islam:

e ol B 8 15l D s 8 )l e Vi 01 3 i 3
Artinya: “Dia-lah yang mengutus di antara orang-orang yang ummi seorang Rasul dari mereka
sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan mereka, dan
mengajarkan kepada mereka Al-Kitab dan Al-Hikmah. Dan  sesungguhnya  mereka

sebelumnya benar-benar dalam kesesatan yang

)

nyata.’

Ayat diatas menekankan pentingnya pendidikan, pemahaman, dan penyucian
bagi umat Islam. Rasulullah diutus untuk membimbing mereka dengan membacakan ayat-ayat
Al-Quran, mengajarkan kitab suci, dan memberikan hikmah. Ini menunjukkan bahwa
pendidikan dan pemahaman adalah bagian integral dari ajaran Islam.

03R4 2l e ol K0 LT 50
Artinya: “Dengan bukti-bukti yang jelas dan kitab-kitab (yang diturunkan sebelumnya). Dan

Kami telah menurunkan kepadamu Al-Zikr (Al-Quran) agar engkau menerangkan kepada
manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka dan agar mereka berpikir.”

Ayat ini menegaskan pentingnya berpikir dan introspeksi. Manusia diajak untuk
merenungkan ayat-ayat Al-Quran dan memahami makna di baliknya. Introspeksi membantu
pertumbuhan pribadi dan kesadaran diri.Ayat ini menjelaskan tentang Pendapat para ahli
mengenai peran guru sebagai sumber pengetahuan.Dalam menjalankan profesinya sebagai
guru, guru memiliki tugas dan peran yang harus dilaksanakan.

Abuddin Nata dalam bukunya yang berjudul "Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan" membahas
ayat-ayat yang berkaitan dengan pendidikan Islam. Meskipun tidak secara khusus membahas

828



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic * *
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

filsafat dengan mendalam, buku ini mengungkap prinsip-prinsip yang terkait dengan
pendekatan berfilsafat dalam pendidikan Islam. Beberapa ayat dianratanya adalah sebagai
berikut:

55 5 114 L8 ol e L 0 051 0 gl 50 5 0 0 ol 50 385 15 5 g 5
(350 05 Gl 0 ) 55 K G

Artinya: “Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, pergantian malam dan siang, kapal
vang berlayar di laut dengan (muatan) yang bermanfaat bagi manusia, apa yang diturunkan

Allah dari langit berupa air, lalu dengan itu dihidupkan-Nya bumi setelah mati (kering), dan
Dia tebarkan di dalamnya bermacam-macam binatang, dan perkisaran angin dan awan yang
dikendalikan antara langit dan bumi, (semua itu) sungguh, merupakan tanda-tanda (kebesaran
Allah) bagi orang- orang yang mengerti.”

i G e ) A R A i b g A 0 Gl o SR 0 205 A A5 55 Ll W) 0
AR Uy i
Artinya: Ketahuilah, bahwa sesungguhnya kehidupan dunia ini hanyalah permainan dan suatu
vang melalaikan, perhiasan dan bermegah-megah antara kamu serta berbangga-banggaan
tentang banyaknya harta dan anak, seperti hujan yang tanam-tanamannya mengagumkan para
petani; kemudian tanaman itu menjadi kering dan kamu lihat warnanya kuning kemudian
menjadi hancur. Dan di akhirat (nanti) ada azab yang keras dan ampunan dari Allah serta
keridhaan- Nya. Dan kehidupan dunia ini tidak lain hanyalah kesenangan yang menipu.”

a0 e 280 55 G100 O350 (s el 13kad ()5 B8 K18 ) il (e 13RS Y 1 sl Gl il

oy, wm ot sy ,é,fz

aa H3ee 5l
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menanyakan (kepada Nabimu) hal-
hal yang jika diterangkan kepadamu akan menyusahkan kamu dan jika kamu menanyakan
di waktu Al-quran itu diturunkan, niscaya akan diterangkan kepadamu, Allah memaafkan

1

(kamu) tentang hal-hal itu. Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyantun.’

Ayat ini menekankan pentingnya tidak berlebihan dalam bertanya dan mencari
pengetahuan, yang relevan dengan metodologi berfilsafat.

Selanjutnya Dalam penelitian Nata, terdapat tujuh jenis metode dalam pendidikan
Islam, yaitu:

a. Metode Teladan: Metode ini menekankan pentingnya teladan yang baik, yang diproksikan
dengan kata uswah dalam Alquran. Anak-anak cenderung meniru tingkah laku orang-
orang yang mereka kagumi, seperti orang tua, guru, atau tokoh lainnya yang dianggap
teladan.

b. Metode Kisah-kisah: Metode ini menggunakan cerita sejarah faktual sebagai sarana untuk
mengajarkan nilai-nilai dan pelajaran dalam kehidupan manusia. Contohnya, kisah antara
Nabi Musa a.s dengan Raja Fir'aun mengandung pelajaran tentang perbuatan baik dan
buruk.

c. Metode Nasihat: Alquran banyak menggunakan nasehat-nasehat yang menyentuh hati
untuk mengarahkan manusia kepada ide yang dikehendaki. Contoh nasehat dapat

829



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA *
https://jicnusantara.com/index.php/jiic * *
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

ditemukan dalam surah Lugman ayat 13-14, yang menekankan pentingnya menghindari
kesyirikan dan berbakti kepada orang tua.

d. Metode Pembiasaan: Metode ini melibatkan pengulangan dalam pembelajaran untuk
membentuk kebiasaan yang positif dan merubah kebiasaan negatif. Guru dapat
menggunakan pengulangan seperti memberi salam saat masuk kelas untuk membiasakan
perilaku yang diinginkan.

e. Metode Hukum dan Ganjaran: Alquran juga mengandung hukuman dan ganjaran sebagai
bagian dari pendidikan. Meskipun ada pandangan yang berbeda terkait dengan hukuman,
Islam mengajarkan bahwa hukuman tidak selalu menjadi cara pertama dalam mendidik,
dan nasihat lebih didahulukan. Ganjaran juga dijelaskan sebagai pahala yang diberikan
kepada orang yang beramal baik.

f. Metode Ceramah (Khutbah): Metode ini termasuk dalam penyampaian ajaran secara
langsung melalui ceramah atau khutbah. Alquran menunjukkan pentingnya menyampaikan
ajaran dengan jelas.

g. Metode Diskusi: Metode ini digunakan untuk memperdalam pemahaman dan pengetahuan
peserta didik melalui dialog dan tanya jawab. Alquran juga mendorong pendekatan diskusi
dalam pendidikan.

Selain metode-metode tersebut, terdapat juga metode lain seperti metode demonstrasi,
eksperimen, dan pengulangan yang digunakan dalam pembelajaran Islam. Metode-metode ini
memainkan peran penting dalam membentuk pemahaman, sikap, dan perilaku yang diinginkan
dalam pendidikan Islam.

Kandungan Dalam Filsafat Pendidikan Islam

Ajaran Islam merupakan perangkat sistem nilai, yaitu pedoman hidup secara Islami,
sesuai dengan tuntunan Allah SWT. Aksiologi Pendidikan Islam berkaitan dengan nilai-nilai,
tujuan, dan target yang akan dicapai dalam pendidikan Islam. Tujuan pendidikan Islam menurut
Abuddin Nata adalah untuk mewujudkan manusia yang saleh, taat beribadah, dan gemar beramal
untuk tujuan akhirat. Nilai-nilai tersebut harus dimuat dalam kurikulum pendidikan Islam,
diantaranya: (a) mengandung petunjuk akhlak, (b) mengandung upaya
meningkatkan kesejahteraan hidup manusia di bumi dan kebahagiaan di akhirat,(c) mengandung
usaha keras untuk meraih kehidupan yang baik, dan (d) mengandung nilai yang dapat memadukan
antara kepentingan kehidupan dunia dan akhirat.

Filsafat pendidikan Islam merupakan bidang studi yang meliputi berbagai aspek penting
dalam sistem pendidikan umat Islam. Dalam konteks ini, terdapat beberapa poin utama yang
menjadi kandungan esensial dalam filsafat pendidikan Islam.Berikut paparannya:

1. Prinsip Normatif Prinsip normatif adalah salah satu pijakan utama dalam pendidikan Islam.
Hal ini merujuk pada penggunaan Al-Quran dan Sunnah sebagai sumber utama pedoman bagi
umat Islam dalam segala aspek kehidupan, termasuk pendidikan. Al-Quran dan Sunnah
memberikan arahan tentang nilai-nilai, etika, serta metode pembelajaran yang harus diikuti oleh
umat Islam.

2. Prinsip Historis: menekankan pentingnya pemahaman terhadap sejarah dan tradisi Islam dalam

830



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

konteks pendidikan. Ini meliputi studi tentang perkembangan pendidikan Islam dari masa
lampau hingga saat ini, serta peran tokoh-tokoh penting dalam menyebarkan ilmu pengetahuan
dan pendidikan di dunia Islam. Sebagai contoh, pengaruh pemikiran Harun Nasution dalam
teologi rasional menjadi sorotan penting dalam pemahaman historis pendidikan Islam.

3. Konsep Epistemologi: Konsep epistemologi dalam filsafat pendidikan Islam menekankan
pentingnya menggabungkan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai keislaman. Epistemologi
Islam memandang pembelajaran bukan hanya sebagai upaya memahami fakta-fakta semata,
tetapi juga sebagai proses mendalamkan penghayatan terhadap ajaran agama.

Dengan demikian, kandungan filsafat pendidikan Islam mencakup aspek normatif, historis,
dan epistemologis yang menjadi fondasi utama dalam mengembangkan sistem pendidikan yang
berlandaskan pada nilai-nilai Islam.

Sumber Filsafat Pendidikan Islam

Idris menyorot pendapat Muhammad Quthb tentang aspek-aspek yang permanen dan
aspek-aspek yang bisa berubah didalam diri manusia, dalam

pembahasannya Muhammad Quthb menampilkan pandangan-pandangan Al- Qur©an dan Hadis,
pemikir- pemikir Muslim, mulai dari masa Nabi sampai sekarang, dan pemikir-pemikir Barat
seperti Freud, Durkheim, Huxley dan lain- lain, baik bersifat kritikan maupun bersifat comparative.

Begitupun metodologi pemikirannya, Muhammad Quthb, memadukan teori-teori dari ilmu
jiwa dengan pemikiran-pemikiran Islam tentang pendidikan dari masa lampau. Beliau juga
melakukan perbandingan antara pandangan Islam dan Barat untuk mengonstruksi konsep teoritis
dan aplikatif dari Al-Qur'an dan Sunnah Rasul yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari
melalui proses pendidikan yang integral. Allah SWT berfirman:

phae ks gt tp e w b T gl e ) el Tl
Mou
Sgay Hl g ld W G, I Gk Taw T

Artinya: “Hai orang-orang beriman apabila dikatakan kepadamu: "Berlapang- lapanglah
dalam majlis", maka lapangkanlah niscaya Allah akan memberi kelapangan untukmu. Dan
apabila dikatakan: "Berdirilah kamu", maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan
orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan
beberapa derajat. Dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.”

Adapun sumber filsafat yang digunakan didunia islam terdiri dari Sumber yaitu Normative
dan historis. Sumber Normative ialah konsep filsafat pendidikan islam yang berlandaskan dari Al-
Quran dan Sunnah, Al-Quran sebagai sumber Normative filsafat pendidikan islam yang pertama
dan utama merupakan hudan atau petunjuk bagi kehidupan manusia. Sumber Historis Sementara
itu Sunnah sebagai sumber historis, selalu memberikan unjuk rasa terhadap masalah pendidikan.
Seperti halnya konsep pendidikan yang diberikan Rasulullah Adalah konsep pendidikan tanpa batas
dalam arti disebut pendidikan sepanjang haayat. Dalam konteks pendidikan Islam, peranan sumber-
sumber normatif dan historis sangat penting untuk memahami esensi dan nilai-nilai yang mendasari
pendidikan Islam.berikut pemaparannya:

831



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

1. Sumber Normatif dalam Filsafat Pendidikan Islam

Sumber normatif mencakup konsep-konsep dan nilai-nilai pendidikan Islam yang
bersumber dari Al-Quran dan Sunnah. Al-Quran dianggap sebagai pedoman utama yang
memberikan arahan hidup bagi umat Islam. Sebagai contoh, ayat Al- A'laq 1-5 menekankan
pentingnya membaca, mengajar, dan menuntut ilmu sebagai bagian integral dari pendidikan
dalam perspektif Islam. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Maulana, konsep sumber
normatif ini ditekankan sebagai landasan filosofis yang mendalam dalam pendidikan Islam.
Selain itu, pendekatan sumber normatif dalam filsafat pendidikan Islam juga terdapat dalam
karya-karya ulama seperti Ibnu Khaldun (Al-Muqgaddimah) dan al-Ghazali (Thya Ulumuddin),
yang memberikan wawasan mendalam tentang pendidikan berbasis Al-Quran dan Sunnah.

2. Sumber Historis dalam Filsafat Pendidikan Islam

Amin mengemukakan bahwa Sumber historis dalam filsafat pendidikan Islam merujuk
pada Sunnah sebagai sumber informasi historis yang memberikan gambaran tentang konsep
pendidikan dalam Islam. Konsep pendidikan yang diajarkan oleh Rasulullah SAW
mencerminkan pendidikan sepanjang hayat . Dalam konteks ini, Sunnah tidak hanya
menggambarkan sistem pendidikan yang terdapat dalam Al-Quran, tetapi juga memberikan
metode-metode pengajaran yang efektif berdasarkan pengalaman hidup Rasulullah SAW
bersama para sahabatnya.

Selanjutnya Adawiyah menjelaskan bahwa melalui Sunnah, Rasulullah SAW tidak
hanya memberikan pengetahuan tentang sistem pendidikan yang ada dalam Al-Quran, tetapi
juga memberikan contoh nyata tentang bagaimana beliau mendidik para sahabatnya. Ini
menggambarkan betapa pentingnya Sunnah dalam konteks historis pendidikan Islam.

Dengan demikian Pentingnya pemahaman terhadap sumber-sumber normatif dan
historis dalam filsafat pendidikan Islam bukan hanya menjadi panduan bagi kehidupan umat
Islam secara umum, tetapi juga menjadi pijakan yang kokoh dalam mengembangkan
pendidikan Islam yang berkualitas dan berakar pada nilai- nilai yang Islami.

Relevansi Dan Signifikansi

Alquran dan Hadits merupakan sumber ilmu yang dikembangkan oleh umat Islam dalam
spektrum yang seluas-luasnya. Lebih lagi, kedua sumber pokok Islam ini memainkan peran ganda
dalam penciptaan dan pengembangan ilmu- ilmu. Peran itu adalah: Pertama, prinsip-prinsip semua
ilmu dipandang kaum Muslimin terdapat dalam Al Qur’an. Dan sejauh pemahaman terhadap
Alquran, terdapat pula penafsiran yang bersifat esoteris terhadap kitab suci ini, yang memungkinkan
tidak hanya pengungkapan misteri-misteri yang dikandungnya tetapi juga pencarian makna secara
lebih mendalam, yang berguna untuk pembangunan paradigma ilmu. Kedua, Alquran dan Hadits
menciptakan iklim yang kondusif bagi pengembangan ilmu dengan menekankan kebajikan dan
keutamaan menuntut ilmu, pencarian ilmu dalam segi apa pun pada akhirnya akan bermuara pada
penegasan Tauhid. Karena itu, seluruh metafisika dan kosmologi yang lahir dari kandungan
Alquran dan Hadits merupakan dasar pembangunan dan pengembangan ilmu Islam. Singkatnya,
Alquran dan Hadits menciptakan atmosfir khas yang mendorong aktivitas intelektual dalam
konformitas.

832



https://jicnusantara.com/index.php/jiic

Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

Studi Kasus

1.

Penerapan Konsep-Konsep Filsafat Pendidikan Islam

Upaya untuk mengintegrasikan pendidikan umum dengan nilai-nilai moral tidak dapat
terlepas dari prinsip universalitas keilmuan yang harus diterapkan dalam proses pembelajaran,
tanpa menekankan terlalu jauh pada perbedaan keilmuan yang mungkin timbul. Mata pelajaran
tersebut diharapkan dapat diselaraskan dengan nilai-nilai Islami dalam konteks pembelajaran.
Dalam banyak kasus, kita memahami bahwa ilmu yang berasal dari Allah mencakup ayat-ayat
yang berkaitan dengan alam semesta (kauniyah) dan ayat-ayat yang berkaitan dengan manusia
(qouliyah), seperti yang disebutkan dalam QS. Fushshilat (41: 53), yang menunjukkan adanya
dua jenis ilmu yang berbeda: ilmu tentang alam semesta (afaq) dan ilmu tentang diri manusia
(anfusihim).

Allah SWT berfirman ;
S {8 ol 0y R 5 el 5 080 50
Artinya: “Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda kekuasaan
Kami di segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri”.

Menurut al-Qur'an, ilmu tidak hanya terdiri dari dua jenis, yaitu kauniyah (ilmu-ilmu
alam) dan qouliyah (ilmu-ilmu teologis), tetapi ada tiga jenis. Jenis yang ketiga disebut nafsiyah.
[Imu kauniyah berhubungan dengan hukum alam, ilmu qouliyah berkaitan dengan hukum
Tuhan, sedangkan ilmu nafsiyah berkenaan dengan makna, nilai, dan kesadaran. Ilmu nafsiyah
ini dikenal sebagai humaniora.

Hakikat Dan Prinsip-Prinsip Pendidikan Islam

Muhammad S.A. Ibrahim memandang bahwa hakikat Pendikan Islam meliputi lima
prinsip pokok, yaitu:

a. Proses Transformasi dan Internalisasi;

Pelaksanaan pendidikan Islam harus dilakukan secara bertahap, berjenjang, dan
berkesinambungan. Proses ini melibatkan pemindahan, penanaman, pengarahan,
pengajaran, dan pembimbingan yang dilakukan dengan rencana yang matang, sistematis,
dan terstruktur.

b. Ilmu Pengetahuan dan Nilai-Nilai Pendidikan Islam

bertujuan untuk memberikan ilmu pengetahuan sekaligus menghayati dan mengamalkan
nilai- nilai. Artinya, pendidikan tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga pada
internalisasi dan aplikasi nilai-nilai Islami dalam kehidupan sehari- hari.

c. Pada Diri Anak Didik:

Pendidikan ini ditujukan kepada anak didik yang memiliki potensi rohani. Pendidikan
Islam menghargai potensi spiritual yang dimiliki setiap individu dan berusaha untuk
mengembangkannya secara optimal.

d. Penumbuhan dan Pengembangan Potensi Fitrah:

833



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

Pendidikan Islam bertujuan untuk menumbuhkan, mengembangkan, memelihara, dan
menjaga potensi laten manusia agar dapat berkembang sesuai dengan kemampuan, minat,
dan bakat individu. Dengan demikian, pendidikan Islam berusaha memfasilitasi
perkembangan holistik setiap individu.

e. Mencapai Keselarasan dan Kesempurnaan Hidup: Tujuan akhir dari pendidikan Islam
adalah terbentuknya Insan Kamil, yaitu manusia yang sempurna dalam semua aspek
kehidupan. Pendidikan Islam berupaya mencapai keselarasan dan kesempurnaan hidup,
baik dari segi spiritual, intelektual, emosional, maupun sosial.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam merupakan landasan konseptual
yang sangat penting dalam memahami dan mengembangkan pendidikan Islam secara utuh,
sistematis, dan berorientasi nilai. Diskursus metodologi dalam filsafat pendidikan Islam berfungsi
sebagai kerangka analitis untuk menelaah dan mengevaluasi berbagai pendekatan pemikiran
pendidikan Islam, sehingga memungkinkan lahirnya pemahaman yang kritis, rasional, dan
kontekstual tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip keislaman. Metodologi yang tepat menjadi
sarana penting dalam merumuskan konsep pendidikan Islam yang adaptif terhadap dinamika zaman
sekaligus tetap berakar pada nilai wahyu.

Kandungan filsafat pendidikan Islam mencerminkan integrasi antara dimensi normatif,
historis, dan epistemologis yang membentuk tujuan utama pendidikan Islam, yaitu pembentukan
insan kamil. Nilai-nilai tauhid, akhlak, dan kemanusiaan menjadi inti kandungan pendidikan Islam
yang harus terinternalisasi dalam seluruh proses pendidikan, baik dalam perumusan tujuan,
pengembangan kurikulum, maupun praktik pembelajaran. Dengan demikian, pendidikan Islam
tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan
kesadaran moral dan spiritual peserta didik.

Sementara itu, sumber filsafat pendidikan Islam yang bersifat normatif dan historis, terutama
Al-Qur’an dan Sunnah, menjadi pijakan utama dalam pengembangan pemikiran dan praktik
pendidikan Islam. Kedua sumber tersebut tidak hanya memberikan legitimasi teologis, tetapi juga
menawarkan kerangka nilai dan metode pendidikan yang relevan sepanjang zaman. Oleh karena
itu, pemahaman yang komprehensif terhadap metodologi, kandungan, dan sumber filsafat
pendidikan Islam menjadi kunci dalam merumuskan sistem pendidikan Islam yang berkualitas,
berkarakter, dan mampu menjawab tantangan pendidikan di era modern tanpa kehilangan identitas
keislamannya.

DAFTAR PUSTAKA
Abercrombie, Nicholas,” The Penguin Dictionary of Sociology.”, ( Penguin Books, 1994).

Abu-Rabi', I. M. (Ed.), “The Blackwell Companion to Contemporary Islamic Thought. Hoboken”,
(NJ: Wiley-Blackwell, 2010).

Al-Attas, S. M. N, “The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education. (Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization,1980)

Al-Hamdi, A , "Islamic Philosophy of Education: Historical and Epistemological Perspectives “,
(Beirut: Dar Al Kotob Al Ilmiyah, 2016)

834



https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

Al-Qur'an dan Terjemahannya, ( Departemen Agama Republik Indonesia: 2011). Ghazali, Saiful
Azhar, "Teaching and Learning in Islamic Education: A Study of

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

Methodology" , (Selangor: Penerbit Universiti Putra Malaysia, 2018), .

Harahap, Ahmad Sukri ,"Metode Pendidikan Islam Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam",
(Hikmah: 2020)

Harahap, Khairunnisa, "Sumber-Sumber Filsafat Islam Urgensi Filsafat Islam Serta Tokoh-Tokoh
Filsafat Islam", (Journal of Social Research; 2022)

Hasanah, Neneng Nur, “Metodologi Studi Islam”, (Jakarta: Hamzah, 2018) Hasanah,
Uswatun. "Upaya Integrasi [lmu Agama Islam Serta Penanaman Nilai- Nilai Moral dalam

Proses Pembelajaran." (Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society
2022)

Hussain, M.M.,“Philosophy of Islamic Education: A Juridical Approach”,( Kuala Lumpur: Islamic
Book Trust, 2015).

Idris, Saifullah, "Konsep Pendidikan Muhammad Quthb", (Mukaddimah; 2007)
Ikhwan,Afiful,"Integrasi Pendidikan Islam: Nilai-Nilai Islami dalam
Pembelajaran." (Ta'allum: Jurnal Pendidikan Islam; 2014)

Minabari, KH. "Pengenalan Awal Filsafat Pendidikan Islam: Pengertian, Ruang Lingkup, Dan
Perkembangannya", (Jurnal Kajian Pendidikan dan Keislaman; 2019)

Nata, Abudin,“Filsafat Pendidikan Islam” , (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005)

Qomar, Muljamil. “Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Metode
Kritik” ( Erlangga, 2005)

Rohinah, Rohinah. "Filsafat Pendidikan Islam; Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode Pendidikan
Islam" , (Jurnal Pendidikan Islam 2014).

Sholihah, Mar’atus, Aminullah Aminullah, and Fadlillah Fadlillah"Aksiologi Pendidikan Islam:
Penerapan Nilai-Nilai Aqidah Dalam Pembelajaran Anak Di Mi",( Auladuna: Jurnal Prodi
Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah ; 2019).

Suyanta, Sry, & Makhfira Nuryanti,"Basic Philosophy dalam Teologi Rasional Harun Nasution"
(Jurnal Kalam 2019)

Tamam, Ahmad Chafidut, and M. Yunus Abu Bakar, "Konstruksi Kurikulum Islam dalam Perspektif
Filsafat Pendidikan Islam", (Tafaqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman, 2022)

835



