
823 

 

 

 

 

 

 
  

823 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

SUMBER-SUMBER FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM 
 

SOURCES OF ISLAMIC EDUCATIONAL PHILOSOPHY 
 

Nur Amri Ramadhan Abd.Gani1, Fathul Janna2, Sulfiadi3, Muh.Amin4 
Universitas Muhammadiyah Makassar 

Email: nuramri795@gmail.com 1, fathuljan427@gmail.com 2, sulfisulfiadi@gmail.com3, muh.amin@unismuh.ac.id4  

 
Article Info 

 

Article history : 

Received  : 11-01-2026 

Revised    : 12-01-2026 

Accepted  : 14-01-2026 

Pulished   : 16-01-2026 

Abstract 

 

Islamic educational philosophy constitutes a fundamental conceptual foundation in 
formulating the direction, objectives, and practices of Islamic education based on 

Islamic values. This article aims to systematically examine the methodology, 
content, and sources of Islamic educational philosophy as a basic framework for 

developing Islamic education that remains relevant to contemporary social and 

intellectual dynamics. This study employs a qualitative approach through library 
research by analyzing various primary and secondary sources, including the 

Qur’an, Hadith, works of Muslim scholars, and relevant academic journal articles. 

Data analysis is conducted using descriptive-analytical and interpretative 
techniques with a philosophical approach that emphasizes the ontological, 

epistemological, and axiological dimensions of Islamic education. The findings 
indicate that the methodology of Islamic educational philosophy functions as a 

critical instrument for understanding and developing Islamic educational concepts 

in a rational and contextual manner. The content of Islamic educational philosophy 
emphasizes the integration of the values of tawhid, morality, and humanity in order 

to realize the ideal of insan kamil. Meanwhile, normative and historical sources 

particularly the Qur’an and Sunnah serve as the primary foundations in 

constructing Islamic educational thought and practice. This article underscores 

that a comprehensive understanding of the methodology, content, and sources of 
Islamic educational philosophy is essential for developing an adaptive, value-

oriented, and authentic Islamic education system. 

 
Keywords: Islamic educational philosophy, methodology, educational content 

 
Abstrak 

 
 

Filsafat pendidikan Islam merupakan fondasi konseptual yang berperan penting dalam merumuskan arah, 

tujuan, dan praktik pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai keislaman. Artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji secara sistematis metodologi, kandungan, dan sumber filsafat pendidikan Islam sebagai kerangka 

dasar dalam pengembangan pendidikan Islam yang relevan dengan dinamika sosial dan intelektual 

kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan dengan menelaah 

berbagai literatur primer dan sekunder, seperti Al-Qur’an, Hadis, karya-karya pemikir Muslim, serta artikel 

jurnal ilmiah yang relevan. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dan interpretatif dengan 

pendekatan filosofis yang menyoroti dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa metodologi filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai instrumen kritis 

untuk memahami dan mengembangkan konsep pendidikan Islam secara rasional dan kontekstual. 

Kandungan filsafat pendidikan Islam menekankan integrasi nilai tauhid, akhlak, dan kemanusiaan dalam 

rangka mewujudkan insan kamil, sedangkan sumber normatif dan historis terutama Al-Qur’an dan Sunnah 

menjadi pijakan utama dalam membangun pemikiran dan praktik pendidikan Islam. Artikel ini menegaskan 

bahwa pemahaman komprehensif terhadap metodologi, kandungan, dan sumber filsafat pendidikan Islam 

sangat penting untuk mengembangkan sistem pendidikan Islam yang adaptif, berkarakter, dan tetap berakar 

pada nilai-nilai Islam. 

 

Kata Kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Metodologi, Kandungan, Sumber Pendidikan Islam 

 

mailto:nuramri795@gmail.com
mailto:fathuljan427@gmail.com
mailto:sulfisulfiadi@gmail.com3
mailto:muh.amin@unismuh.ac.id4


824 

 

 

 

 

 

 
  

824 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam merupakan dimensi fundamental dalam kehidupan umat Muslim yang 

berfungsi sebagai sarana transmisi nilai, internalisasi ajaran, serta pembentukan kepribadian 

manusia seutuhnya. Dalam konteks ini, pendidikan tidak dipahami sekadar sebagai proses transfer 

pengetahuan, melainkan sebagai usaha sadar dan terencana untuk membimbing manusia menuju 

kesempurnaan akhlak dan kedewasaan spiritual, intelektual, serta sosial. Orientasi tersebut 

menempatkan pendidikan Islam pada posisi strategis dalam menjawab tantangan peradaban, 

terutama di tengah dinamika globalisasi, modernisasi, dan perkembangan ilmu pengetahuan yang 

kian kompleks. 

Sebagai sistem pendidikan yang berlandaskan wahyu, pendidikan Islam memiliki 

karakteristik unik yang membedakannya dari paradigma pendidikan sekuler. Pendidikan Islam 

berpijak pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan kemanusiaan yang terintegrasi secara utuh dalam Al-

Qur’an dan Sunnah. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga operasional dalam 

membentuk tujuan, metode, serta praktik pendidikan. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam 

terhadap landasan filosofis pendidikan Islam menjadi kebutuhan mendesak, khususnya dalam 

merumuskan arah dan strategi pendidikan yang relevan dengan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan identitas keislamannya. 

Filsafat pendidikan Islam hadir sebagai kerangka konseptual yang memberikan landasan 

berpikir kritis, rasional, dan sistematis terhadap praktik pendidikan Islam. Melalui filsafat 

pendidikan Islam, berbagai persoalan mendasar seperti tujuan pendidikan, hakikat peserta didik, 

peran pendidik, metode pembelajaran, serta relasi antara ilmu dan nilai dapat dikaji secara 

komprehensif. Diskursus filsafat pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek normatif, tetapi 

juga mencakup dimensi historis, epistemologis, dan aksiologis yang membentuk bangunan 

pemikiran pendidikan Islam secara utuh. 

Dalam kajian filsafat pendidikan Islam, tiga aspek utama yang tidak dapat dipisahkan adalah 

metodologi, kandungan, dan sumber. Metodologi berperan sebagai alat analisis untuk memahami 

dan mengembangkan konsep-konsep pendidikan Islam secara ilmiah dan kritis. Kandungan filsafat 

pendidikan Islam mencerminkan nilai, prinsip, dan tujuan pendidikan yang berorientasi pada 

pembentukan insan kamil. Sementara itu, sumber filsafat pendidikan Islam baik normatif maupun 

historis menjadi pijakan utama dalam merumuskan pemikiran dan praktik pendidikan yang autentik 

serta berakar pada tradisi intelektual Islam. 

Namun demikian, dalam praktiknya, pemahaman terhadap metodologi, kandungan, dan 

sumber filsafat pendidikan Islam masih sering bersifat parsial dan deskriptif. Hal ini berdampak 

pada lemahnya integrasi antara pemikiran filosofis dan implementasi pendidikan Islam di lapangan. 

Oleh karena itu, diperlukan kajian yang lebih mendalam dan sistematis untuk menelaah ketiga aspek 

tersebut secara terpadu, agar filsafat pendidikan Islam tidak hanya menjadi wacana teoretis, tetapi 

juga mampu memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan pendidikan Islam yang adaptif, 

kritis, dan berorientasi pada nilai-nilai keislaman. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara 

komprehensif metodologi, kandungan, dan sumber dalam filsafat pendidikan Islam. Kajian ini 

diharapkan dapat memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam serta memberikan landasan 



825 

 

 

 

 

 

 
  

825 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

konseptual yang kuat bagi pengembangan teori dan praktik pendidikan Islam yang relevan dengan 

kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah penelitian kualitatif dengan 

pendekatan studi kepustakaan (library research). Penelitian ini berfokus pada pengkajian mendalam 

terhadap konsep metodologi, kandungan, dan sumber filsafat pendidikan Islam melalui penelusuran 

dan analisis berbagai literatur ilmiah yang relevan. Sumber data diperoleh dari bahan pustaka primer 

dan sekunder, seperti Al-Qur’an dan Hadis, buku-buku klasik dan kontemporer filsafat pendidikan 

Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas pemikiran para tokoh dan perkembangan kajian 

pendidikan Islam. Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis 

deskriptif-analitis dan interpretatif, dengan cara mengklasifikasikan konsep, membandingkan 

pandangan para ahli, serta menafsirkan gagasan-gagasan utama secara sistematis dan logis. 

Pendekatan filosofis digunakan untuk menelaah landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis 

pendidikan Islam, sehingga diperoleh pemahaman yang komprehensif, kritis, dan kontekstual 

mengenai filsafat pendidikan Islam serta relevansinya dalam pengembangan pendidikan Islam 

kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Metodologi Dalam Filsafat Pendidikan Islam 

1. Definisi Dan Pengertian 

Metodologi memungkinkan pengembangan keterampilan pendidik, sementara 

pemahaman kandungan membantu dalam merancang kurikulum yang sesuai dengan nilai-nilai 

Islam. Pemahaman tentang sumber-sumber filsafat Islam, seperti Al-Qur'an dan Hadis, 

memberikan landasan teoritis yang kuat bagi praktik pendidikan Islam. Dalam penelitian dan 

pengembangan pendidikan Islam, pemahaman komprehensif tentang konsep-konsep ini 

penting untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam dan membentuk generasi Muslim yang 

berkualitas di masa depan.  

Diskursus metodologi dalam filsafat pendidikan Islam adalah proses kritis untuk 

memahami, menelaah, dan mengevaluasi pendekatan atau metode yang digunakan dalam studi 

tentang filsafat pendidikan Islam. Hal ini melibatkan penelitian terhadap berbagai pendekatan 

metodologi yang digunakan oleh para peneliti atau pemikir dalam mengembangkan teori dan 

pemahaman tentang pendidikan dalam konteks Islam 

Sifat agama sebagai subjek penelitian adalah sumber kompleksitas yang melibatkan 

berbagai upaya dalam memahaminya. Hingga saat ini, para peneliti belum sepenuhnya 

menyepakati batasan agama karena kompleksitasnya yang sulit untuk dipahami dengan jelas. 

Agama muncul dari fenomena yang rumit dan tidak mudah untuk dikonseptualisasikan. 

Ghazali menyatakan bahwa Pemahaman tentang metodologi sangatlah penting dalam 

konteks pendidikan Islam karena berbagai alasan sebagai berikut:  

(1)Mengarahkan Pendekatan Pembelajaran: Metodologi membantu dalam menentukan 

pendekatan yang sesuai dalam proses pengajaran dan pembelajaran. Dengan pemahaman yang 



826 

 

 

 

 

 

 
  

826 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

baik tentang metodologi. (2)Menyusun Kurikulum yang Relevan: Metodologi memainkan 

peran penting dalam penyusunan kurikulum yang sesuai dengan nilai-nilai Islam dan kebutuhan 

masyarakat Muslim(3) Meningkatkan Kualitas Pembelajaran: Pemahaman tentang metodologi 

memungkinkan pendidik untuk mengembangkan strategi pembelajaran yang efektif dalam 

meningkatkan pemahaman dan penghayatan siswa terhadap ajaran Islam(4)Memfasilitasi 

Evaluasi dan Perbaikan: Pemahaman tentang metodologi memungkinkan pendidik untuk 

melakukan evaluasi terhadap proses pembelajaran secara sistematis(5)Menciptakan 

Lingkungan Pembelajaran yang Berorientasi pada Islam:Metodologi membantu dalam 

menciptakan lingkungan pembelajaran yang mempromosikan nilai-nilai Islam, seperti 

kejujuran, kasih sayang, dan saling menghormati. 

2. Pendekatan Dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Falsafah Pendidikan Islam adalah suatu pemikiran yang serba mendalam, mendasar, 

sistematis, terpadu dan logis, menyeluruh, serta universal yang tertuang atau tersusun ke dalam 

suatu bentuk pemikiran atau konsepsi sebagai suatu sistem. Ruang lingkup filsafat pendidikan 

Islam adalah pemikiran yang serba mendalam, mendasar, sistematis terpadu, logis, menyeluruh 

dan universal pendidikan Islam tersebut, mulai dari perumusan tujuan pendidikan, kurikulum, 

guru, metode, lingkungan dan seterusnya. 

Mujammil Qomar, dalam karyanya, menjelaskan berbagai Pendekatan dalam kajian 

Filsafat Pendidikan Islam yang membantu kita memahami esensi pendidikan dalam konteks 

Islam. Berikut adalah ringkasan dari penjelasan tersebut: 

a. Pendekatan Agamis: Pelaksanaan metode pendidikan Islam dipengaruhi oleh kehidupan 

beragama pendidik dan peserta didik, yang memberikan dampak signifikan pada 

kepribadian peserta didik. Agama menjadi dasar penting dalam metode pendidikan Islam. 

b. Pendekatan Biologis: Perkembangan intelektual manusia dipengaruhi oleh perkembangan 

biologisnya. Dalam pendidikan Islam, penting untuk memperhatikan perkembangan 

biologis peserta didik karena hal ini berhubungan dengan daya intelektual mereka. 

c. Pendekatan Psikologis: Efektivitas metode pendidikan Islam tergantung pada pemahaman 

terhadap perkembangan fisik dan psikologis peserta didik. Kondisi psikologis yang stabil 

memengaruhi transformasi ilmu secara positif. 

d. Pendekatan Sosiologis: Dasar sosiologis menekankan interaksi timbal balik antara peserta 

didik dan pendidik, serta interaksi antar peserta didik. Interaksi ini memberikan dampak 

positif dalam proses pendidikan. 

3. Pendekatan Dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Falsafah Pendidikan Islam adalah suatu pemikiran yang serba mendalam, mendasar, 

sistematis, terpadu dan logis, menyeluruh, serta universal yang tertuang atau tersusun ke dalam 

suatu bentuk pemikiran atau konsepsi sebagai suatu sistem. Ruang lingkup filsafat pendidikan 

Islam adalah pemikiran yang serba mendalam, mendasar, sistematis terpadu, logis, menyeluruh 

dan universal pendidikan Islam tersebut, mulai dari perumusan tujuan pendidikan, kurikulum, 

guru, metode, lingkungan dan seterusnya. 

Mujammil Qomar, dalam karyanya, menjelaskan berbagai Pendekatan dalam kajian 



827 

 

 

 

 

 

 
  

827 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Filsafat Pendidikan Islam yang membantu kita memahami esensi pendidikan dalam konteks 

Islam. Berikut adalah ringkasan dari penjelasan tersebut: 

a. Pendekatan Agamis: Pelaksanaan metode pendidikan Islam dipengaruhi oleh kehidupan 

beragama pendidik dan peserta didik, yang memberikan dampak signifikan pada 

kepribadian peserta didik. Agama menjadi dasar penting dalam metode pendidikan Islam. 

b. Pendekatan Biologis: Perkembangan intelektual manusia dipengaruhi oleh perkembangan 

biologisnya. Dalam pendidikan Islam, penting untuk memperhatikan perkembangan 

biologis peserta didik karena hal ini berhubungan dengan daya  

c. intelektual mereka. 

d. Pendekatan Psikologis: Efektivitas metode pendidikan Islam tergantung pada pemahaman 

terhadap perkembangan fisik dan psikologis peserta didik. Kondisi psikologis yang stabil 

memengaruhi transformasi ilmu secara positif. 

e. Pendekatan Sosiologis: Dasar sosiologis menekankan interaksi timbal balik antara peserta 

didik dan pendidik, serta interaksi antar peserta didik. Interaksi ini memberikan dampak 

positif dalam proses pendidikan. 

f. Pendekatan Normatif: Fokus pada norma-norma dan prinsip-prinsip Islam, seperti Al-

Qur'an dan Hadits, untuk mengembangkan konsep dasar pendidikan Islam secara filosofis. 

g. Pendekatan Historis: Memahami konsep-konsep pendidikan Islam dari masa ke masa 

untuk mencari persamaan dan perbedaan, serta mempelajari konsep- konsep dari para 

pemikir pendidikan Islam pada zamannya. 

h. Pendekatan Bahasa: Mengkaji makna dalam bahasa Arab, terutama dalam teks-teks 

agama, untuk memahami hakikat pendidikan Islam. 

i. Pendekatan Kontekstual: Memperhatikan konteks sosial, budaya, dan sejarah dalam 

mengembangkan konsep pendidikan Islam. 

j. Pendekatan Filsafat Tradisional: Menerjemahkan ajaran wahyu ke dalam filsafat 

pendidikan Islam yang bersifat konsepsional. 

k. Pendekatan Filsafat Kritis: Menggunakan metode kritis untuk memahami dan 

mengevaluasi konsep-konsep pendidikan Islam. 

l. Pendekatan Hermeneutika: Fokus pada interpretasi teks-teks agama untuk menggali 

makna yang lebih dalam. 

m. Pendekatan Perbandingan: Membandingkan konsep-konsep pendidikan Islam dengan 

tradisi atau sistem pendidikan lain untuk memperkaya pemahaman. 

4. Metode Dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Sebagai suatu metode, Filsafat Pendidikan Islam biasanya memerlukan empat hal 

sebagai berikut: 

Pertama, bahan-bahan yang akan digunakan dalam pengembangan filsafat pendidikan. 

Dalam hal ini dapat berupa bahan tertulis, yaitu Al-Qur’an dan al- Hadist yang disertai pendapat 

para ulama serta para filosof dan lainnya, serta bahan yang akan di ambil dari pengalaman 



828 

 

 

 

 

 

 
  

828 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

empirik dalam praktek kependidikan. 

Kedua, metode pencarian bahan. Untuk mencari bahan-bahan yang bersifat tertulis 

dapat dilakukan melalui studi kepustakaan dan studi lapangan yang masing- masing 

prosedurnya telah diatur sedemikian rupa. Namun demikian, khusus dalam menggunakan Al-

Qur’an dan al-Hadist dapat digunakan jasa Ensiklopedi Al- Qur’an semacam Mu’jam al 

Mufahras li Alfâzh al Qur’ân al Karîm karangan Muhammad Fuad Abd Baqi dan Mu’jam al 

muhfars li Alfâzh al Hadist karangan Weinsink. 

Ketiga, metode pembahasan. Untuk ini Muzayyin Arifin mengajukan alternatif metode 

analsis-sintesis, yaitu metode yang berdasarkan pendekatan rasional dan logis terhadap sasaran 

pemikiran secara induktif, dedukatif, dan analisa ilmiah. 

Keempat, pendekatan. Dalam hubungannya dengan pembahasan tersebut di atas harus 

pula dijelaskan pendekatan yang akan digunakan untuk membahas tersebut. Pendekatan ini 

biasanya diperlukan dalam analisa, dan berhubungan dengan teori-teori keilmuan tertentu yang 

akan dipilih untuk menjelaskan fenomena tertentu pula. Dalam hubungan ini pendekatan lebih 

merupakan pisau yang akan digunakan dalam analisa. Ia semacam paradigma (cara pandang) 

yang akan digunakan untuk menjelaskan suatu fenomena. 

Berikut adalah beberapa ayat Al-Quran yang relevan dengan diskursus metodologi 

dalam konteks filsafat pendidikan Islam: 

بِيْنٍ   يْهِمْ وَيُعَل ِمُهُمُ الْكِ تٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَاِنْ كَانوُْا مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلٰلٍ مُّ نْهُمْ يَتْلوُْا عَلَيْهِمْ اٰيٰتهِّٖ وَيُزَك ِ نَ رَسوُْلْا م ِ ي ّٖ   هوَُ الَّذِيْ بَعَثَ فِى الْْمُ ِ

Artinya: “Dia-lah yang mengutus di antara orang-orang yang ummi seorang Rasul dari mereka 

sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan mereka, dan 

mengajarkan kepada mereka Al-Kitab dan Al-Hikmah. Dan sesungguhnya mereka 

sebelumnya benar-benar dalam kesesatan yang 

nyata.”  

Ayat  diatas  menekankan  pentingnya  pendidikan,  pemahaman, dan penyucian 

bagi umat Islam. Rasulullah diutus untuk membimbing mereka dengan membacakan ayat-ayat 

Al-Quran, mengajarkan kitab suci, dan memberikan hikmah. Ini menunjukkan bahwa 

pendidikan dan pemahaman adalah bagian integral dari ajaran Islam. 

لَ اِلَيْهِمْ وَلعََلَّهُمْ يَتَ فكََّرُوْنَ  كْرَ لِتبَُي ِنَ لِلنَّاسِ مَا نزُ ِ برُِِۗ وَانَْزَلْنَآ اِلَيْكَ الذ ِ   بِالْبَي نِٰتِ وَالزُّ

Artinya: “Dengan bukti-bukti yang jelas dan kitab-kitab (yang diturunkan sebelumnya). Dan 

Kami telah menurunkan kepadamu Al-Zikr (Al-Quran) agar engkau menerangkan kepada 

manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka dan agar mereka berpikir.”  

Ayat ini menegaskan pentingnya berpikir dan introspeksi. Manusia diajak untuk 

merenungkan ayat-ayat Al-Quran dan memahami makna di baliknya. Introspeksi membantu 

pertumbuhan pribadi dan kesadaran diri.Ayat ini menjelaskan tentang Pendapat para ahli 

mengenai peran guru sebagai sumber pengetahuan.Dalam menjalankan profesinya sebagai 

guru, guru memiliki tugas dan peran yang harus dilaksanakan. 

Abuddin Nata dalam bukunya yang berjudul "Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan" membahas 

ayat-ayat yang berkaitan dengan pendidikan Islam. Meskipun tidak secara khusus membahas 



829 

 

 

 

 

 

 
  

829 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

filsafat dengan mendalam, buku ini mengungkap prinsip-prinsip yang terkait dengan 

pendekatan berfilsafat dalam pendidikan Islam. Beberapa ayat dianratanya adalah sebagai 

berikut: 

اۤءٍ فَاحَْياَ بهِِ الْْرَْضَ بعَْدَ مَوْتِهَا ُ مِنَ السَّمَاۤءِ مِنْ مَّ  اِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالْْرَْضِ وَاخْتِلََفِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفلُْكِ الَّتِيْ تجَْرِيْ فِى الْبَحْرِ بمَِ ا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَآ انَْزَلَ اللّٰه

قَوْمٍ يَّعْقِلُوْنَ  يٰ تٍ ل ِ رِ بَيْنَ السَّمَاۤءِ وَالْْرَْضِ لَْٰ يٰحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّ تصَْرِيْفِ الر ِ  وَبَثَّ فِيْهَا مِنْ كُل ِ داَۤبَّةٍٍۖ وَّ

Artinya: “Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, pergantian malam dan siang, kapal 

yang berlayar di laut dengan (muatan) yang bermanfaat bagi manusia, apa yang diturunkan 

Allah dari langit berupa air, lalu dengan itu dihidupkan-Nya bumi setelah mati (kering), dan 

Dia tebarkan di dalamnya bermacam-macam binatang, dan perkisaran angin dan awan yang 

dikendalikan antara langit dan bumi, (semua itu) sungguh, merupakan tanda-tanda (kebesaran 

Allah) bagi orang- orang yang mengerti.”  

مَغْفِرَةٌ  خِرَةِ عَذاَبٌ شَدِيْدٌ  وَّ اِۗ وَ فِى  ا لْْٰ ا ثمَُّ يَكُوْنُ حُطَاما تفََاخُرٌٌۢ بَيْنَكمُْ وَتكََاثرٌُ فِى الْْمَْوَالِ  وَالَْْوْلَْدِِۗ كَمَثلَِ غَيْثٍ اعَْجَبَ الْكفَُّارَ نبََاتهُٗ ثمَُّ يهَِيْجُ فتَرَٰىهُ مُصْفَرًّ زِيْنَةٌ وَّ لهَْوٌ وَّ ا انََّمَا الْحَيٰوةُ الدُّنْيَا لعَِبٌ وَّ  اِ عْلَمُوْٓ

ِ وَرِضْوَانٌِۗ وَمَا الْحَيٰوةُ الدُّنْيَآ اِلَّْ مَتاَعُ الْغُرُوْرِ  نَ اللّٰه  م ِ

Artinya: Ketahuilah, bahwa sesungguhnya kehidupan dunia ini hanyalah permainan dan suatu 

yang melalaikan, perhiasan dan bermegah-megah antara kamu serta berbangga-banggaan 

tentang banyaknya harta dan anak, seperti hujan yang tanam-tanamannya mengagumkan para 

petani; kemudian tanaman itu menjadi kering dan kamu lihat warnanya kuning kemudian 

menjadi hancur. Dan di akhirat (nanti) ada azab yang keras dan ampunan dari Allah serta 

keridhaan- Nya. Dan kehidupan dunia ini tidak lain hanyalah kesenangan yang menipu.”  

ذِيْنَ اٰمَنوُْا لَْ تسَْـَٔلوُْا عَنْ اشَْيَاۤءَ اِنْ تبُْدَ لكَُمْ تسَُؤْكُمْْۚ وَانِْ تسَْـَٔلوُْا عَنْهَا  
ُ يٰٓايَُّهَا الَّ لُ الْقرُْاٰنُ تبُْدَ لكَُمِْۗ عَفَا اللّٰه حِيْنَ ينُزََّ

ُ غَفوُْرٌ حَلِيْمٌ   عَنْهَاِۗ وَاللّٰه

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menanyakan (kepada Nabimu) hal-

hal yang jika diterangkan kepadamu akan menyusahkan kamu dan jika kamu menanyakan 

di waktu Al-quran itu diturunkan, niscaya akan diterangkan kepadamu, Allah memaafkan 

(kamu) tentang hal-hal itu. Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyantun.”  

Ayat ini menekankan pentingnya tidak berlebihan dalam bertanya dan mencari 

pengetahuan, yang relevan dengan metodologi berfilsafat. 

Selanjutnya Dalam penelitian Nata, terdapat tujuh jenis metode dalam pendidikan 

Islam, yaitu: 

a. Metode Teladan: Metode ini menekankan pentingnya teladan yang baik, yang diproksikan 

dengan kata uswah dalam Alquran. Anak-anak cenderung meniru tingkah laku orang-

orang yang mereka kagumi, seperti orang tua, guru, atau tokoh lainnya yang dianggap 

teladan. 

b. Metode Kisah-kisah: Metode ini menggunakan cerita sejarah faktual sebagai sarana untuk 

mengajarkan nilai-nilai dan pelajaran dalam kehidupan manusia. Contohnya, kisah antara 

Nabi Musa a.s dengan Raja Fir'aun mengandung pelajaran tentang perbuatan baik dan 

buruk. 

c. Metode Nasihat: Alquran banyak menggunakan nasehat-nasehat yang menyentuh hati 

untuk mengarahkan manusia kepada ide yang dikehendaki. Contoh nasehat dapat 



830 

 

 

 

 

 

 
  

830 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

ditemukan dalam surah Luqman ayat 13-14, yang menekankan pentingnya menghindari 

kesyirikan dan berbakti kepada orang tua. 

d. Metode Pembiasaan: Metode ini melibatkan pengulangan dalam pembelajaran untuk 

membentuk kebiasaan yang positif dan merubah kebiasaan negatif. Guru dapat 

menggunakan pengulangan seperti memberi salam saat masuk kelas untuk membiasakan 

perilaku yang diinginkan. 

e. Metode Hukum dan Ganjaran: Alquran juga mengandung hukuman dan ganjaran sebagai 

bagian dari pendidikan. Meskipun ada pandangan yang berbeda terkait dengan hukuman, 

Islam mengajarkan bahwa hukuman tidak selalu menjadi cara pertama dalam mendidik, 

dan nasihat lebih didahulukan. Ganjaran juga dijelaskan sebagai pahala yang diberikan 

kepada orang yang beramal baik. 

f. Metode Ceramah (Khutbah): Metode ini termasuk dalam penyampaian ajaran secara 

langsung melalui ceramah atau khutbah. Alquran menunjukkan pentingnya menyampaikan 

ajaran dengan jelas. 

g. Metode Diskusi: Metode ini digunakan untuk memperdalam pemahaman dan pengetahuan 

peserta didik melalui dialog dan tanya jawab. Alquran juga mendorong pendekatan diskusi 

dalam pendidikan. 

Selain metode-metode tersebut, terdapat juga metode lain seperti metode demonstrasi, 

eksperimen, dan pengulangan yang digunakan dalam pembelajaran Islam. Metode-metode ini 

memainkan peran penting dalam membentuk pemahaman, sikap, dan perilaku yang diinginkan 

dalam pendidikan Islam. 

Kandungan Dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Ajaran Islam merupakan perangkat sistem nilai, yaitu pedoman hidup secara Islami, 

sesuai dengan tuntunan Allah SWT. Aksiologi Pendidikan Islam berkaitan dengan nilai-nilai, 

tujuan, dan target yang akan dicapai dalam pendidikan Islam. Tujuan pendidikan Islam menurut 

Abuddin Nata adalah untuk mewujudkan manusia yang saleh, taat beribadah, dan gemar beramal 

untuk tujuan akhirat. Nilai-nilai tersebut harus dimuat dalam kurikulum pendidikan Islam, 

diantaranya: (a) mengandung petunjuk akhlak, (b) mengandung upaya 

meningkatkan kesejahteraan hidup manusia di bumi dan kebahagiaan di akhirat,(c) mengandung 

usaha keras untuk meraih kehidupan yang baik, dan (d) mengandung nilai yang dapat memadukan 

antara kepentingan kehidupan dunia dan akhirat. 

Filsafat pendidikan Islam merupakan bidang studi yang meliputi berbagai aspek penting 

dalam sistem pendidikan umat Islam. Dalam konteks ini, terdapat beberapa poin utama yang 

menjadi kandungan esensial dalam filsafat pendidikan Islam.Berikut paparannya: 

1. Prinsip Normatif Prinsip normatif adalah salah satu pijakan utama dalam pendidikan Islam. 

Hal ini merujuk pada penggunaan Al-Quran dan Sunnah sebagai sumber utama pedoman bagi 

umat Islam dalam segala aspek kehidupan, termasuk pendidikan. Al-Quran dan Sunnah 

memberikan arahan tentang nilai-nilai, etika, serta metode pembelajaran yang harus diikuti oleh 

umat Islam. 

2. Prinsip Historis: menekankan pentingnya pemahaman terhadap sejarah dan tradisi Islam dalam 



831 

 

 

 

 

 

 
  

831 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

konteks pendidikan. Ini meliputi studi tentang perkembangan pendidikan Islam dari masa 

lampau hingga saat ini, serta peran tokoh-tokoh penting dalam menyebarkan ilmu pengetahuan 

dan pendidikan di dunia Islam. Sebagai contoh, pengaruh pemikiran Harun Nasution dalam 

teologi rasional menjadi sorotan penting dalam pemahaman historis pendidikan Islam. 

3. Konsep Epistemologi: Konsep epistemologi dalam filsafat pendidikan Islam menekankan 

pentingnya menggabungkan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai keislaman. Epistemologi 

Islam memandang pembelajaran bukan hanya sebagai upaya memahami fakta-fakta semata, 

tetapi juga sebagai proses mendalamkan penghayatan terhadap ajaran agama. 

Dengan demikian, kandungan filsafat pendidikan Islam mencakup aspek normatif, historis, 

dan epistemologis yang menjadi fondasi utama dalam mengembangkan sistem pendidikan yang 

berlandaskan pada nilai-nilai Islam. 

Sumber Filsafat Pendidikan Islam 

Idris menyorot pendapat Muhammad Quthb tentang aspek-aspek yang permanen dan 

aspek-aspek yang bisa berubah didalam diri manusia, dalam 

pembahasannya Muhammad Quthb menampilkan pandangan-pandangan Al- Qur‟an dan Hadis, 

pemikir- pemikir Muslim, mulai dari masa Nabi sampai sekarang, dan pemikir-pemikir Barat 

seperti Freud, Durkheim, Huxley dan lain- lain, baik bersifat kritikan maupun bersifat comparative. 

Begitupun metodologi pemikirannya, Muhammad Quthb, memadukan teori-teori dari ilmu 

jiwa dengan pemikiran-pemikiran Islam tentang pendidikan dari masa lampau. Beliau juga 

melakukan perbandingan antara pandangan Islam dan Barat untuk mengonstruksi konsep teoritis 

dan aplikatif dari Al-Qur'an dan Sunnah Rasul yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari 

melalui proses pendidikan yang integral. Allah SWT berfirman: 

مإ˝˚   آ   مَ  دي    إمَ  مَيمماَ  يما مَإ  م  َ ˚   م'  مم  ˚  ا  م   مَ   م„  دَي  د  م'  اَ   مَا  د    دَ   ما `  مَ   اَ   إ   دَي  مإ
   ˚ َ د'  يما    مإ مَإ  ا   م  لمممَ   م  ََ   م  ا   إ   م„  دَي  مدَ  ََ   م  ا    مَا  مإ  ˚   يم   مإ

 لمم   امَد˚

مإ ˝˚   آ   مَ  إمَدي    ر ˚  مخد ي م˚  مََ ˚  م  ا̊   م˚  ماَ   لممد    مَ  ل    ما ˝  مَ   م    م  اَ   د˚  اَ   إ   مَمَإ ˚˚  مَ   دي    مإمََ  ا   م  ا̋   د   م 

Artinya: “Hai orang-orang beriman apabila dikatakan kepadamu: "Berlapang- lapanglah 

dalam majlis", maka lapangkanlah niscaya Allah akan memberi kelapangan untukmu. Dan 

apabila dikatakan: "Berdirilah kamu", maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan 

orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan 

beberapa derajat. Dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.”  

Adapun sumber filsafat yang digunakan didunia islam terdiri dari Sumber yaitu Normative 

dan historis. Sumber Normative ialah konsep filsafat pendidikan islam yang berlandaskan dari Al-

Quran dan Sunnah, Al-Quran sebagai sumber Normative filsafat pendidikan islam yang pertama 

dan utama merupakan hudan atau petunjuk bagi kehidupan manusia. Sumber Historis Sementara 

itu Sunnah sebagai sumber historis, selalu memberikan unjuk rasa terhadap masalah pendidikan. 

Seperti halnya konsep pendidikan yang diberikan Rasulullah Adalah konsep pendidikan tanpa batas 

dalam arti disebut pendidikan sepanjang haayat. Dalam konteks pendidikan Islam, peranan sumber-

sumber normatif dan historis sangat penting untuk memahami esensi dan nilai-nilai yang mendasari 

pendidikan Islam.berikut pemaparannya: 



832 

 

 

 

 

 

 
  

832 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

1. Sumber Normatif dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Sumber normatif mencakup konsep-konsep dan nilai-nilai pendidikan Islam yang 

bersumber dari Al-Quran dan Sunnah. Al-Quran dianggap sebagai pedoman utama yang 

memberikan arahan hidup bagi umat Islam. Sebagai contoh, ayat Al- A'laq 1-5 menekankan 

pentingnya membaca, mengajar, dan menuntut ilmu sebagai bagian integral dari pendidikan 

dalam perspektif Islam. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Maulana, konsep sumber 

normatif ini ditekankan sebagai landasan filosofis yang mendalam dalam pendidikan Islam. 

Selain itu, pendekatan sumber normatif dalam filsafat pendidikan Islam juga terdapat dalam 

karya-karya ulama seperti Ibnu Khaldun (Al-Muqaddimah) dan al-Ghazali (Ihya Ulumuddin), 

yang memberikan wawasan mendalam tentang pendidikan berbasis Al-Quran dan Sunnah. 

2. Sumber Historis dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Amin mengemukakan bahwa Sumber historis dalam filsafat pendidikan Islam merujuk 

pada Sunnah sebagai sumber informasi historis yang memberikan gambaran tentang konsep 

pendidikan dalam Islam. Konsep pendidikan yang diajarkan oleh Rasulullah SAW 

mencerminkan pendidikan sepanjang hayat . Dalam konteks ini, Sunnah tidak hanya 

menggambarkan sistem pendidikan yang terdapat dalam Al-Quran, tetapi juga memberikan 

metode-metode pengajaran yang efektif berdasarkan pengalaman hidup Rasulullah SAW 

bersama para sahabatnya. 

Selanjutnya Adawiyah menjelaskan bahwa melalui Sunnah, Rasulullah SAW tidak 

hanya memberikan pengetahuan tentang sistem pendidikan yang ada dalam Al-Quran, tetapi 

juga memberikan contoh nyata tentang bagaimana beliau mendidik para sahabatnya. Ini 

menggambarkan betapa pentingnya Sunnah dalam konteks historis pendidikan Islam. 

Dengan demikian Pentingnya pemahaman terhadap sumber-sumber normatif dan 

historis dalam filsafat pendidikan Islam bukan hanya menjadi panduan bagi kehidupan umat 

Islam secara umum, tetapi juga menjadi pijakan yang kokoh dalam mengembangkan 

pendidikan Islam yang berkualitas dan berakar pada nilai- nilai yang Islami. 

Relevansi Dan Signifikansi 

Alquran dan Hadits merupakan sumber ilmu yang dikembangkan oleh umat Islam dalam 

spektrum yang seluas-luasnya. Lebih lagi, kedua sumber pokok Islam ini memainkan peran ganda 

dalam penciptaan dan pengembangan ilmu- ilmu. Peran itu adalah: Pertama, prinsip-prinsip semua 

ilmu dipandang kaum Muslimin terdapat dalam Al Qur’an. Dan sejauh pemahaman terhadap 

Alquran, terdapat pula penafsiran yang bersifat esoteris terhadap kitab suci ini, yang memungkinkan 

tidak hanya pengungkapan misteri-misteri yang dikandungnya tetapi juga pencarian makna secara 

lebih mendalam, yang berguna untuk pembangunan paradigma ilmu. Kedua, Alquran dan Hadits 

menciptakan iklim yang kondusif bagi pengembangan ilmu dengan menekankan kebajikan dan 

keutamaan menuntut ilmu, pencarian ilmu dalam segi apa pun pada akhirnya akan bermuara pada 

penegasan Tauhid. Karena itu, seluruh metafisika dan kosmologi yang lahir dari kandungan 

Alquran dan Hadits merupakan dasar pembangunan dan pengembangan ilmu Islam. Singkatnya, 

Alquran dan Hadits menciptakan atmosfir khas yang mendorong aktivitas intelektual dalam 

konformitas.  

 



833 

 

 

 

 

 

 
  

833 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Studi Kasus 

1. Penerapan Konsep-Konsep Filsafat Pendidikan Islam 

Upaya untuk mengintegrasikan pendidikan umum dengan nilai-nilai moral tidak dapat 

terlepas dari prinsip universalitas keilmuan yang harus diterapkan dalam proses pembelajaran, 

tanpa menekankan terlalu jauh pada perbedaan keilmuan yang mungkin timbul. Mata pelajaran 

tersebut diharapkan dapat diselaraskan dengan nilai-nilai Islami dalam konteks pembelajaran. 

Dalam banyak kasus, kita memahami bahwa ilmu yang berasal dari Allah mencakup ayat-ayat 

yang berkaitan dengan alam semesta (kauniyah) dan ayat-ayat yang berkaitan dengan manusia 

(qouliyah), seperti yang disebutkan dalam QS. Fushshilat (41: 53), yang menunjukkan adanya 

dua jenis ilmu yang berbeda: ilmu tentang alam semesta (afaq) dan ilmu tentang diri manusia 

(anfusihim).  

Allah SWT berfirman ; 

فَاقِ وَفِيْٓ انَْفُسِهِمْ حَتهى يَتبََيَّنَ لَهُمْ انََّهُ الْحَقُِّۗ اوََلَمْ يَكْفِ بِرَب ِ  كَ انََّهٗ عَلٰى كُل ِ شَيْءٍ شَهِيْدٌ سَنُرِيْهِمْ اٰيٰتِنَا فِى الْْٰ   

Artinya: “Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda kekuasaan 

Kami di segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri”.  

Menurut al-Qur'an, ilmu tidak hanya terdiri dari dua jenis, yaitu kauniyah (ilmu-ilmu 

alam) dan qouliyah (ilmu-ilmu teologis), tetapi ada tiga jenis. Jenis yang ketiga disebut nafsiyah. 

Ilmu kauniyah berhubungan dengan hukum alam, ilmu qouliyah berkaitan dengan hukum 

Tuhan, sedangkan ilmu nafsiyah berkenaan dengan makna, nilai, dan kesadaran. Ilmu nafsiyah 

ini dikenal sebagai humaniora. 

2. Hakikat Dan Prinsip-Prinsip Pendidikan Islam 

Muhammad S.A. Ibrahim memandang bahwa hakikat Pendikan Islam meliputi lima 

prinsip pokok, yaitu: 

a. Proses Transformasi dan Internalisasi; 

 Pelaksanaan pendidikan Islam harus dilakukan secara bertahap, berjenjang, dan 

berkesinambungan. Proses ini melibatkan pemindahan, penanaman, pengarahan, 

pengajaran, dan pembimbingan yang dilakukan dengan rencana yang matang, sistematis, 

dan terstruktur. 

b. Ilmu Pengetahuan dan Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

 bertujuan untuk memberikan ilmu pengetahuan sekaligus menghayati dan mengamalkan 

nilai- nilai. Artinya, pendidikan tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga pada 

internalisasi dan aplikasi nilai-nilai Islami dalam kehidupan sehari- hari. 

c. Pada Diri Anak Didik: 

Pendidikan ini ditujukan kepada anak didik yang memiliki potensi rohani. Pendidikan 

Islam menghargai potensi spiritual yang dimiliki setiap individu dan berusaha untuk 

mengembangkannya secara optimal. 

d. Penumbuhan dan Pengembangan Potensi Fitrah: 



834 

 

 

 

 

 

 
  

834 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

 Pendidikan Islam bertujuan untuk menumbuhkan, mengembangkan, memelihara, dan 

menjaga potensi laten manusia agar dapat berkembang sesuai dengan kemampuan, minat, 

dan bakat individu. Dengan demikian, pendidikan Islam berusaha memfasilitasi 

perkembangan holistik setiap individu. 

e.  Mencapai Keselarasan dan Kesempurnaan Hidup: Tujuan akhir dari pendidikan Islam 

adalah terbentuknya Insan Kamil, yaitu manusia yang sempurna dalam semua aspek 

kehidupan. Pendidikan Islam berupaya mencapai keselarasan dan kesempurnaan hidup, 

baik dari segi spiritual, intelektual, emosional, maupun sosial. 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam merupakan landasan konseptual 

yang sangat penting dalam memahami dan mengembangkan pendidikan Islam secara utuh, 

sistematis, dan berorientasi nilai. Diskursus metodologi dalam filsafat pendidikan Islam berfungsi 

sebagai kerangka analitis untuk menelaah dan mengevaluasi berbagai pendekatan pemikiran 

pendidikan Islam, sehingga memungkinkan lahirnya pemahaman yang kritis, rasional, dan 

kontekstual tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip keislaman. Metodologi yang tepat menjadi 

sarana penting dalam merumuskan konsep pendidikan Islam yang adaptif terhadap dinamika zaman 

sekaligus tetap berakar pada nilai wahyu. 

Kandungan filsafat pendidikan Islam mencerminkan integrasi antara dimensi normatif, 

historis, dan epistemologis yang membentuk tujuan utama pendidikan Islam, yaitu pembentukan 

insan kamil. Nilai-nilai tauhid, akhlak, dan kemanusiaan menjadi inti kandungan pendidikan Islam 

yang harus terinternalisasi dalam seluruh proses pendidikan, baik dalam perumusan tujuan, 

pengembangan kurikulum, maupun praktik pembelajaran. Dengan demikian, pendidikan Islam 

tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan 

kesadaran moral dan spiritual peserta didik. 

Sementara itu, sumber filsafat pendidikan Islam yang bersifat normatif dan historis, terutama 

Al-Qur’an dan Sunnah, menjadi pijakan utama dalam pengembangan pemikiran dan praktik 

pendidikan Islam. Kedua sumber tersebut tidak hanya memberikan legitimasi teologis, tetapi juga 

menawarkan kerangka nilai dan metode pendidikan yang relevan sepanjang zaman. Oleh karena 

itu, pemahaman yang komprehensif terhadap metodologi, kandungan, dan sumber filsafat 

pendidikan Islam menjadi kunci dalam merumuskan sistem pendidikan Islam yang berkualitas, 

berkarakter, dan mampu menjawab tantangan pendidikan di era modern tanpa kehilangan identitas 

keislamannya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abercrombie, Nicholas,” The Penguin Dictionary of Sociology.”, ( Penguin Books, 1994). 

Abu-Rabi', I. M. (Ed.), “The Blackwell Companion to Contemporary Islamic Thought. Hoboken”, 

(NJ: Wiley-Blackwell, 2010). 

Al-Attas, S. M. N, “The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education. (Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization,1980) 

Al-Hamdi, A , ”Islamic Philosophy of Education: Historical and Epistemological Perspectives “, 

(Beirut: Dar Al Kotob Al Ilmiyah, 2016) 



835 

 

 

 

 

 

 
  

835 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Al-Qur'an dan Terjemahannya, ( Departemen Agama Republik Indonesia: 2011). Ghazali, Saiful 

Azhar, "Teaching and Learning in Islamic Education: A Study of 

Methodology" , (Selangor: Penerbit Universiti Putra Malaysia, 2018), . 

Harahap, Ahmad Sukri ,"Metode Pendidikan Islam Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam", 

(Hikmah: 2020) 

Harahap, Khairunnisa, "Sumber-Sumber Filsafat Islam Urgensi Filsafat Islam Serta Tokoh-Tokoh 

Filsafat Islam", (Journal of Social Research; 2022) 

Hasanah, Neneng Nur, “Metodologi Studi Islam”, (Jakarta: Hamzah, 2018) Hasanah, 

Uswatun. "Upaya Integrasi Ilmu Agama Islam Serta Penanaman Nilai- Nilai Moral dalam 

Proses Pembelajaran." (Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 

2022) 

Hussain, M.M.,“Philosophy of Islamic Education: A Juridical Approach”,( Kuala Lumpur: Islamic 

Book Trust, 2015). 

Idris, Saifullah, "Konsep Pendidikan Muhammad Quthb", (Mukaddimah; 2007) 

Ikhwan,Afiful,"Integrasi  Pendidikan  Islam:  Nilai-Nilai  Islami  dalam 

Pembelajaran." (Ta'allum: Jurnal Pendidikan Islam; 2014) 

Minabari, KH. "Pengenalan Awal Filsafat Pendidikan Islam: Pengertian, Ruang Lingkup, Dan 

Perkembangannya", (Jurnal Kajian Pendidikan dan Keislaman; 2019) 

Nata, Abudin,“Filsafat Pendidikan Islam” , (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005) 

Qomar, Muljamil. “Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Metode 

Kritik” ( Erlangga, 2005) 

Rohinah, Rohinah. "Filsafat Pendidikan Islam; Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode Pendidikan 

Islam" , (Jurnal Pendidikan Islam 2014). 

Sholihah, Mar’atus, Aminullah Aminullah, and Fadlillah Fadlillah"Aksiologi Pendidikan Islam: 

Penerapan Nilai-Nilai Aqidah Dalam Pembelajaran Anak Di Mi",( Auladuna: Jurnal Prodi 

Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah ; 2019). 

Suyanta, Sry, & Makhfira Nuryanti,"Basic Philosophy dalam Teologi Rasional Harun Nasution" 

(Jurnal Kalam 2019) 

Tamam, Ahmad Chafidut, and M. Yunus Abu Bakar, "Konstruksi Kurikulum Islam dalam Perspektif 

Filsafat Pendidikan Islam", (Tafaqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman, 2022) 

 


