
1013 

  

 

 

 

 
 

1013 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Islam di Tengah Dominasi Hindu: Dinamika Penyebaran Islam di Bali Pra-

Kolonial 
 

Islam Amidst Hindu Dominance: The Dynamics of the Spread of Islam in Pre-

Colonial Bali 
 

Lena Fitra Noviana 
Universitas Udayana 

Email: lenafitra61@gmail.com  

  

Article Info 

 

Article history : 

Received  : 17-01-2026 

Revised    : 18-01-2026 

Accepted  : 20-01-2026 

Pulished   : 22-01-2026 

Abstract 

 

This study examines the dynamics of the spread of Islam in pre-colonial Bali within 

the context of Hindu dominance that had long shaped the social, political, and 
cultural structures of Balinese society, positioning Islam not as a confrontational 

force but as a religion that developed through processes of adaptation, negotiation, 
and coexistence within a multicultural social space. Employing a historical 

research method with a qualitative-descriptive approach, this study analyzes 

various written sources and local traditions, including babad, lontar manuscripts, 
and modern historiographical works, in order to reconstruct the patterns of the 

presence and development of Muslim communities in Bali. The findings indicate 
that the spread of Islam in pre-colonial Bali occurred gradually and peacefully 

through maritime trade networks, inter-kingdom diplomatic relations, and social 

bonds such as intermarriage, which enabled Islam to exist without undermining 
Hindu-Balinese dominance. Throughout this process, Muslim communities 

developed strong cultural adaptation strategies by adjusting to local customs and 

norms while maintaining their theological identity, resulting in relatively 
harmonious interreligious relations. This study concludes that the presence of 

Islam in pre-colonial Bali reflects historically rooted practices of pluralism and 
tolerance, and demonstrates that Islamization in the Indonesian archipelago did 

not always take place through conflict or conquest, but could also evolve through 

dialogical and contextual social interactions. 
 

Keywords: Islam in Bali, pre-colonial period, Hindu-Balinese society 

 
      Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji dinamika penyebaran Islam di Bali pada masa pra-kolonial dalam konteks dominasi 

agama Hindu yang telah lama membentuk struktur sosial, politik, dan budaya masyarakat Bali, dengan 

menempatkan Islam bukan sebagai kekuatan yang bersifat konfrontatif, melainkan sebagai agama yang 

berkembang melalui proses adaptasi, negosiasi, dan koeksistensi dalam ruang sosial yang multikultural. 

Menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, penelitian ini menganalisis 

berbagai sumber tertulis dan tradisi lokal, termasuk babad, lontar, serta karya historiografi modern, guna 

merekonstruksi pola kehadiran dan perkembangan komunitas Muslim di Bali. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa penyebaran Islam di Bali pra-kolonial berlangsung secara gradual dan damai melalui jalur 

perdagangan maritim, hubungan diplomatik antar-kerajaan, serta ikatan sosial seperti perkawinan, yang 

memungkinkan Islam hadir tanpa menggoyahkan dominasi Hindu-Bali. Dalam proses tersebut, umat Islam 

mengembangkan strategi adaptasi budaya yang kuat dengan menyesuaikan diri pada adat dan norma lokal, 

sembari tetap mempertahankan identitas teologisnya, sehingga terbentuk pola hubungan antaragama yang 

relatif harmonis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa keberadaan Islam di Bali pra-kolonial mencerminkan 

praktik pluralisme dan toleransi yang telah berakar dalam sejarah lokal, sekaligus menunjukkan bahwa 

proses Islamisasi di Nusantara tidak selalu berlangsung melalui konflik atau penaklukan, melainkan dapat 

berkembang melalui interaksi sosial yang dialogis dan kontekstual. 

 

Kata kunci: Islam Bali, Pra-Kolonial, Hindu-Bali 

mailto:lenafitra61@gmail.com


1014 

  

 

 

 

 
 

1014 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

PENDAHULUAN 

Pulau Bali dalam historiografi Indonesia kerap diposisikan sebagai wilayah yang identik 

dengan dominasi agama Hindu, baik dalam struktur sosial, sistem politik, maupun kebudayaan 

material dan spiritual masyarakatnya, sehingga keberadaan Islam sering kali dianggap sebagai 

fenomena minor, periferal, atau bahkan sekadar pelengkap dalam narasi sejarah Bali, padahal jika 

ditelusuri secara lebih mendalam melalui sumber sejarah lokal, tradisi lisan, serta jejak arkeologis 

dan filologis, Islam telah hadir dan berkembang di Bali sejak masa pra-kolonial melalui proses yang 

kompleks, gradual, dan bersifat adaptif terhadap struktur sosial Hindu-Bali yang telah mengakar 

kuat sebelumnya.  

Penyebaran Islam di Bali tidak berlangsung melalui pola penaklukan militer atau konflik 

terbuka, melainkan melalui jalur perdagangan, diplomasi politik, pernikahan antar-elit, serta relasi 

kultural yang memungkinkan terjadinya proses akomodasi dan negosiasi identitas keagamaan 

dalam ruang sosial yang multikultural. Kondisi ini menjadikan dinamika Islamisasi di Bali memiliki 

karakteristik yang berbeda dibandingkan wilayah Nusantara lainnya seperti Jawa, Sumatra, atau 

Sulawesi, yang dalam beberapa kasus mengalami transformasi keagamaan yang lebih cepat dan 

massif. Oleh karena itu, kajian mengenai penyebaran Islam di Bali pra-kolonial menjadi penting 

tidak hanya untuk memperkaya khazanah historiografi lokal Bali, tetapi juga untuk menunjukkan 

bahwa sejarah Indonesia dibentuk oleh proses interaksi lintas agama dan budaya yang bersifat 

dialogis, bukan semata-mata konflik. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana Islam 

dapat hadir, bertahan, dan berkembang di tengah dominasi Hindu di Bali pada masa pra-kolonial, 

serta mengidentifikasi faktor-faktor sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang mempengaruhi 

dinamika tersebut.  

Pulau Bali secara historiografis sering direpresentasikan sebagai wilayah yang secara 

kultural, politik, dan religius didominasi oleh agama Hindu, sehingga keberadaan Islam kerap 

diposisikan sebagai fenomena minor yang tidak memiliki pengaruh signifikan dalam pembentukan 

struktur sosial Bali, padahal jika ditelaah melalui pendekatan sejarah sosial dan budaya, Islam telah 

hadir dan berkembang di Bali sejak masa pra-kolonial melalui proses yang panjang, bertahap, dan 

penuh dengan negosiasi identitas, terutama karena Bali sejak lama merupakan bagian dari jaringan 

perdagangan maritim Nusantara yang membuka ruang interaksi intensif dengan para pedagang 

Muslim dari berbagai wilayah seperti Jawa, Makassar, Melayu, dan Arab (Ricklefs, 2008). 

Penyebaran Islam di Bali tidak mengikuti pola konversi massal sebagaimana terjadi di beberapa 

wilayah lain di Indonesia, melainkan berlangsung secara damai melalui hubungan ekonomi, politik, 

dan kekerabatan, sehingga Islam berkembang sebagai agama minoritas yang mampu bertahan di 

tengah dominasi Hindu tanpa memicu konflik terbuka. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya 

mengkaji dinamika penyebaran Islam di Bali pra-kolonial dengan menitikberatkan pada konteks 

sosial-politik, jalur penyebaran, strategi adaptasi, serta relasi Islam dengan kekuasaan Hindu-Bali. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan kualitatif-

deskriptif yang menekankan pada analisis kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang 

relevan dengan topik penyebaran Islam di Bali pra-kolonial, di mana tahapan penelitian meliputi 

heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Pada tahap heuristik, penulis mengumpulkan 

berbagai sumber tertulis seperti babad Bali, lontar-lontar yang mencatat hubungan Bali dengan 



1015 

  

 

 

 

 
 

1015 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

kerajaan-kerajaan Islam di Nusantara, catatan pelancong asing, serta karya-karya sejarawan modern 

yang membahas sejarah sosial dan keagamaan Bali. Kritik sumber dilakukan untuk menilai 

keabsahan, kredibilitas, dan konteks penulisan sumber, mengingat banyak sumber tradisional Bali 

yang bersifat simbolik, mitologis, dan politis. Tahap interpretasi dilakukan dengan mengaitkan data 

historis dengan konsep-konsep sosial-budaya seperti akulturasi, sinkretisme, dan toleransi, sehingga 

penyebaran Islam tidak dipahami secara linier, melainkan sebagai proses dialektis antara pendatang 

Muslim dan masyarakat Hindu-Bali. Hasil analisis kemudian disusun dalam bentuk historiografi 

naratif-analitis guna memberikan gambaran yang utuh mengenai dinamika Islam di Bali pra-

kolonial. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bali pada masa pra-kolonial tidak dapat dipahami sebagai ruang budaya yang tertutup dan 

homogen, melainkan sebagai bagian dari jaringan maritim Nusantara yang secara aktif terlibat 

dalam arus perdagangan, pertukaran budaya, serta mobilitas manusia dan gagasan keagamaan, 

sehingga kehadiran Islam di Bali harus ditempatkan dalam konteks keterhubungan regional yang 

luas, di mana pedagang Muslim dari Jawa, Makassar, Melayu, dan Arab secara rutin singgah di 

pelabuhan-pelabuhan Bali untuk melakukan aktivitas ekonomi sekaligus membangun relasi sosial 

dengan masyarakat setempat (Lombard, 2005; Ricklefs, 2008). Dalam konteks ini, Islam tidak 

datang sebagai kekuatan ideologis yang menantang struktur keagamaan Hindu-Bali yang telah 

mapan, melainkan hadir sebagai sistem kepercayaan yang menyertai praktik ekonomi dan etika 

sosial para pedagang, sehingga proses pengenalannya berlangsung secara perlahan dan bersifat 

kultural. Struktur sosial Bali yang bercirikan sistem kasta dan kosmologi Hindu-Bali, di mana raja 

memegang peran sentral sebagai penguasa politik sekaligus figur sakral, menciptakan kondisi sosial 

yang menuntut setiap unsur baru, termasuk Islam, untuk beradaptasi agar dapat diterima tanpa 

mengganggu stabilitas sosial dan religius yang telah lama terbangun (Geertz, 1973). 

Kontak awal Islam dengan masyarakat Bali terutama terjadi di wilayah pesisir yang 

memiliki intensitas interaksi tinggi dengan dunia luar, sehingga kawasan ini menjadi ruang sosial 

yang paling terbuka terhadap masuknya pengaruh baru, baik dalam bentuk barang dagangan 

maupun nilai-nilai keagamaan, dan dari sinilah komunitas Muslim awal mulai terbentuk sebagai 

kelompok minoritas yang secara ekonomi berperan penting namun secara politik tetap berada di 

bawah otoritas kerajaan Hindu-Bali (Ardhana, 2005). Keberadaan komunitas Muslim ini 

menunjukkan bahwa Islamisasi di Bali tidak mengikuti pola konversi massal atau dominasi politik, 

melainkan berkembang melalui mekanisme koeksistensi yang memungkinkan umat Islam 

menjalankan keyakinannya sambil tetap menghormati norma-norma lokal. Relasi antara Islam dan 

kekuasaan Hindu-Bali pada masa pra-kolonial juga ditandai oleh hubungan diplomatik dan strategis 

dengan kerajaan-kerajaan Islam di Jawa, seperti Demak dan Mataram Islam, yang menghadirkan 

utusan, prajurit, maupun keluarga bangsawan Muslim ke Bali, sehingga memperkuat kehadiran 

Islam tanpa mengancam legitimasi kekuasaan raja-raja Hindu (Purwanto, 2006). 

Dalam proses penyebaran Islam tersebut, pedagang Muslim memainkan peran kunci sebagai 

agen Islamisasi yang mengedepankan pendekatan persuasif dan keteladanan moral, di mana nilai-

nilai Islam diperkenalkan melalui praktik kejujuran, solidaritas sosial, dan etika muamalah yang 

secara tidak langsung membangun citra positif Islam di mata masyarakat Bali, sehingga agama ini 

dipandang tidak bertentangan dengan nilai-nilai lokal yang menjunjung harmoni dan keseimbangan 



1016 

  

 

 

 

 
 

1016 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

kosmis (Azra, 2013). Selain melalui perdagangan, penyebaran Islam juga berlangsung melalui jalur 

perkawinan antara pendatang Muslim dengan perempuan Bali, yang memungkinkan terjadinya 

transmisi nilai-nilai keagamaan dalam ruang domestik serta memperkuat ikatan sosial antara 

komunitas Muslim dan masyarakat Hindu-Bali, meskipun dalam banyak kasus konversi agama 

tidak bersifat wajib atau menyeluruh. Pola penyebaran semacam ini menunjukkan bahwa Islam di 

Bali berkembang melalui strategi adaptasi budaya yang kuat, di mana umat Islam menyesuaikan 

diri dengan adat, bahasa, dan struktur sosial setempat tanpa harus menghilangkan identitas 

keagamaannya. 

Keunikan dinamika Islam di Bali pra-kolonial juga terlihat dari kemampuan komunitas 

Muslim untuk mempertahankan batas-batas teologis di tengah interaksi budaya yang intensif, 

sehingga meskipun terjadi akulturasi dalam aspek sosial dan budaya, praktik ibadah dan hukum 

Islam tetap dijalankan secara relatif konsisten, yang menandakan bahwa proses adaptasi tidak 

identik dengan sinkretisme total (Azra, 2013). Posisi Islam sebagai agama minoritas justru 

mendorong terbentuknya solidaritas internal yang kuat di kalangan umat Islam Bali, sekaligus 

menumbuhkan sikap toleran terhadap komunitas Hindu-Bali sebagai strategi bertahan hidup dalam 

struktur sosial yang didominasi oleh nilai-nilai Hindu. Kondisi ini menciptakan pola hubungan 

antaragama yang relatif harmonis, di mana konflik terbuka jarang terjadi dan perbedaan agama tidak 

secara otomatis berujung pada segregasi sosial (Ricklefs, 2008). 

Dalam perspektif historiografi, keberadaan Islam di Bali sering kali kurang mendapat 

perhatian dalam sumber-sumber tradisional seperti babad dan lontar yang cenderung menonjolkan 

legitimasi kekuasaan Hindu-Bali, sehingga diperlukan pembacaan kritis terhadap sumber-sumber 

tersebut agar dinamika Islam tidak terpinggirkan dalam narasi sejarah Bali (Purwanto, 2006). 

Dengan demikian, Islam di Bali pra-kolonial lebih tepat dipahami sebagai bagian dari mosaik sosial 

dan budaya Bali yang kompleks, di mana pluralitas agama telah menjadi realitas historis yang 

dijalani melalui praktik koeksistensi dan negosiasi identitas. Pengalaman historis ini menunjukkan 

bahwa pluralisme dan toleransi bukanlah konsep yang lahir secara tiba-tiba pada era modern, 

melainkan telah berakar dalam sejarah panjang interaksi antaragama di Bali sejak masa pra-

kolonial, sehingga kajian mengenai Islam di Bali tidak hanya relevan untuk memahami sejarah 

lokal, tetapi juga memberikan kontribusi penting bagi pemahaman tentang karakter pluralistik 

masyarakat Indonesia secara keseluruhan (Lombard, 2005; Geertz, 1973). 

 

KESIMPULAN 

Penyebaran Islam di Bali pada masa pra-kolonial berlangsung melalui proses yang damai, 

gradual, dan adaptif, dengan memanfaatkan jalur perdagangan, diplomasi politik, serta strategi 

sosial-budaya yang memungkinkan Islam bertahan sebagai agama minoritas di tengah dominasi 

Hindu, sehingga sejarah Islam di Bali tidak dapat dipahami sebagai narasi konflik, melainkan 

sebagai sejarah koeksistensi, toleransi, dan negosiasi identitas yang telah mengakar sejak lama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ardhana, I. K. (2005). Penataan ruang dan masyarakat Bali. Denpasar: Pustaka Bali Post. 

Azra, A. (2013). Jaringan ulama: Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII & XVIII. 

Jakarta: Kencana. 



1017 

  

 

 

 

 
 

1017 

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 

https://jicnusantara.com/index.php/jiic  

Vol : 3 No: 1, Januari 2026                                       

E-ISSN : 3047-7824 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books. 

Lombard, D. (2005). Nusa Jawa: Silang budaya (Jilid II). Jakarta: Gramedia. 

Purwanto, B. (2006). Gagalnya historiografi Indonesia sentris?. Yogyakarta: Ombak. 

Ricklefs, M. C. (2008). A history of modern Indonesia since c.1200. Stanford: Stanford University 

Press. 

 

 


