https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 VQ\
E-ISSN : 3047-7824

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

Islam di Tengah Dominasi Hindu: Dinamika Penyebaran Islam di Bali Pra-
Kolonial

Islam Amidst Hindu Dominance: The Dynamics of the Spread of Islam in Pre-
Colonial Bali

Lena Fitra Noviana
Universitas Udayana
Email: lenafitra61@gmail.com

Article Info Abstract
Article history : Thi . . . . g

: is study examines the dynamics of the spread of Islam in pre-colonial Bali within
Received : 17-01-2026 5 Hindu domi hat had 1 haved th al litical d
Revised - 18-01-2026 the context of Hindu ominance that had long shaped the social, political, an
Accepted : 20-01-2026 cultural structures of Balinese society, positioning Islam not as a confrontational
Pulished :22-01-2026 Jforce but as a religion that developed through processes of adaptation, negotiation,

and coexistence within a multicultural social space. Employing a historical
research method with a qualitative-descriptive approach, this study analyzes
various written sources and local traditions, including babad, lontar manuscripts,
and modern historiographical works, in order to reconstruct the patterns of the
presence and development of Muslim communities in Bali. The findings indicate
that the spread of Islam in pre-colonial Bali occurred gradually and peacefully
through maritime trade networks, inter-kingdom diplomatic relations, and social
bonds such as intermarriage, which enabled Islam to exist without undermining
Hindu-Balinese dominance. Throughout this process, Muslim communities
developed strong cultural adaptation strategies by adjusting to local customs and
norms while maintaining their theological identity, resulting in relatively
harmonious interreligious relations. This study concludes that the presence of
Islam in pre-colonial Bali reflects historically rooted practices of pluralism and
tolerance, and demonstrates that Islamization in the Indonesian archipelago did
not always take place through conflict or conquest, but could also evolve through
dialogical and contextual social interactions.

Keywords: Islam in Bali, pre-colonial period, Hindu-Balinese society

Abstrak

Penelitian ini mengkaji dinamika penyebaran Islam di Bali pada masa pra-kolonial dalam konteks dominasi
agama Hindu yang telah lama membentuk struktur sosial, politik, dan budaya masyarakat Bali, dengan
menempatkan Islam bukan sebagai kekuatan yang bersifat konfrontatif, melainkan sebagai agama yang
berkembang melalui proses adaptasi, negosiasi, dan koeksistensi dalam ruang sosial yang multikultural.
Menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, penelitian ini menganalisis
berbagai sumber tertulis dan tradisi lokal, termasuk babad, lontar, serta karya historiografi modern, guna
merekonstruksi pola kehadiran dan perkembangan komunitas Muslim di Bali. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa penyebaran Islam di Bali pra-kolonial berlangsung secara gradual dan damai melalui jalur
perdagangan maritim, hubungan diplomatik antar-kerajaan, serta ikatan sosial seperti perkawinan, yang
memungkinkan Islam hadir tanpa menggoyahkan dominasi Hindu-Bali. Dalam proses tersebut, umat Islam
mengembangkan strategi adaptasi budaya yang kuat dengan menyesuaikan diri pada adat dan norma lokal,
sembari tetap mempertahankan identitas teologisnya, sehingga terbentuk pola hubungan antaragama yang
relatif harmonis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa keberadaan Islam di Bali pra-kolonial mencerminkan
praktik pluralisme dan toleransi yang telah berakar dalam sejarah lokal, sekaligus menunjukkan bahwa
proses Islamisasi di Nusantara tidak selalu berlangsung melalui konflik atau penaklukan, melainkan dapat
berkembang melalui interaksi sosial yang dialogis dan kontekstual.

Kata kunci: Islam Bali, Pra-Kolonial, Hindu-Bali

1013


mailto:lenafitra61@gmail.com

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

PENDAHULUAN

Pulau Bali dalam historiografi Indonesia kerap diposisikan sebagai wilayah yang identik
dengan dominasi agama Hindu, baik dalam struktur sosial, sistem politik, maupun kebudayaan
material dan spiritual masyarakatnya, sehingga keberadaan Islam sering kali dianggap sebagai
fenomena minor, periferal, atau bahkan sekadar pelengkap dalam narasi sejarah Bali, padahal jika
ditelusuri secara lebih mendalam melalui sumber sejarah lokal, tradisi lisan, serta jejak arkeologis
dan filologis, Islam telah hadir dan berkembang di Bali sejak masa pra-kolonial melalui proses yang
kompleks, gradual, dan bersifat adaptif terhadap struktur sosial Hindu-Bali yang telah mengakar
kuat sebelumnya.

Penyebaran Islam di Bali tidak berlangsung melalui pola penaklukan militer atau konflik
terbuka, melainkan melalui jalur perdagangan, diplomasi politik, pernikahan antar-elit, serta relasi
kultural yang memungkinkan terjadinya proses akomodasi dan negosiasi identitas keagamaan
dalam ruang sosial yang multikultural. Kondisi ini menjadikan dinamika Islamisasi di Bali memiliki
karakteristik yang berbeda dibandingkan wilayah Nusantara lainnya seperti Jawa, Sumatra, atau
Sulawesi, yang dalam beberapa kasus mengalami transformasi keagamaan yang lebih cepat dan
massif. Oleh karena itu, kajian mengenai penyebaran Islam di Bali pra-kolonial menjadi penting
tidak hanya untuk memperkaya khazanah historiografi lokal Bali, tetapi juga untuk menunjukkan
bahwa sejarah Indonesia dibentuk oleh proses interaksi lintas agama dan budaya yang bersifat
dialogis, bukan semata-mata konflik. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana Islam
dapat hadir, bertahan, dan berkembang di tengah dominasi Hindu di Bali pada masa pra-kolonial,
serta mengidentifikasi faktor-faktor sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang mempengaruhi
dinamika tersebut.

Pulau Bali secara historiografis sering direpresentasikan sebagai wilayah yang secara
kultural, politik, dan religius didominasi oleh agama Hindu, sehingga keberadaan Islam kerap
diposisikan sebagai fenomena minor yang tidak memiliki pengaruh signifikan dalam pembentukan
struktur sosial Bali, padahal jika ditelaah melalui pendekatan sejarah sosial dan budaya, Islam telah
hadir dan berkembang di Bali sejak masa pra-kolonial melalui proses yang panjang, bertahap, dan
penuh dengan negosiasi identitas, terutama karena Bali sejak lama merupakan bagian dari jaringan
perdagangan maritim Nusantara yang membuka ruang interaksi intensif dengan para pedagang
Muslim dari berbagai wilayah seperti Jawa, Makassar, Melayu, dan Arab (Ricklefs, 2008).
Penyebaran Islam di Bali tidak mengikuti pola konversi massal sebagaimana terjadi di beberapa
wilayah lain di Indonesia, melainkan berlangsung secara damai melalui hubungan ekonomi, politik,
dan kekerabatan, sehingga Islam berkembang sebagai agama minoritas yang mampu bertahan di
tengah dominasi Hindu tanpa memicu konflik terbuka. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya
mengkaji dinamika penyebaran Islam di Bali pra-kolonial dengan menitikberatkan pada konteks
sosial-politik, jalur penyebaran, strategi adaptasi, serta relasi Islam dengan kekuasaan Hindu-Bali.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif yang menekankan pada analisis kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang
relevan dengan topik penyebaran Islam di Bali pra-kolonial, di mana tahapan penelitian meliputi
heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Pada tahap heuristik, penulis mengumpulkan
berbagai sumber tertulis seperti babad Bali, lontar-lontar yang mencatat hubungan Bali dengan

1014



https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

kerajaan-kerajaan Islam di Nusantara, catatan pelancong asing, serta karya-karya sejarawan modern
yang membahas sejarah sosial dan keagamaan Bali. Kritik sumber dilakukan untuk menilai
keabsahan, kredibilitas, dan konteks penulisan sumber, mengingat banyak sumber tradisional Bali
yang bersifat simbolik, mitologis, dan politis. Tahap interpretasi dilakukan dengan mengaitkan data
historis dengan konsep-konsep sosial-budaya seperti akulturasi, sinkretisme, dan toleransi, sehingga
penyebaran Islam tidak dipahami secara linier, melainkan sebagai proses dialektis antara pendatang
Muslim dan masyarakat Hindu-Bali. Hasil analisis kemudian disusun dalam bentuk historiografi
naratif-analitis guna memberikan gambaran yang utuh mengenai dinamika Islam di Bali pra-
kolonial.

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bali pada masa pra-kolonial tidak dapat dipahami sebagai ruang budaya yang tertutup dan
homogen, melainkan sebagai bagian dari jaringan maritim Nusantara yang secara aktif terlibat
dalam arus perdagangan, pertukaran budaya, serta mobilitas manusia dan gagasan keagamaan,
sehingga kehadiran Islam di Bali harus ditempatkan dalam konteks keterhubungan regional yang
luas, di mana pedagang Muslim dari Jawa, Makassar, Melayu, dan Arab secara rutin singgah di
pelabuhan-pelabuhan Bali untuk melakukan aktivitas ekonomi sekaligus membangun relasi sosial
dengan masyarakat setempat (Lombard, 2005; Ricklefs, 2008). Dalam konteks ini, Islam tidak
datang sebagai kekuatan ideologis yang menantang struktur keagamaan Hindu-Bali yang telah
mapan, melainkan hadir sebagai sistem kepercayaan yang menyertai praktik ekonomi dan etika
sosial para pedagang, sehingga proses pengenalannya berlangsung secara perlahan dan bersifat
kultural. Struktur sosial Bali yang bercirikan sistem kasta dan kosmologi Hindu-Bali, di mana raja
memegang peran sentral sebagai penguasa politik sekaligus figur sakral, menciptakan kondisi sosial
yang menuntut setiap unsur baru, termasuk Islam, untuk beradaptasi agar dapat diterima tanpa
mengganggu stabilitas sosial dan religius yang telah lama terbangun (Geertz, 1973).

Kontak awal Islam dengan masyarakat Bali terutama terjadi di wilayah pesisir yang
memiliki intensitas interaksi tinggi dengan dunia luar, sehingga kawasan ini menjadi ruang sosial
yang paling terbuka terhadap masuknya pengaruh baru, baik dalam bentuk barang dagangan
maupun nilai-nilai keagamaan, dan dari sinilah komunitas Muslim awal mulai terbentuk sebagai
kelompok minoritas yang secara ekonomi berperan penting namun secara politik tetap berada di
bawah otoritas kerajaan Hindu-Bali (Ardhana, 2005). Keberadaan komunitas Muslim ini
menunjukkan bahwa Islamisasi di Bali tidak mengikuti pola konversi massal atau dominasi politik,
melainkan berkembang melalui mekanisme koeksistensi yang memungkinkan umat Islam
menjalankan keyakinannya sambil tetap menghormati norma-norma lokal. Relasi antara Islam dan
kekuasaan Hindu-Bali pada masa pra-kolonial juga ditandai oleh hubungan diplomatik dan strategis
dengan kerajaan-kerajaan Islam di Jawa, seperti Demak dan Mataram Islam, yang menghadirkan
utusan, prajurit, maupun keluarga bangsawan Muslim ke Bali, sehingga memperkuat kehadiran
Islam tanpa mengancam legitimasi kekuasaan raja-raja Hindu (Purwanto, 2006).

Dalam proses penyebaran Islam tersebut, pedagang Muslim memainkan peran kunci sebagai
agen Islamisasi yang mengedepankan pendekatan persuasif dan keteladanan moral, di mana nilai-
nilai Islam diperkenalkan melalui praktik kejujuran, solidaritas sosial, dan etika muamalah yang
secara tidak langsung membangun citra positif Islam di mata masyarakat Bali, sehingga agama ini
dipandang tidak bertentangan dengan nilai-nilai lokal yang menjunjung harmoni dan keseimbangan

1015



JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 Vg\
E-ISSN : 3047-7824

kosmis (Azra, 2013). Selain melalui perdagangan, penyebaran Islam juga berlangsung melalui jalur
perkawinan antara pendatang Muslim dengan perempuan Bali, yang memungkinkan terjadinya
transmisi nilai-nilai keagamaan dalam ruang domestik serta memperkuat ikatan sosial antara
komunitas Muslim dan masyarakat Hindu-Bali, meskipun dalam banyak kasus konversi agama

tidak bersifat wajib atau menyeluruh. Pola penyebaran semacam ini menunjukkan bahwa Islam di
Bali berkembang melalui strategi adaptasi budaya yang kuat, di mana umat Islam menyesuaikan
diri dengan adat, bahasa, dan struktur sosial setempat tanpa harus menghilangkan identitas
keagamaannya.

Keunikan dinamika Islam di Bali pra-kolonial juga terlihat dari kemampuan komunitas
Muslim untuk mempertahankan batas-batas teologis di tengah interaksi budaya yang intensif,
sehingga meskipun terjadi akulturasi dalam aspek sosial dan budaya, praktik ibadah dan hukum
Islam tetap dijalankan secara relatif konsisten, yang menandakan bahwa proses adaptasi tidak
identik dengan sinkretisme total (Azra, 2013). Posisi Islam sebagai agama minoritas justru
mendorong terbentuknya solidaritas internal yang kuat di kalangan umat Islam Bali, sekaligus
menumbuhkan sikap toleran terhadap komunitas Hindu-Bali sebagai strategi bertahan hidup dalam
struktur sosial yang didominasi oleh nilai-nilai Hindu. Kondisi ini menciptakan pola hubungan
antaragama yang relatif harmonis, di mana konflik terbuka jarang terjadi dan perbedaan agama tidak
secara otomatis berujung pada segregasi sosial (Ricklefs, 2008).

Dalam perspektif historiografi, keberadaan Islam di Bali sering kali kurang mendapat
perhatian dalam sumber-sumber tradisional seperti babad dan lontar yang cenderung menonjolkan
legitimasi kekuasaan Hindu-Bali, sehingga diperlukan pembacaan kritis terhadap sumber-sumber
tersebut agar dinamika Islam tidak terpinggirkan dalam narasi sejarah Bali (Purwanto, 2006).
Dengan demikian, Islam di Bali pra-kolonial lebih tepat dipahami sebagai bagian dari mosaik sosial
dan budaya Bali yang kompleks, di mana pluralitas agama telah menjadi realitas historis yang
dijalani melalui praktik koeksistensi dan negosiasi identitas. Pengalaman historis ini menunjukkan
bahwa pluralisme dan toleransi bukanlah konsep yang lahir secara tiba-tiba pada era modern,
melainkan telah berakar dalam sejarah panjang interaksi antaragama di Bali sejak masa pra-
kolonial, sehingga kajian mengenai Islam di Bali tidak hanya relevan untuk memahami sejarah
lokal, tetapi juga memberikan kontribusi penting bagi pemahaman tentang karakter pluralistik
masyarakat Indonesia secara keseluruhan (Lombard, 2005; Geertz, 1973).

KESIMPULAN

Penyebaran Islam di Bali pada masa pra-kolonial berlangsung melalui proses yang damai,
gradual, dan adaptif, dengan memanfaatkan jalur perdagangan, diplomasi politik, serta strategi
sosial-budaya yang memungkinkan Islam bertahan sebagai agama minoritas di tengah dominasi
Hindu, sehingga sejarah Islam di Bali tidak dapat dipahami sebagai narasi konflik, melainkan
sebagai sejarah koeksistensi, toleransi, dan negosiasi identitas yang telah mengakar sejak lama.

DAFTAR PUSTAKA

Ardhana, I. K. (2005). Penataan ruang dan masyarakat Bali. Denpasar: Pustaka Bali Post.

Azra, A. (2013). Jaringan ulama: Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII & XVIII.
Jakarta: Kencana.

1016



https://jicnusantara.com/index.php/jiic
Vol : 3 No: 1, Januari 2026 V@
E-ISSN : 3047-7824

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.
Lombard, D. (2005). Nusa Jawa. Silang budaya (Jilid 11). Jakarta: Gramedia.
Purwanto, B. (2006). Gagalnya historiografi Indonesia sentris?. Y ogyakarta: Ombak.

Ricklefs, M. C. (2008). 4 history of modern Indonesia since c.1200. Stanford: Stanford University
Press.

JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA l’ *

1017



